
1 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

 

O TERRITÓRIO DA VELHICE EM DALTON TREVISAN 

The territory of old age in Dalton Trevisan 

Márcia Tavares 
https://orcid.org/0000-0003-3359-7766  

Universidade Federal de Campina Grande, Centro de Humanidades, 

 Campina Grande, PB, Brasil. 58492-900 – ascomch@ufcg.edu.br 

 
Resumo: A partir do final da década de 1940 do século XX, a prosa moderna brasileira foi 
impulsionada por um grupo de escritores que começava a definir o núcleo da ficção curta urbana. 
Como fruto desse momento, o conto se firma e amplia seus universos conteudísticos, visitando 
desde temáticas urbanas até os temas regionalistas, do relato documental às investidas intimistas. 
Dentre as temáticas urbanas e coletivas destacamos a velhice. Essa temática está presente nas 
narrativas de vários representantes da linha média que caracterizou a ficção brasileira dos anos de 
1950 até essas primeiras décadas do século XXI. Das trinta histórias que constituem A guerra 
conjugal (1969) do contista curitibano Dalton Trevisan, algumas trazem protagonistas na velhice, 
expondo-as em uma fase do casamento na qual a solidão se instala incisiva e seca. Se em outras 
narrativas o malogro do casamento é espicaçado pelas ironias constantes, nos enredos em que a 
velhice é temática central o silêncio predomina como significado maior do distanciamento dos 
casais. Em “Batalha de bilhetes”, a temática da velhice é problematizada através dos personagens 
protagonistas João e Maria. O conto joga alternadamente com a voz do narrador, que introduz o 
cenário e descreve as ações das personagens; com o diálogo entre eles, curto e estéril, sugerindo 
a falta de comunicação; e com a linguagem dos bilhetes, elemento primordial para nossos 
comentários e, como o próprio título incita, “instrumento bélico” usado pelos personagens. Neste 
artigo procuramos analisar as marcas que diferenciam as perspectivas adotadas e como a distância 
do discurso constrói a imagem da velhice isolada do casal. Para a leitura utilizaremos Bosi (1988) 
sobre a velhice e na análise do plano do enunciado e do plano da enunciação. 
Palavras-chave: Velhice. Conto brasileiro. Dalton Trevisan. 
 
Abstract: From the late 1940s onwards, modern Brazilian prose was driven by a group of writers 
who began to define the core of urban short fiction. As a result of this moment, the tale is established 
and expands its content universes, visiting from urban themes to regionalist themes, from 
documentary reports to intimate attacks. Among the urban and collective themes we highlight old 
age. This theme is present in the narratives of several representatives of the middle line that 
characterized Brazilian fiction from the 1950s to those first decades of the 21st century. Of the thirty 
stories that make up A guerra conjugal (1969) by the short story writer from Curitiba, Dalton Trevisan, 
some bring protagonists into old age, exposing them in a phase of marriage in which loneliness is 
incisive and dry. If in other narratives the failure of marriage is spurred on by constant ironies, in the 
plots where old age is the central theme, silence predominates as a greater meaning of the distance 
between couples. In “Battle of tickets”, the theme of old age is problematized through the main 
characters João and Maria. The tale plays alternately with the voice of the narrator, who introduces 
the scenario and describes the actions of the characters; with the dialogue between them, short and 
sterile, suggesting the lack of communication; and with the language of the notes, a key element for 
our comments and, as the title itself prompts, “war instrument” used by the characters. In this article 
we seek to analyze the marks that differentiate the perspectives adopted and how the distance of 



2 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

the discourse builds the image of the couple’s isolated old age. For the reading we will use Bosi 
(1988) on old age and in the analysis of the utterance plan and the utterance plan. 
Keywords: Old age. Brazilian short story. Dalton Trevisan. 

Introdução: velhice e literatura em representações sociais e culturais 

Conceituar um indivíduo como velho é uma questão que ultrapassa vários campos, 

do biológico ao social, e implica consequências culturais e políticas. A literatura comparece, 

em meio a essa conceituação, com algumas pecualiares respresentações. No caso das 

obras da literatura brasilerira, temos personagens velhos bastante marcantes, do romance 

ao conto, e ainda de forma diferente há uma parcela dessa temática na poesia e na literatura 

dramatúrgica. Ao traçar um percurso dessa temática em nossa literatura destaca-se o nome 

de Dalton Trevisan, para definir o ponto de partida dessa incursão faz-se necessário uma 

visada pelo estudo de Simone de Beauvoir (1970), A velhice, nessa obra a autora constrói 

um painel sobre o tema, primeiramente, do ponto de vista da exterioridade, começando por 

analisar como as ciências e suas especializações investigam e conceituam a velhice. 

Através desse estudo que abrange desde o levantamento de como as sociedades primitivas 

e tribais abandonam ou aparam relativamente seus velhos, até as conquistas e problemas 

existentes nas sociedades modernas, frutos da industrialização acelerada e da 

modernização das cidades.  

Em âmbitos diferentes da literatura à iconografia destaca-se uma certa imagem da 

velhice, variável de acordo com os tempos e os lugares. Desse modo, quando partimos 

para verificação da velhice, ao longo do tempo, nas sociedades modernas, a transformação 

é o eixo central sobre o qual giram os personagens velhos. As áreas relacionadas ao 

contexto biológico da velhice – concentrada no estudo da autora no ocidente – concebem 

a senectude como o estágio de declínio do organismo humano, precendente da morte. 

Dentro dessa perspectiva é que se desenvolvem várias teorias acerca do envelhecimento 

do corpo: desde a acepção de velho como semelhante a doente, passando pelos estudos 

da velhice como etapa natural da vida, até a percepção do envelhecer como um processo 

de dimensões tanto internas e individuais, quanto externas e sociais. Beauvoir (1990) 

discute que, em vista do ser humano não viver nunca em estado natural, na velhice como 

em qualquer idade, seu estatuto lhe é imposto pela sociedade à qual pertence. A autora 

cita que os indígenas nambiquaras usam uma única palavra para dizer “jovem e bonito” e 

uma para “velho e doente”. Esse exemplo nos remete às representações da velhice 

representadas através da linguagem, presentes em todas as sociedades. Apesar da 

ampliação, nos planos biológicos e psicológicos, da noção sobre velhice, o século XX 

herdou os clichês que o precederam, e, destacam-se as imagens de “boa e sábia velhice” 

e da “velhice rabugenta”. Dessa forma, a autora denuncia as represnetações literárias que 

trazem personagens velhos deslocados dos conflitos da condição humana.  

A literatura irá comparecer com sua perspectiva de representação sobre a sociedade 

e a velhice em todas as épocas: se encontramos autores destronando a velhice, em outras 

obras encontramos os velhos configurados pelo ar de sabedoria e altivez. É importante 



3 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

ressaltar que muitas vezes, os velhos são alvo de escárnio dos escritores por 

representarem a classe dominante, e também porque os autores buscavam relegar a 

velhice ao outro, como um fenômeno distante e improvável, e, mesmo assim, as variações 

são limitadas aos personagens secundários.  

Na literatura brasileira destacamos a presença dessa temática na obra do contista 

Dalton Trevisan. Situado no panorama do conto nacional de forma emblemática as 

narrativas do autor curitibano apresentam personagens marginais tanto geograficamente, 

quanto socialmente, pois, o espaço que ocupam está distante do grupo que ocupa a 

posição dominante em seus enredos. Nesse universo profuso, a velhice se instala em várias 

situações que se subdividem dentro da ação narrada entre os personagens velhos e 

secundários. Damasceno (1993) intepreta a obra de Trevisan a partir do que define como 

estética da crueldade e especifica para o personagem velho uma desconstrução do 

paradigma cultural de sabedoria e bom senso pelo acúmulo de experiência. Para a autora, 

a velhice em Trevisan aparece como 

A suprema concentração do espírito de perversidade, em que o egoísmo, a 
mesquinhez e a inveja [...] recrudescem. O universo da velhice [...] se 
configura como [...] o universo vicioso do desapego moral, da 
concupiscência, da lubricidade doentias [nos velhos homens] e também do 
medo da morte. (DAMASCENO, 1993, p. 49). 

A velhice como temática fértil na obra de Trevisan permite abordagens que partem de 

diversas perspectivas, inclusive o aprofundamento na configuração do personagem 

masculino. A partir do entrelaçamento das temáticas da sexualidade e da velhice Sobania 

(1994) constrói um painel do que seriam os momentos finais de um tenso itinerário 

machista. Para o autor, a evolução dos contos protagonizados por personagens idosos, em 

que o enfoque é a sexualidade, retarata a própria evolução do universo ficcional de 

Trevisan. A leitura de Sobania (1994) delimita para o velho um percurso, através do discurso 

falseador da realidade, um aumento do seu raio de ação. No entanto, a frustação se impõe 

ao final de todos os momentos desse caminho, a abertura chega à saturação sem que se 

vislumbre saída para o velho, pois, do início ao fim, permanecem os mesmos indícios do 

ideário machista: o mito da eterna virilidade, o desprezo à esposa, e a busca da realização 

do ato sexual extraconjugal. Sobania (1994) conclui que o conflito vai se estabelecer entre 

a permanência desse modelo e as mudanças imposta pela idade. Os recursos utilizados 

pelos velhos se concentram, principalmente, no discurso de autovalorização, que procura 

convencer o interlocutor, mas que é a todo momento desmascarado pelo narrador.  

Dessa forma, pretendemos focalizar para fins de análise no âmbito dessse artigo, 

como dentre as temáticas urbanas e coletivas destaca-se a velhice na obra do contista 

Trevisan. Essa temática está presente nas narrativas de vários representantes da linha 

média que caracterizou a ficção brasileira dos anos de 1950 até essas primeiras décadas 

do século XXI. Das trinta histórias que constituem A guerra conjugal (1969) do contista 

curitibano, algumas trazem protagonistas na velhice. Em “Batalha de bilhetes”, a temática 



4 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

da velhice é problematizada através dos personagens protagonistas João e Maria. O conto 

joga alternadamente com a voz do narrador, que introduz o cenário e descreve as ações 

das personagens; com o diálogo entre eles, curto e estéril, sugerindo a falta de 

comunicação; e com a linguagem dos bilhetes, elemento primordial para nossos 

comentários e, como o próprio título incita, “instrumento bélico” usado pelos personagens.  

Apresetaremos em um primeiro tópico aspectos da contística trevisaniana, achados 

críticos em sua obra e perspectivas adotadas para delimitar o estilo do autor. Em seguida 

procuramos analisar as marcas do discurso construído sobre a velhice isolada do casal de 

velhos no conto em destaque, basearemos a nossa leitura em tópicos discutidos por Bosi 

(1988) sobre a velhice e na análise do plano do enunciado e do plano da enunciação. 

A nova narrativa curta e Dalton Trevisan: um contista vampiro 

O conto brasileiro, representado por vários autores como Machado de Assis e Lima 

Barreto entre outros nomes, destacou-se nas técnicas narrativas, e afastou-se do seu 

parente próximo: o romance. Além disso, incorporou diversas modificações promovidas por 

uma estética herdada de várias fontes, inclusive do movimento modernista. Enquanto a 

maioria das narrativas anteriores se prendia à estrutura tradicional de começo, meio e fim, 

construindo um enredo que objetivava prender o leitor até o final da trama com um relato 

linear e convencional dos fatos, o conto moderno abandonou essa estrutura e surpreendeu 

o leitor com a suspensão da narrativa, cortes abruptos em meio às ações e predomínio de 

diálogos, entre outros recursos.  

As inovações e mudanças ocorreram de forma constante e em um longo período, do 

qual abarcaremos apenas as décadas posteriores aos movimentos em torno da Semana 

de Arte Moderna (1922). A partir do final da década de quarenta, a prosa moderna brasileira 

foi impulsionada por um grupo de ficcionistas que começava a se definir como núcleo 

intensificador da ficção curta. A exploração das linguagens do homem comum, a 

contemplação intimista marcada pelo fluxo da consciência e a descrição por meio de 

instantâneo fotográfico são outras faces adotadas pelos escritores dessa fase. Para Fábio 

Lucas (1973), 

[...] a preocupação de nossos contistas, parece, se divide notadamente entre 
a busca de uma linguagem nova, original ou simbólica e a tentativa de narrar 
o drama de uma consciência, marcada pela pluralização de problemas da 
vida moderna: o mergulho no subconsciente [função catártica]; a solidão e a 
impossibilidade do diálogo [individualismo filosófico]; os contrastes da 
sociedade em transformação [função política, didática e reivindicadora]. As 
obras ora se voltam para as agruras da linguagem, as dificuldades que a 
comunicação levanta, ora pretendem alcançar a vida social, sintetizando-a, 
inserindo-se nela, às vezes procurando transformá-la ao dar ênfase aos 
seus desacertos, projetados num enredo à sua semelhança. (LUCAS, 1973, 
p. 112). 

Em uma perspectiva de redirecionamento das tendências, constrói-se a verticalização 

de algumas correntes. Como fruto desse momento, e baseado nas intenções modernistas 



5 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

de exploração de novas linguagens, o conto se firma e amplia seus universos 

conteudísticos, visitando desde temáticas urbanas até os temas regionalistas, do relato 

documental às investidas intimistas. Dessa maneira, os contistas pretendiam configurar a 

vida moderna sob novas perspectivas. A partir desse prisma, os contos foram se bifurcando 

em novas denominações e diversificando suas formas de representação do real. Alfredo 

Bosi (1988), em ensaio sobre os contistas brasileiros da época e suas obras, comenta: 

Quando se passa das vertentes temáticas às conquistas formais do conto 
brasileiro de hoje, vê-se que não se deu em vão a intensa experiência 
estética que foi o Modernismo [...] é bom distinguir entre os frutos primeiros 
das vanguardas de 1920 e 30, ora futuristas ora expressionistas [...] e a 
condição de um realismo novo e depurado que se formou depois de 30. 
(BOSI, 1988, p. 15). 

Para Bosi (1988), esse “segundo modernismo” recebeu as influências formais da 

estética modernista e ainda da literatura estrangeira – mais divulgada a partir de 40; esses 

dois fatores constituiriam, então, as referências estilísticas do conto brasileiro. O crítico 

lembra ainda as heranças de escritores brasileiros como Machado de Assis, defensor do 

conto e célebre representante desse gênero, e Mario de Andrade, ambos autores de 

narrativas que constantemente trazem a cidade como pano de fundo. Antonio Candido 

(1989), em “A nova narrativa”, chama a atenção para outras raízes desse conto urbano:  

[...] antes mesmo do indianismo e do regionalismo, a ficção brasileira, desde 
os anos de 1840, se orientou para a outra vertente de identificação nacional 
através da literatura: a descrição da vida nas grandes cidades, sobretudo o 
Rio de Janeiro e áreas de influência, o que sobrepunha à diversidade do 
pitoresco regional uma visão unificadora. [...] Desde cedo, houve [...] uma 
certa opção estética pelas formas urbanas, universalizantes, que ressaltam 
o vínculo com os problemas supra-regionais e supranacionais. (CANDIDO, 
1989. p. 206). 

O crítico destaca Lygia Fagundes Telles, Osman Lins e Bernardo Ellis como 

representantes da linha média que caracterizou a ficção brasileira dos anos de 1950 até 

1960, entre outros que contribuíram para a renovação do universo da ficção curta. Esses 

contistas estão inseridos em uma corrente que se inicia muito antes e que 

progressivamente foi alargando as fronteiras do conto. Bella Josef (1993) resume o quadro 

geral que se formou a partir dessas contribuições, afirmando: 

Embora sem ruptura radical com o passado, a partir da década de 50 deu-
se a grande renovação do conto. Ambientando-se conflitos e personagens 
em meios urbanos, tratando da problemática da desumanização das 
grandes cidades, da hipocrisia burguesa e das patologias sociais, a literatura 
brasileira tomou por tema a problemática do absurdo decorrente das 
contradições e angústias do homem diante da subversão de valores 
esvaziados de seus significados e do abismo cavado pelo desenvolvimento 
acelerado da tecnologia. (JOSEF, 1993, p. 114). 

A narrativa pungente de Dalton Trevisan emerge nesse contexto de revigoração da 



6 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

contística brasileira. Inicialmente, seus contos são publicados em cadernos de papel jornal 

e ao mesmo tempo em uma revista literária criada e mantida pelo próprio contista: Joaquim 

(1946 – 1948)1, que marcou uma geração de autores de Curitiba. Muitos colaboradores são 

hoje nomes consagrados da crítica literária local e nacional, como José Paulo Paes, Wilson 

Martins, Temístocles Linhares, entre outros, que faziam, dos artigos publicados, preciosos 

testemunhos da mudança que se processava no contexto literário daquela época. A revista 

contava com traduções, poemas e reportagens internacionais, e, além disso, a realização 

gráfica continha desenhos nas capas assinados por Poty, Portinari, Di Cavalcanti e Heitor 

dos Prazeres.  

A narrativa do curitibano torna-se conhecida pela crítica a partir da publicação de 

Novelas nada exemplares (1959), obra ganhadora dos prêmios do Instituto Nacional do 

Livro e do Jabuti, da Câmara Brasileira do Livro. Um dos textos que marcou a entrada do 

contista no cenário da literatura nacional foi “Pretensão sem surpresa” 2, assinado por Otto 

Maria Carpeaux, que comenta as trinta histórias desse primeiro livro. O título de “novelas” 

é logo questionado pelo crítico. Segundo ele, “etimologicamente, a novela é o gênero que 

nos conta algo de novo, digno de ser contado”. (CARPEAUX, 1960, p. 250). 

Dessa maneira, as narrativas de Trevisan não se enquadrariam nesse gênero, antes, 

não trariam nada de novo, porque tratariam da matéria de vida da gente primitiva e, segundo 

Carpeaux (1960, p. 250), “a vida da gente primitiva costuma ser trivial”, ou seja, sem nada 

de novo para contar. Por outro lado, é exatamente essa observação da vida de gente 

primitiva que ele destaca da novelística do curitibano, o que corresponde aos comentários 

dos colaboradores de Joaquim nos trechos citados acima. Trevisan seria um “observador 

atento dos pormenores da realidade. [...] Talvez sua verdadeira vocação seja a de cronista 

do cotidiano; e o cotidiano nem sempre é muito limpo”. (CARPEAUX, 1960, p. 250). 

Caracterizadas pelo crítico em questão como exemplos perfeitos do gênero “ennuyers” – 

ou seja, narrativas de enfastio, de enjôo, de náusea –, os contos de Novelas nada 

exemplares se destacariam ainda pela ausência de humor. Na recriação do lugar comum, 

através da repetição de nomes e situações, o autor resgata as tragédias do cotidiano da 

cidade moderna, enfocando essencialmente Curitiba. “Curitiba é a representação alegórica 

da “pólis” moderna, produzindo homens amesquinhados, sentimentos abortados e sonhos 

burocraticamente administrados. Suas personagens afiguram-se como aleijões a 

circularem entre as múltiplas carências da ‘urbe’ contemporânea.” (CARLOS, 1997, p. 140).  

A relação estabelecida entre o autor, a obra e a cidade se constrói de forma 

metonímica, através de vários recursos, desde a apresentação de Curitiba como palco de 

suas narrativas, até a referência confirmada nos títulos de livros como O Vampiro de 

Curitiba (1979); Mistérios de Curitiba (1968); e Em busca de Curitiba Perdida (1992), e 

ainda em títulos de contos, “Lamentações de Curitiba”, “A última corrida de touros em 

Curitiba”. 

 
1 Há uma edição recente publicada em edição fac-similar com o selo da Imprensa Oficial do Paraná. 
2 Publicado originalmente no jornal O Estado de São Paulo em 30 de maio de 1959. 



7 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

Mas, a Curitiba de Trevisan não é a cidade modelo, esta o contista renega, como em 

“Curitiba Revisitada” (1994), em que na forma de ode, distribui seus impropérios de 

desencanto: 

 
Curitiba alegre do povo feliz 
essa é a cidade irreal da propaganda 
ninguém não viu não sabe onde fica 
falso produto de marketing político 
ópera bufa de nuvem fraude arame 
[...] 
dessa Curitiba não me ufano 
[...] 
não te conheço Curitiba a mim já não conheço 
a mesma não é outro eu sou. (TREVISAN, 1994, p. 108). 
 

“A Curitiba de Dalton Trevisan seria um cenário congelado da década de 40, sendo o 

tom memorialístico atenuado apenas pela atuação rarefeita do narrador e pela extrema 

concisão dos textos.” (COMITTI, 1996, p. 82) A valorização do cenário de outra época, 

nesse caso, se constrói através da crítica extrema aos modernismos que se representam 

pelo “marketing” e pelo “arame”.  

Dessa forma, o grande eixo temático da obra de Dalton Trevisan é o cotidiano e a 

relação do homem com a sociedade. Numa sociedade que exige do indivíduo o 

cumprimento de normas para que faça jus a seu status de cidadão, o autor aborda os 

desencontros das relações humanas em suas diversas realizações e, de forma 

macrocósmica, o desencontro entre indivíduo e sociedade. 

Em suas narrativas, Trevisan expõe as mazelas do Sistema e seus desvalidos, e pela 

“via do desumano denuncia a desumanidade.” (WALDMAN, 1982, p.11). Nas palavras de 

Berta Waldman (1982), o autor dá vida a uma multidão imersa na classe média baixa 

representada por  

[...] funcionários públicos, lojistas, prostitutas, donas-de-casa, profissionais 
liberais, trabalhadores da terra, que se contentam em sugar o outro 
transformando-o à sua imagem e semelhança. Sugar o outro remete, então, 
a uma existência confinada num espaço opressor de convivência, que acaba 
promovendo um processo de anulação do outro. (WALDMAN, 1982, p. VIII). 

O contista curitibano denuncia, com relevo estético e histórico, os conflitos 

contemporâneos motivados por essa existência esvaziada. Optando por oferecer uma visão 

negativa da história, segundo Berta Waldman (1982), Dalton Trevisan “põe em cena a 

própria dissolução do mundo, e escolhe o Vampiro, aparentado do Demônio e de Satanás, 

como figura representativa desse mundo, fica claro que a obra que se desdobra aos nossos 

olhos, embora isenta de simpatia por eles, dá voz e trânsito aos oprimidos” (WALDMAN, 

1982, p. 26). 

Berta Waldman (1982) vai tratar da obra de Trevisan sob o signo do vampiro, 

recortando através dessa metáfora a reprodução do mesmo, tanto no nível dos 



8 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

personagens, quanto das situações vividas; das narrativas que retomam o mesmo fio 

temático, “como também no nível da construção da linguagem onde a voz do narrador e 

das personagens vão se interpenetrando, forjando a construção de um espaço híbrido a 

partir do qual o leitor já não distingue quem é que fala” (WALDMAN, 1982, p. 113). A análise 

de Waldman (1982) permite a apreensão de uma trilha que conduz ao silêncio nas 

narrativas daltonianas. “O ponto de partida dessa trilha são as narrativas estruturadas a 

partir do discurso indireto, e ainda as narrativas estruturadas a partir do discurso direto. A 

autora ressalta o uso da linguagem clichê como um dos responsáveis pela implantação do 

espaço oco no interior da linguagem”. (WALDMAN, 1982, p. VIII). 

Incorporação do Modernismo, alguns contos de Trevisan possuem narradores pouco 

participativos, quando não “ausentes”, como em “A noiva do diabo” (A Guerra Conjugal, 

1969). Em “A noiva do diabo” há a presença da voz do narrador em apenas uma intervenção 

que identifica a fala de uma personagem no início do conto, o restante da narrativa é 

constituído em torno de um diálogo, no qual se alternam as vozes de D. Eponina e Maria, 

mãe e filha, que contam ao Doutor, as violências e amarguras sofridas por Maria em seu 

casamento com João. Nesse caso, a presença menos participativa do narrador oferece o 

espaço para através do uso do diálogo se traduzirem as ações e reações dos personagens 

como fonte de dinamização das narrativas. Os diálogos impregnam um tom de “urgência” 

aos contos daltonianos, que constituídos de frases curtas e recheadas de pequenas 

violências refletem uma tendência modernista da narrativa que se conta por si na voz de 

seus personagens. 

Mesmo em contos, nos quais há a predominância da voz do narrador, como em “A 

arte da solidão” (A Guerra Conjugal, 1969) em que não existem diálogos, somente uma fala 

do personagem confessada para o espelho, a perspectiva do foco narrativo é centrada nas 

ações do personagem, dinamizando assim a narrativa. As frases curtas e a descrição 

objetiva e metonímica de espaços e objetos contribuem para reforçar, em contos como 

esses onde há maior participação do narrador, o caráter de dinamicidade das narrativas 

daltonianas. 

Dalton Trevisan escreve sob uma luz cética, sobre um mundo predominantemente 

urbano, com algumas narrativas em espaços rurais ou que lhe façam referência, que se 

organiza segundo normas da sociedade industrial. Essa perspectiva urbana, aliada à 

experiência do contista como repórter policial, vai se configurar nas narrativas através da 

mimetização de espaços e conflitos tipicamente urbanos, nas quais as relações de poder 

estão estabelecidas através da desumanização e da reificação dos seres.  

Antonio Hohlfeldt (1988), em seu estudo do conto brasileiro contemporâneo, reúne 

sob a denominação de Conto de Costumes as narrativas que abordam as temáticas 

urbanas, incluindo a obra de Dalton Trevisan, e que mantém como característica comum “a 

representação quase documental da realidade, mediante a concentração, ampliação, por 

vezes caricatura, através de técnicas específicas, como a ironia, o humor ou o sarcasmo.” 

(HOHLFELDT, 1988, p. 160). 



9 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

Notadamente as narrativas daltonianas se utilizam desses recursos, em alguns contos 

sugerem verdadeiros relatos jornalísticos, como “Nove” (Desastres de Amor,1968) ou 

mesmo depoimentos, no conto “Debaixo da ponte preta” (O Vampiro de Curitiba, 1979) ou 

“Começo de Vida” (Morte na Praça, 1964) e ainda, numa alusão aos programas que 

invadem os meios de comunicação nas cidades grandes, há testemunhas religiosos, 

“Testemunho” (Dinorá, 1994). Nestes contos, e ao longo da obra daltoniana, a apropriação 

dessas linguagens urbanas revela ainda a anulação progressiva do eu que pronuncia o 

discurso. Como afirma Berta Waldman: 

Assim, o uso de diminutivos, de frases feitas, letras de hinos pátrios, músicas 
populares, cartas escritas sob a inspiração dos programas e anúncios do 
tipo consultório sentimental, construções calcadas na imprensa marrom e 
em relatórios policiais, tiram de cena o sujeito do discurso e lançam a figura 
do reprodutor de discursos já elaborados. (1982, p. 25). 

Esses discursos que incorporam outras linguagens refletem ainda uma marca 

distintiva nas narrativas de Trevisan: o intertexto. O contista curitibano faz uso constante 

em seus contos da intertextualidade, dialogando com várias obras da tradição literária 

ocidental, refletindo visitações aos clássicos como em “Penélope” (Novelas Nada 

Exemplares, 1959), que revê o mito da fidelidade do personagem da Odisséia, de Homero; 

diálogos com o texto bíblico como em “A Noite da Paixão” (O Vampiro de Curitiba, 1979) e 

“Lamentações de Curitiba” (Mistérios de Curitiba, 1968), que são narrativas marcadas pela 

alusão à linguagem bíblica e às personagens e situações referentes aos contidos na Bíblia; 

e mesmo ao mundo dos contos-de-fadas, em “Chapeuzinho Vermelho” (O Vampiro de 

Curitiba,1979) o contista redireciona os papéis tradicionais de “vítima” e “sedutor”, do texto 

infantil.  

A guerra conjugal como território da velhice em Dalton Trevisan 

Comumente, os conflitos vivenciados pelos personagens, nos contos de Dalton 

Trevisan, se concentram no espaço restrito do “lar” e problematizam o universo da família. 

Embora desde seu Novelas nada exemplares (1959) e mesmo em outros, como, Desastres 

de amor (1968) ou Essas malditas mulheres (1965), os Joões e Marias estejam presentes, 

vivenciando os confrontos da vida a dois, em um livro, particularmente, essa temática é 

central: A guerra conjugal com primeira edição de 1969. É neste que a “ilíada doméstica”, 

assim denominada pelo autor, se instala como fio condutor das narrativas.  

No universo do contista a realidade é comumente apresentada em uma sociedade de 

cunho predominantemente machista, seja pela ótica masculina, seja pela submissão 

feminina. Nesse recorte, o convívio com o outro é sempre uma batalha, na qual os papéis 

de vítima e carrasco estão em constante permutação. O homem é submetido pela 

sociedade ao seu papel de “macho” e, impedido de se desvencilhar, torna-se escravo do 

seu próprio status. Para fazer frente a esse papel, uma vez dentro da relação de poder, o 

próprio homem “procura” alguém a quem possa vitimar, submetendo então a mulher, seu 



10 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

próximo.  

Quando os papéis se invertem – homens vitimados pelos desejos e traições das 

mulheres – estas assumem uma postura tipicamente machista, copiando o comportamento 

dos homens e perpetuando os ditames da sociedade em que vivem. Neste contexto, 

Trevisan inscreve seus personagens, abordando a hipocrisia fina das relações, em sua 

maioria disputas que, através da agressão contínua, ocultam o desejo de “assassinar o 

outro” em todos os instantes. 

O casamento como símbolo da união amorosa entre homem e mulher, sacralizado 

pelo protocolo na igreja e legitimado pela justiça, face de sociedade civil, ganha em Trevisan 

ares de território de batalha. Traições, guerras cotidianas, mágoas, discussões e 

insatisfações formam o quadro dos conflitos configurados, explorando-se desde as fases 

que antecedem ao casamento até a velhice dos cônjuges. As narrativas analisadas, dentro 

dessa descrição, possuem conflitos baseados em uma estrutura binária. Dessa forma, são 

centrais nas desavenças familiares tanto as situações domésticas entre os casais, quanto 

às relações entre pai e filho, e ainda entre irmãos.  

Dos trinta contos que constituem A guerra conjugal (1969, 1ª edição), alguns trazem 

protagonistas na velhice, expondo-os em uma fase do casamento na qual a solidão se 

instala incisiva e seca. Se em outras narrativas o malogro do casamento é espicaçado pelas 

ironias constantes, nos contos em que a velhice é temática central o silêncio predomina 

como significado maior do distanciamento dos casais. Observamos um total de quinze 

contos, dos quais destacamos “Batalha de bilhetes”, do já referido livro A guerra conjugal. 

Utilizaremos a nona edição de 1987 dessa obra, revista e ampliada.  

No conto “Batalha de bilhetes”, a questão da velhice é problematizada através dos 

personagens protagonistas João e Maria. O conto joga alternadamente com a voz do 

narrador, que introduz o cenário e descreve as ações das personagens; com o diálogo entre 

eles, curto e estéril, sugerindo a falta de comunicação; e com a linguagem dos bilhetes, 

elemento primordial para nossos comentários e, como o próprio título incita, “instrumento 

bélico” usado pelos personagens. 

A ação narrada no texto se passa em um único cenário – a casa –, concentrando, 

assim, o desenrolar da trama em um espaço fechado e sugerindo uma limitação dos 

movimentos dos personagens. O espaço em comum vai tomar caráter de terreno dividido 

a partir da mudança de João, que transfere roupas e lençóis para um quarto no sótão. Ele 

decide não mais falar com sua esposa, Maria, e passa a exigir que se comuniquem apenas 

por bilhetes. A separação física acentua-se pela delimitação dos ambientes de cada um, 

feita pelo marido, e da divisão por horário, para o território comum da cozinha e do banheiro. 

Nos primeiros movimentos do conto, João começa a ignorar a presença de Maria. 

Esse desconhecimento é traduzido no ato de não olhar para ela. No primeiro bilhete, ele 

expressa diretamente essa atitude como decisão irrevogável: “Não posso olhar para sua 

cara. Nunca mais fale comigo” (TREVISAN, 1987, p. 130). E, depois, no comentário do 

narrador: “Como não existisse para ele: cruzava por ela sem olhar” (TREVISAN, 1987, p. 



11 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

130). A recusa em olhar para Maria vai ser bastante significativa ao longo do conto, 

principalmente se atentarmos para as significações do olhar. 

Olhar é perceber o que se encontra ao nosso redor, é o índice primeiro de consciência 

da existência de outro que está próximo; refere-se ainda à perspectiva particular sobre 

determinado objeto ou ao modo de encarar situações e, ainda, entre tantos outros 

significados, o que nos interessa primordialmente: refere-se ao conhecimento. Dos cinco 

sentidos, a visão é aquele que nos permite assimilar mais conhecimentos e que nos faz 

descobrir mais diferenças, diante de um todo físico que nos é apresentado (CHAUÍ, 1995). 

Quando João encontra-se diante de Maria, percebe não só diferenças: tem à sua 

frente um todo que reflete ele mesmo. Por sua vez, Maria reage buscando uma conciliação, 

ao que ele reage adversamente em um dos dois diálogos do conto: 

 
– Por favor, João. Me escute. 
– Não fale comigo! – aos berros, sempre de costas. 
– Na mesma casa um sem falar com o outro? 
Encarou-a primeira vez, grito de fúria no olho: 
– A senhora diga isso por escrito. (TREVISAN, 1987, p. 127, grifos nossos).  
 

Os verbos que se referem às propriedades dos sentidos, utilizadas na comunicação, 

estão sintomaticamente presentes nessa passagem do texto. Iniciemos pela fala de Maria: 

“Me escute”. Escutar exige atenção, que é reforçada no tom de súplica contido no modo 

verbal. A recusa em estabelecer a comunicação vem na resposta do personagem, negativa 

e virulenta, dita “aos berros” e sem olhar para ela, ou seja, sem reconhecimento do seu 

interlocutor.  

Novamente as significações do olhar obtêm relevância na expressão “grito de fúria no 

olho”. O olhar é carregado de todas as paixões da alma e dotado de um poder mágico, que 

lhe confere uma terrível eficácia. O olhar, então, é aqui conjugado à fúria, adquirindo maior 

intensidade e sugerindo o grito de guerra, se atentarmos para um campo semântico que 

remete a uma temática bélica, presente através dos movimentos dos personagens ao longo 

do conto. O olhar e o falar se misturam, construindo uma imagem de contenção do grito, 

que não é proferido, da fala que ele não quer mais dirigir a ela, e da recusa, que será 

expressa nesse olhar. 

A exigência da palavra no papel vai, conseqüentemente, transferir para a linguagem 

escrita uma carga de significação muito particular nesse conto. É através da linguagem dos 

bilhetes que a narrativa vai se construindo como um jogo, entremeado pelas reminiscências 

do protagonista e por um cotidiano pontilhado de críticas e condenações aos hábitos de 

Maria. 

No comentário do narrador podemos reconhecer alguns índices, principalmente no 

que se refere ao modo de escrever, reveladores da condição de inferioridade conferida a 

Maria, e também o estabelecimento de uma diferença entre os personagens, bastante 

sintomática da representação dos papéis masculino e feminino em Trevisan. Como já 

comentamos, os papéis atribuídos pela sociedade aos indivíduos estabelecem status, que 



12 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

diferem ao tratar dos homens e das mulheres. 

Como em outros enredos de Trevisan, encontramos um narrador que permanece 

distante nas descrições dos ambientes, mas que, ao referir-se às ações do conto, resvala 

ao deter sobre determinado personagem um olhar particularizado. Assim, temos notícia dos 

pensamentos e sentimentos do personagem através do narrador, o que não ocorre no caso 

da personagem. A escrita vai se tornar ponto crucial nessa diferenciação e a descrição do 

modo de escrever, que o narrador atribui ao personagem João será extremamente 

significativa. Perceberemos que o papel vai tomar caráter de último território onde João é 

“o chefe”, “o rei da terra”. 

Segundo a atribuição do narrador, João escreve em “caprichosas letras de fôrma”; 

Maria, por sua vez, não “escreve”, garatuja no verso do bilhete deixado por João, ou seja, 

invade o terreno que não lhe pertence. O significado de garatuja (desenho torto, mal feito, 

rabisco) associa a escrita de Maria a algo primário e menor, em relação ao escrever em 

“caprichosas letras” de João. A perspectiva de invasão é confirmada no fragmento: 

Lá ficou o papel na cristaleira e, dias depois, ela garatujou no verso: Não 
seja bobo, João. Dois velhos, um deve acudir o outro. Irritou-o a lição 
edificante e, ainda mais, escrevinhada a lápis no próprio bilhete. Exibiu novo 
recado, entre um bloco e uma caneta: Não gosto mais de você. Vamos nos 
separar. Por que não se muda para casa de sua mãe? (TREVISAN, 1987, 
p. 127, grifos do autor). 

A maneira de escrever e os instrumentos usados para compor a escrita vão sugerir 

novamente a desigualdade entre os personagens: a lição dela é “escrevinhada” (escrever 

sem importância, para encher o tempo) e a lápis, instrumento de menor significação para o 

escrever e comumente usado para o rascunho anterior a qualquer tipo de texto final. Em 

resposta, João “elege” os instrumentos que considera adequados: um bloco e uma caneta. 

A referência ao estilo de escrever atribuído à esposa ocorre ainda na passagem: “Maria 

alinhavou carta de oito ou nove folhas.” (alinhavar – esboçar, executar mal). Este é o último 

comentário sobre a escrita de Maria e vai se contrapor, ainda sob essa perspectiva, ao que 

João responde, com “palavrão medonho cobrindo a página”. (TREVISAN, 1987, p. 127) 

A resposta do personagem contrasta com o esforço de Maria em se adequar à forma 

de comunicação eleita por ele, as oito ou nove folhas nada significam e chegam a irritar o 

personagem, quase como uma afronta. Na resposta, João dita como devem ser as réplicas, 

instituindo-as na forma de bilhete: “Se preciso escreva um bilhete – o mínimo de palavras” 

(TREVISAN, 1987, p. 128). Essa passagem do conto tece um diálogo com a própria estética 

de Trevisan, que, com sua decantada concisão no uso da linguagem, confirmada a cada 

reescritura de seus contos, pretende chegar ao mínimo de palavras: o haicai. 

Em seguida, observamos como o escrever do personagem será revelador desse 

diálogo com a linguagem poética. A analogia se estabelece através da aproximação entre 

a linguagem dos bilhetes e a voz do narrador, quando este comenta: “Como não 

respondesse, ela bebeu a tisana, os goles gorgolejando na garganta enrugada” 

(TREVISAN, 1987, p. 128). A partir do comentário do narrador se estabelece o jogo sonoro 



13 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

feito através da aliteração do g, sugerindo o som promovido pelo movimento do ingerir 

líquidos, e que tem continuação após o bilhete de Maria: “Doente quem cuida de você?” 

(TREVISAN, 1987, p. 128). João escreve, em resposta: “Tu, bruxa de bigode e barriga 

d’água!” (TREVISAN, 1987, p. 128). Este jogo confirma a apuração da escrita, o apreço 

com o qual João se dedica ao ato de escrever. Ainda com relação ao escrever, percebemos, 

no fragmento seguinte, indícios que concedem ao personagem a figura do “gênio da 

inspiração”: “Noite comprida de insônia, embalava-se ao rugido das maldições – sentia 

borbulhar o gênio do epigrama.” (TREVISAN, 1987, p. 128). 

A própria “criação” do bilhete é envolvida pelo estado de efervescência, “borbulhar”, 

como se brotasse de uma fonte; e ainda, a forma poética Epigrama (poesia breve, satírica, 

dito mordaz ou sátira) concebe João como um “poeta” que possuísse o “gênio da 

inspiração” para escrever. Os indícios permitem uma referência, de certo modo irônica, à 

estética romântica que enaltecia a inspiração para escrever, como fruto de um estado de 

posse do espírito3, construindo assim uma analogia entre o personagem de Trevisan e os 

poetas desse período. 

Dessa forma, confirmamos o apreço dado ao escrever, como se fosse a última 

fronteira que João preserva. É comum, na velhice, que os homens, devido ao afastamento 

do trabalho, permaneçam a maior parte do tempo em casa. No caso da sociedade 

representada nos contos de Trevisan, os espaços domésticos estão bem delimitados: 

enquanto a mulher é a “rainha do lar”, a mártir, o homem é “o pai, o chefe, o rei”. Ao 

envelhecer, o homem perde seu status de provedor, enquanto a mulher, por sua condição 

de “dona de casa”, não sofre o impacto de abandonar seu território. A relação de perda é 

tanto mais forte no personagem que ele cria um território onde possa continuar com sua 

superioridade intocada. Esta distinção, feita com base nas descrições do narrador, acentua 

a distância entre o casal e é confirmada pelos bilhetes. 

Analisando a linguagem dos bilhetes, atentamos para os significados dados ao 

escrever. O escrever representa uma perda da presença física, e chega quando o falar se 

retira. “A escrita é o esforço para encapsular o espírito e a inspiração: a escrita permanece 

como um símbolo da palavra falada que está ausente” (CHEVALIER, J; GHEERBRANT, A. 

1996, p. 385-387). É a partir do distanciamento do outro que se provoca a necessidade 

desta forma de comunicação.  

É a escrita que vai definir o perfil de alguns personagens em vários contos de Trevisan, 

nos quais ele utiliza o recurso das cartas para narrar os acontecimentos entre os 

personagens. É o que ocorre no conto, “Devaneios do professor de filosofia”, que também 

traz um casal velho e seu cotidiano. Há uma mudança significativa com relação ao foco 

narrativo, que se desloca para o discurso do protagonista e que é conjugado pela escrita. 

Neste conto, o casal de velhos é formado por João e Marica. João é o enunciador das 

 
3 Castro Alves escreveu um poema de título “Mocidade e morte” que traz os seguintes versos: “Eu sinto em 
mim o borbulhar do gênio/ Vejo além um futuro radiante/ Avante! – brada-me o talento n’alma./ E o eco ao 
longe me repete – avante!” (1997, p. 29). O diálogo com o texto de Trevisan (1987) se estabelece a partir da 
ironia que o contista invoca na caracterização do personagem velho. 



14 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

próprias fantasias, seu discurso é precedido por reticências, que sugerem a enunciação 

dos pensamentos do personagem, e ainda em forma de cartas à sua suposta amante. Para 

Marica, temos falas convencionais, precedidas de travessão, nas quais as queixas e 

autocomiserações predominam e a realidade da situação do casal é vista sob a ótica da 

mulher. Para a esposa, João é desatento, alheado, distraído, vive calado e concentrado em 

seus pensamentos. 

Como sugere o título, referindo-se aos devaneios, esse conto traz um protagonista 

que só consegue tolerar a esposa e seus achaques, fantasiando encontros extraconjugais 

através da correspondência anônima, na qual se mascara de “moço loiro, vinte anos” 

(TREVISAN, 1987, p. 42). Por outro lado, a ironia se apresenta, posteriormente, uma vez 

que a atribuição de “professor de filosofia” é feita por Marica, que ignora os pensamentos 

do marido: “Onde está com o pensamento?” (TREVISAN, 1987, p. 40); “Não sei onde a 

cabeça. Pudera não ser professor de filosofia.” (TREVISAN, 1987, p. 41); “Cada vez mais 

ensimesmado, hei de descobrir em que tanto pensa.” (TREVISAN, 1987, p. 42). 

No entanto, os pensamentos de João não têm nada de filosóficos e estão relacionados 

à fuga da realidade insatisfatória. Os devaneios do personagem se traduzem 

concretamente no texto, através das cartas anônimas, grafadas em itálico, dirigidas à moça 

que trabalha em sua casa:  

 
Como vai a dona dos meus pensamentos? Que esta cartinha a encontre 
gozando a mais perfeita saúde. É escrita por um rapaz conhecido da 
senhora. (TREVISAN, 1987, p. 40);  
 
Quero a todo custo ser o seu amante. A senhora é muito boa de perna e de 
seio. Tem uma boca do tamanho da minha. Se insistir muito, também posso 
pagar. (TREVISAN, 1987, p. 41); 
 
Sou moço loiro, vinte anos, moro em Curitiba. Despede-se o seu futuro 
amante na aflição de morder a pontinha da orelha direita. (TREVISAN, 1987, 
p. 42). 
 

As cartas revelam uma expectativa de resgatar a virilidade e satisfazer os desejos 

sexuais. No entanto, não chega a concretizá-los, mesmo com a morte de Marica, o final do 

conto conflui para a continuidade das fantasias de João. A narrativa joga simultaneamente 

entre dois pólos para representar a velhice. De um lado, encontra-se João, que mesmo 

intitulando-se “um pobre senhor de cabelo branco” (TREVISAN, 1987, p. 41), resiste à 

perda de virilidade. Por outro lado, Marica vivencia os problemas físicos provocados pelo 

envelhecimento e que é aceito por ela de forma resignada. 

Os discursos dos personagens corroboram a perspectiva de vivência da velhice de 

cada um. Marica enuncia um discurso que não encontra resposta, entremeado por 

interrogações e expressões de dúvida (“pudera”, “tomara”, “pode ser”, “bem eu queria”, “se 

ao menos”) se refugiando na aceitação da velhice e, ao mesmo tempo, trazendo implícita 

a imposição de seu ponto de vista ao tratar o marido por “velho”, como se o lembrasse a 

todo o momento seu real estado. João se oculta num discurso de fantasia e sua voz, na 



15 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

realidade, não se encontra na narrativa, uma vez que as cartas anônimas forjam uma 

imagem irreal, e de seus devaneios só emerge o desencanto da negação do 

envelhecimento.  

Em “Batalha de bilhetes”, conto que enfocamos, a troca de bilhetes passa a 

metaforizar a batalha travada entre os personagens e entre o que cada um deles representa 

para o outro. João se baliza como a recusa, Maria se traveste de conciliação. Essas faces 

vão assumindo ao longo da “correspondência” uma crescente tensão percebida na 

linguagem escrita. O discurso de repulsa, assumido por João, vai se caracterizar na 

veemente presença da negação e na constância dos insultos existentes em suas respostas 

escritas. 

Ele se refere à Maria evocando imagens como bruxa de bigode e barriga d’água, 

megera de papelotes – estátua viva de sal, vinagre e fel, construindo assim uma figuração 

comum da mulher na obra de Trevisan. Nessa construção, há um diálogo implícito com o 

texto bíblico. No livro do Gênesis conta-se o episódio da destruição das cidades de Sodoma 

e Gomorra; dois anjos enviados por Deus avisam Lot, sobrinho de Abraão, que deixe a 

cidade com a mulher e as filhas. A passagem de Gênesis 19:26 traz: “E a mulher de Lot, 

tendo olhado para trás, ficou convertida numa estátua de sal”. A desobediência aos anjos 

resulta no castigo e, de certa forma, restringe à mulher o saldo negativo da fuga. À mulher, 

tão pouco conceito é devotado, que ela não recebe nome, assim como as filhas do 

personagem bíblico também não, elas são apenas a mais velha e a mais nova. Através 

dessa imagem de estátua de sal, aproximam-se a mulher de Lot a Maria e seus 

comportamentos. 

É a mulher a causadora de todos os males, e para ela converge toda a 

responsabilidade dos pecados. Podemos perceber como é atribuído à mulher um mau 

comportamento, e como ela deve ser castigada por isso. Essa concepção da mulher ligada 

ao pecado, está no texto bíblico em várias passagens, desde a criação, quando Eva é 

colocada como a responsável pelo pecado original, até Dalila e Salomé, entre outras. Em 

outro fragmento, João confere a Maria o título de feiticeira – “Debaixo do travesseiro um 

escapulário recortado em cruz – arte da feiticeira” (TREVISAN, 1987, p. 130). A feiticeira é 

a antítese da imagem idealizada da mulher, opõe-se ao ideal de submissão e, ainda, 

emparelha-se com as forças do mal e da bruxaria, que seriam território do demônio. A 

mulher velha, especialmente, é assemelhada constantemente a figura da bruxa.  

Além de Maria, há o aparecimento da filha, de “cochicho na saleta com a mãe: 

conspiravam contra ele na própria casa” (TREVISAN, 1987 p. 67). É sobre a filha que João 

recebe o único bilhete que o atinge: “Sua filha deixou lembrança. Nenhum bilhete mais cruel 

em tão pouca palavra.”; [...] “Pela boca da filha clamava o ressentimento da mãe, vingada 

de todas as derrotas” (TREVISAN, 1987, p. 67). A relação harmônica entre as duas 

mulheres reforça o isolamento de João como o pai, o chefe derrotado, e revela o que está 

por trás da máscara de conciliadora que Maria prega nos bilhetes. No comentário do 

personagem, inserido junto com o narrador encontramos, ainda, em forma de praga, a 



16 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

reprovação dos hábitos de Maria, dessa vez não atribuídos pela sua condição feminina, 

mas pela velhice: “[...] jamais aprenderia a não embeber o pão no molho da carne, a não 

deixar resto d’água no copo, a não fazer o sinal-da-cruz ao rebuliço do trovão.” (TREVISAN, 

1987, p. 128). 

Esses hábitos, vistos como características dessa idade, fazem referência às formas 

estereotipadas de conceber os comportamentos de pessoas na velhice. Os hábitos de 

Maria vão denunciar sua velhice e, portanto, afastá-la dos códigos de comportamento à 

mesa, estabelecidos pela sociedade. “Embeber o pão no molho da carne” representa ainda 

a renegação dos códigos sociais, atitude atribuída comumente aos velhos. O homem entra, 

por várias vezes, seja no princípio ou no término de sua existência, em conflito com o seu 

ambiente social e as regras vigentes. Na velhice, ocorre freqüentemente uma valorização 

do passado, “uma das características desse movimento é revelada no desdém com que 

são vistas as regras sociais do presente” (LIMA, 1962, p. 117).  

O personagem protagonista, ao assumir os valores da perspectiva estereotipada, 

ditada pela sociedade, reflete uma resistência velada ao envelhecer. Condena o outro, 

afasta-se dele e coloca-o como figura típica da velhice, segundo esses valores. A batalha 

com o outro revela o próprio conflito interno vivenciado por João; o distanciamento 

evidencia o desencanto com a própria imagem. Nesse sentido, “o corpo e a face vão se 

tornar elementos estéticos e de distinção social, num modelo de sociedade em que a 

juventude e a beleza são valores fundamentais de definição do status social”. (FERREIRA, 

1995, p. 419). 

Um conjunto de importantes significados pode ser percebido ao abordarmos o corpo 

e a face como elementos representantes dos sistemas culturais. Na velhice o retrato de si 

é resultado da fabricação da imagem, que carrega consigo muitos desses sentidos. “O 

corpo é também um registro da memória” (FERREIRA, 1995, p 419), e a face, representação 

dessa imagem. Em um dos bilhetes mais significativos do conto, João revela índices desse 

simbolismo do corpo, como também do olhar, permeado pela não aceitação da própria 

imagem: “Não se enxerga? VELHA é você!” (TREVISAN, 1987, p. 128). 

A resistência ao envelhecimento do corpo vem impregnada no uso do recurso gráfico: 

“VELHA”, com letras maiúsculas, em uma tentativa de traduzir para a linguagem escrita 

toda a carga da voz contida e desencantada do personagem masculino. O “não se enxerga” 

traduz o não olhar para si mesmo, explícito na agressão ao outro. Este bilhete é a resposta 

de João a uma das tentativas de aproximação de Maria: “Já me fez sofrer demais, meu 

velho.” (TREVISAN, 1987, p. 127). 

A linguagem dos bilhetes da mulher vai primar pelo uso de vocativos, ela usa o nome 

do marido e a denominação, supostamente carinhosa: “meu velho”. Ao tentar colocá-lo 

como seu igual, chamando-o “meu velho”, João reage com “VELHA é você!”, entendendo-

se, do “eu não”, a negação do outro para afirmação de si. A imagem atual passa a 

antagonizar com as imagens do passado, ao defrontar-se com o espelho que é o outro. O 

outro, que também passa pelo mesmo processo de envelhecimento, torna-se elemento 



17 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

dissociativo dessas imagens; no outro está refletida a própria imagem envelhecida. Ver, 

lança-nos para fora, revelando o conhecimento do que é externo, e, conseqüentemente, 

afastando-nos do que é interno, que só é revelado na imagem refletida no espelho. 

Por outro lado, ao afrontar-se com sua imagem refletida no espelho, o personagem 

tem outra atitude – “Arrostava sem piedade a cara no espelho – o tufo de pelo grisalho na 

orelha, a bolsa aquosa sob o olho” (TREVISAN, 1987, p. 129) – e evoca a imagem 

estereotipada da linguagem publicitária: “O próprio senhor aflito do antigo anúncio de elixir 

914” (TREVISAN, 1987, p. 129). Essas duas imagens condensam os significados do 

espelho, traçando uma relação entre a imagem do espelho e a imagem do outro, seu duplo. 

Ao arrostar, “sem piedade, a cara no espelho”, João está afirmando, através da 

imagem que faz de si, uma identidade cujo núcleo de conflito está em não se reconhecer 

no reflexo do espelho e evocar para a imagem refletida o estereótipo do anúncio do elixir 

9144. Essas marcas de resistência são representações de uma transgressão à aura de 

bondade que envolve a velhice, paradigma estabelecido pela sociedade tradicional, como 

podemos confirmar nas figuras dos velhos como os avós bondosos em alguns dos contos 

infantis, por exemplo, e ainda, como um sinal de sabedoria e de virtude. João renega 

também esta aura de bondade, compreensão e sabedoria. 

Para não deixar nada, desfazia-se do lenço de seda, relógio de pulso, 
abotoadura de ouro. Cultivava os seus pobres, não por bondade, de puro 
diabolismo. Único receio que ela se finasse primeiro – ficaria de bolso vazio. 
(TREVISAN, 1987, p. 130). 

O suposto ato de generosidade do personagem esconde o verdadeiro alvo (para 

ficarmos no campo semântico da batalha) qual seja o de não deixar nenhum bem material 

para a mulher. A postura de conciliadora, assumida por Maria, não a esquiva da 

transgressão ao paradigma, antes apenas disfarça momentaneamente. O território 

doméstico é comum a Maria e, portanto, ela se encontra em conflito com as transformações 

do processo de envelhecimento, desembargadas das pressões sociais impostas ao 

homem, por seu status de provedor. Buscar a reconciliação mascara o exercício de poder; 

a mulher, estabelecida em seu império doméstico reverte os papéis de dominante e 

dominado. Cuidar do marido velho representa, então, uma tentativa de estabelecer 

dependência, uma forma de autoridade sobre ele. Nos enredos que trazem essa temática, 

a “dominação” sobre o marido é comum e se estende aos mecanismos de impor a 

alimentação, os cuidados com os medicamentos e as desculpas aos visitantes, e, de forma 

mais contundente, à afirmativa de esperar o marido morrer para começar a viver. 

Maria faz a gulodice predileta de João, mesmo consciente de seus achaques, talvez 

para seduzi-lo ou, na pergunta irônica do narrador “zombar da sua miséria?”. O desejo é 

tanto, que, depois de uma resistência diminuta, João acaba devorando sete sonhos de uma 

só vez. A conseqüência é uma série de “visitas ao banheiro com passo miudinho de gueixa” 

 
4 Corresponde a uma linha de produtos específicos para a queda de cabelos. 



18 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

(TREVISAN, 1987, p. 131). Maria, como se não fosse responsável por parte da tentação 

representada pelos sonhos, prontamente demonstra a preocupação com João e o atende 

com seus chás, ao que ele responde com o recado: “Não preciso do seu chá, desgraçada” 

(TREVISAN, 1987, p. 131). 

O último bilhete de João reforça, pela negação do outro, as representações da 

resistência ao envelhecer, confirmando que a imagem do personagem está sujeita a 

receber a influência de seu modelo, como um espelho: “P.S. Tenho outra mais moça” 

(TREVISAN, 1987, p. 131), sugerindo uma tentativa de projetar-se no elemento jovem, para 

repudiar sua própria imagem envelhecida. No conto “Dia de matar porco” (Cemitério de 

elefantes, 1977) essa mesma “alegação” é feita por parte de Onofre, 70 anos, para não 

mais querer a mulher Sofia: “É só pelanca. Já não preciso de você. Outra mais moça” 

(TREVISAN, 1987, p. 132). Esse conto é o oposto de “Batalha de bilhetes”, no que se refere 

aos diálogos e ações dos personagens. Enquanto aqui a palavra escrita sustenta as 

agressões não ditas, lá a brutalidade invade as palavras, e, após uma briga violenta, na 

qual o marido tenta esfaquear Sofia, ela o mata com um tiro de espingarda.  

Considerações finais 

A análise dos três níveis abordados (o discurso direto, o discurso indireto, e a 

linguagem dos bilhetes), sobre as formas de discurso que constroem “Batalha de bilhetes”, 

nos revela uma resistência, ao processo de envelhecimento, metaforizada pelos 

movimentos dos personagens e pela linguagem dos bilhetes. O protagonista recusa a 

própria imagem e repudia todas as formas estereotipadas da velhice, reconhecidas no 

outro. Observamos, ainda, que, ao recusar a comunicação oral e exigir a escrita, o 

protagonista transfere para a linguagem escrita toda a carga de tensão e de desencantos, 

provocados pelo processo de envelhecimento. Na escrita, a palavra torna-se símbolo da 

manifestação do ser, que se pensa e que se exprime ele próprio ou do ser que é conhecido 

e comunicado por um outro. 

As narrativas de Dalton Trevisan tratam da crise de valores da sociedade moderna e 

urbana, mas não indicam qualquer solução possível que passe pela harmonia com o meio. 

Existe apenas a constatação de que não há salvação. Ao final dos contos, de forma geral, 

a interrogação persiste, quando podemas falar em final, já que muitas narrativas não 

apresentam uma conclusão para as situações conflituosas vividas, antes apontam para a 

continuidade torturante. Seus personagens não proferem discursos contra o sistema 

estabelecido em torno deles. Limitam-se a repetir do discurso de um senso comum, que 

cristaliza os papéis através do status quo de cada um. No entanto, reside, nessa sugestão 

implícita, uma genearalidade que apresenta uma coerência das narrativas na denúncia de 

uma sociedade que, massificando os seres, coloca-os sob o jugo de uma igualdade 

reificadora, em todas as idades.  

A velhice como um sinal de bom senso e de virtude, como uma prefiguração da 

longevidade ou como um longo acúmulo de experiência e de reflexão, é apenas uma 



19 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

imagem imperfeita da imortalidade. A aura de transcendência que cerca os velhos também 

é afastada da representação da velhice que encontramos no contista curitibano. Dentro 

desse contexto, a velhice em Trevisan é uma idade como as outras, agravada pela 

exclusão, mas, seus personagens velhos sofrem tanto pelos desejos não satisfeitos quanto 

os de outras idades. Em Dalton Trevisan, a velhice configura-se como território de conflito 

e desavenças, em nada lembrando o paradigma de sabedoria difundido pela sociedade 

tradicionalista. A velhice, marginalizada pelo meio que a cerca, encontra-se em conflito com 

o que representa de tosco e degradante para uma sociedade dinâmica e excludente, e, 

diante do labirinto que cresce a sua volta, a única saída é o ventre do Minotauro.  

Referências 

ALVES, Castro. Espumas flutuantes. In: ALVES, Castro. Poesias Completas. São Paulo: 
Ediouro, 1997.     

BEAUVOIR, Simone. A velhice. 3. ed. Trad. de Maria Helena F. Monteiro. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira,1990. 

BOSI, Alfredo. O conto brasileiro contemporâneo. 8. ed. São Paulo: Cultrix. 1988. 

CANDIDO, Antonio. A educação pela noite e outros ensaios. São Paulo: Ática, 1989. 

CARLOS, Teresinha. Narrador enquanto linguagem e as linguagens do narrador: o 
procedimento técnico-narrativo no conto “Uma vela para Dario” de Dalton Trevisan. In: 
RAMALHO DE FARIA, Sônia. Literatura e Cultura: tradição e modernidade. João Pessoa: 
Idéia/Editora Universitária UFPB, 1997, p. 137-154. 

CARPEAUX, Otto Maria. Pretensão sem surpresa. In: CARPEAUX, Otto Maria. Livros sobre 
a mesa: estudos de crítica. Rio de Janeiro: Livraria São José, 1960, p. 250-255. 

CHAUÍ, Marilena. Janelas da alma, espelho do mundo. In: NOVAES, Adauto (Org.) O Olhar. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1995, p. 31-63. 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. 10. ed. Trad. de Vera 
da Costa e Silva et al. Rio de Janeiro: José Olympio, 1996. 

COMITTI, Leopoldo. Anjo mutante – o espaço urbano na obra de Dalton Trevisan. Literatura 
e Sociedade, v. 1, n. 1, p. 81-87, 1996.  

DAMASCENO, Luciana Martins. A estética da crueldade em Dalton Trevisan.. Dissertação 
(Mestrado em Literatura) – Departamento de Teoria Literária e Literaturas, Universidade de 
Brasília, Brasilia, 1993. 

FERREIRA, Maria Letícia. O retrato de si. LEAL, Ondina Fachel (Org). Corpo e significado. 
Porto Alegre: Editora da UFRS, 1995, p. 419-429. 

GOMES, Álvaro Cardoso; VECHI, Carlos Alberto. Literatura Comentada: Dalton Trevisan. 
São Paulo: Abril, 1981. 



20 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

HOHLFELD, Antônio. O conto de costumes. In: HOHLFELD, Antônio. Conto brasileiro 
contemporâneo. 2. ed. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1988, p. 160-165. 

JOSEF, Bella. O conto brasileiro contemporâneo: transgressão e metamorfose. In: 
HOUAISS, Antônio et al. Estudos universitários de língua e literatura. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1993, p.109-118. 

LIMA, Alceu Amoroso. Idade, sexo e tempo. Rio de Janeiro: Agir, 1962. 

LUCAS, Fábio. A face visível. Rio de Janeiro: José Olympio, 1973. 

SOBANIA, João Correa. O Personagem idoso e a sexualidade na obra de Dalton Trevisan: 
momentos finais de um tenso itinerário machista. 1994. Dissertação (Mestrado em 
Literatura Brasileira) – Departamento de Linguística, Letras Clássicas e Vernáculas, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 1994. 

TREVISAN, Dalton. O Vampiro de Curitiba. São Paulo: Record, 1979. 

TREVISAN, Dalton. A guerra conjugal. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1969. 

TREVISAN, Dalton. A guerra conjugal. 9. ed. rev. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1987. 

WALDMAN, Berta. Do Vampiro ao cafajeste. São Paulo: Hucitec, 1982. 

NOTAS DE AUTORIA 
 
Márcia Tavares (tavares.ufcg@gmail.com) possui Doutorado em Letras pela Universidade Federal da Paraíba 
(2002). Estágio de Pós-doutorado na UNESP – Presidente Prudente. Professora da Universidade Federal de 
Campina Grande, membro permanente do Programa de Pós-graduação em Linguagem e Ensino da mesma 
universidade. Tem experiência na área de Literatura atuando nas áreas: Literatura Infantil e juvenil, ilustração 
do livro infantil, História em Quadrinhos, Literatura e ensino. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
TAVARES, Márcia. O território da velhice em Daltan Trevisan. Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 
01-21, 2021. 
 
Contribuição de autoria 
Não se aplica. 
 
Financiamento  
Não se aplica. 
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses  
Não se aplica. 
 
Licença de uso  



21 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-21, 2021. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2021.e77993 

Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher  
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-graduação em Literatura. Publicação no Portal de 
Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, não 
representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico  
Recebido em: 30/10/2020 
Revisões requeridas em: 23/03/2021 
Aprovado em: 21/04/2021 
Publicado em: 31/08/2021 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

