
1 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

 

FEMINISMO, INTERSECCIONALIDADE E 

DECOLONIALIDADE NO DIÁLOGO ENTRE QUARTO DE 

DESPEJO E CARTAS A UMA NEGRA 

Feminism, intersectionality and decoloniality in the dialogue between Quarto de 

despejo and Cartas a uma negra 

Waldimiro Maximino Tavares César¹ 
https://orcid.org/0000-0002-2795-9719  

 
Elis Regina Fernandes Alves¹ 

http://orcid.org/0000-0002-2795-8062  

 
Gabriela Gomes Reis¹ 

https://orcid.org/0000-0002-3042-4088  

 
¹Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós- 

Graduação em Letras, Humaitá, AM, Brasil.  
69800-000 – ieaa@ufam.edu.br 

 
Resumo: O presente artigo objetiva analisar o diálogo entre a autora brasileira Carolina Maria de 
Jesus (1914- 1977) e a martinicana Françoise Ega (1920-1976), buscando compreender, por meio 
do viés feminista decolonial, os processos interseccionais de exclusão e silenciamento sofridos por 
elas. A partir da publicação de Quarto de despejo: diário de uma favelada, a autora negra, favelada 
e catadora de papel Carolina Maria de Jesus causou enorme impacto, em sua época, sendo 
traduzido para catorze idiomas. Uma dessas traduções, mais precisamente um pequeno resumo de 
Quarto de Despejo traduzido para o Francês, chega às mãos de Françoise Ega, uma antilhana que 
foi para a França durante a Segunda Guerra Mundial. Nessa leitura, Ega não somente encontra 
identificação projetiva nas palavras de Carolina, como vislumbra também o cotidiano de muitas de 
suas companheiras imigrantes caribenhas, originando-se, daí, o livro Cartas a Uma Negra. Os 
resultados obtidos deste estudo apontaram para a necessidade de analisar obras de autoras afro-
americanas não só pelo aspecto interseccional, mas também sob a ótica da decolonialidade, devido 
às singularidades de suas histórias de vida e escrita. Como aporte teórico, foram utilizadas obras, 
no âmbito da crítica literária feminista, de Akotirene (2019), Crenshaw (1989), Collins e Bilge (2020), 
Davis (2016), entre outras. 
Palavras-chave: Quarto de Despejo; Cartas a Uma Negra; Interseccionalidade; Feminismo 
decolonial.  
 
Abstract: This article aims to analyze the dialogue between the Brazilian author Carolina Maria de 
Jesus (1914-1977) and the Martinican Françoise Ega (1920-1976), searching to understand, under 
the decolonial feminism optics, the intersectional processes of exclusion and silencing suffered by 
them. From the publication of Quarto de despejo: diário de uma favelada, the black, poor, paper 
picker and writer Carolina Maria de Jesus caused a huge impact at her time, being translated into 
fourteen languages. One of these translations, more precisely a Quarto de Despejo’s short version 



2 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

translated to French, comes to Françoise Ega’s hands, an Antillean woman who moved to France 
during the Second World War. In this reading, Ega not only finds projective identification in Carolina's 
words, but also contemplates the daily life of many of her fellow Caribbean immigrants, thus, 
originating the book Cartas a Uma Negra. The results from this study pointed to the need to analyze 
works by African-American authors not only under the intersectional aspect, but also from the 
perspective of decoloniality, because of the singularities of their life stories and writing. As a 
theoretical contribution, works were used, within the scope of the literary feminist criticism, by 
Akotirene (2019), Crenshaw (1989), Collins and Bilge (2020), Davis (2016), among others. 
Keywords: Quarto de Despejo; Cartas a Uma Negra; Intersectionality; Decolonial feminism. 

Introdução 

Enquanto categoria conceitual, a interseccionalidade consiste em um termo que vem 

adquirindo cada vez mais proeminência nos âmbitos relativos às pesquisas e discussões 

acadêmicas, não sendo diferente no Brasil. Como nome, ganhou concretude e força quando 

foi criado pela jurista afro-estadunidense Kimberlé Crenshaw1, em 1989. A autora, a 

posteriori, elaborou algumas das mais relevantes considerações teóricas sobre esse 

conceito. Suas pesquisas acerca do assunto, presentes em parte significativa de sua obra, 

têm, como elemento basal, a interseccionalidade como um ponto de análise dos fatores 

convergentes, como raça e classe, relativos à segregação, marginalização e exclusão 

social sofrida pelas mulheres negras, ao longo da História. A importância da criação e 

sedimentação desta vertente teórica, para fins de investigação e compreensão de modos 

diversos de opressão simultânea, revela-se bastante pontual e eficiente quando se trata de 

avaliar, de forma epistemológica, possibilidades, esferas e proposições que possam 

alcançar um prisma que compreenda outras divisões estruturais do fenômeno, além do 

gênero. Para este intento, mostrou-se urgente a ruptura com um modo unilateral de estudo, 

sendo esta uma das contribuições mais providenciais e efetivas aos estudos sociológicos 

dos processos discriminatórios, dos quais a mulher negra é vítima, que utilizam a teoria da 

Interseccionalidade. 

Partindo do fato de que as autoras das obras em análise no presente estudo são de 

genealogia afro-americana, sendo Carolina Maria de Jesus (Quarto de Despejo: diário de 

uma favelada, 1960) nascida no Brasil e Françoise Ega (Cartas A Uma Negra, 1978, tendo 

sido traduzida e lançada no Brasil, pela primeira vez, em 2021) da Martinica, é necessário 

evidenciar que, além das teorias analíticas derivadas dos estudos interseccionais sobre os 

processos de segregação feminina negra, importa a contemplação investigativa da 

Interseccionalidade, nesse contexto, sob a perspectiva do Feminismo Decolonial como 

aporte teórico.  

Nessa conjuntura, o Feminismo Decolonial mostra-se apropriado por estar 

sedimentado em um conceito que atua como crítica incisiva de intelectuais e ativistas 

feministas latino-americanas e caribenhas à visão eurocêntrica do feminismo, cujo objetivo 

 
1 A obra de Krenshaw, Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics, publicada originalmente em 1989, foi 
traduzida para o Português Brasileiro por Lélia González, em 2020. 



3 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

primordial reside na elaboração e desenvolvimento de um pensamento feminista decolonial 

focado no estudo, na interpretação e na visibilidade dos processos históricos de dominação 

e resistência das mulheres do Hemisfério Sul do globo, particularmente das mulheres 

negras, indígenas, lésbicas, mulheres tornadas periféricas, agregando à sua composição a 

necessidade de estudar a ancestralidade de mulheres em diáspora, de origem ou 

ascendência africana, que vivem em países do “Terceiro Mundo”, hoje chamados de 

“países em desenvolvimento.” Entre as diversas escritoras que se dedicam ao estudo dessa 

questão, está Françoise Vergès, com Um Feminismo Deocolonial (2020) e, no Brasil, Carla 

Akotirene, com Interseccionalidade (2019), cujo primeiro capítulo, Cruzando o Atlântico em 

Memória da Interseccionalidade, é dedicado ao tema. 

Entre os elementos interseccionais convergentes em Quarto de Despejo e Cartas a 

Uma Negra, os mais notáveis encontram-se nas questões concernentes às relações de 

poder ligadas aos fatores pertinentes à raça, classe e ao gênero que formam um amálgama 

cujo resultado é a opressão à qual as autoras são sujeitas, guardadas as devidas diferenças 

cotidianas de suas vidas. Por meio da perspectiva do Feminismo Decolonial, este artigo 

pretende analisar a interseccionalidade contida nas obras em estudo, como também, 

através do diálogo entre elas, as bases que têm mantido sólida a estruturação que fortalece 

as desigualdades sociais persecutórias e excludentes, mesmo em meio à pluralidade cada 

vez mais presente e tão urgente de atenção, vez e voz, da época de lançamento dos livros 

à contemporaneidade. 

Pautado na divisão epistemológica de suas partes como procedimento metodológico 

necessário à estruturação deste artigo, foi elaborado um plano cujo desenvolvimento 

consiste na seguinte sequência: busca e revisão bibliográfica pertinente à temática do 

estudo, considerações sobre a interseccionalidade convergente, aparente na interlocução 

entre Quarto de Despejo: diário de uma favelada, de Carolina Maria de Jesus, e Cartas a 

Uma Negra, de Françoise Ega, sob a ótica feminista advinda do conceito de 

decolonialidade. Como ponto de análise, a construção teórica será alicerçada na obra de 

autoras ligadas ao estudo da Interseccionalidade, bem como do Feminismo Deocolonial, 

como Carla Akotirene (2019), Patricia Hill Collins e Sirma Bilge (2020), Kimberle Crenshaw 

(1989), Angela Davis (2016), Françoise Vergès (2020), entre outras. 

A Obstinação da Sobrevivência no Quarto de Despejo 

O livro Quarto de Despejo: diário de uma favelada foi publicado, pela primeira vez, em 

1960. Originalmente concebido como um conjunto de 20 blocos de anotações que narram 

as vivências diárias de Carolina Maria de Jesus (1914 – 1977), negra, favelada, com quase 

nenhuma instrução formal, catadora e mãe solo de três filhos, a obra foi descoberta por 

intermédio de Audálio Dantas, jornalista que visitou, em 1959, a Favela do Canindé, onde 

morava Carolina, na cidade de São Paulo, interessando-se pela história da autora. Alguns 

anos após a publicação do livro, ainda em meados da década de 60, a comunidade foi 



4 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

desapropriada, dando espaço à Marginal Tietê2. Seu eixo temático é delineado pelo relato 

da desumanidade que permeia as dificuldades enfrentadas por Carolina Maria, bem como 

na obstinada busca pela sobrevivência e sustento de seus filhos, tendo a fome e a falta de 

recursos essenciais à dignidade que deveria caracterizar qualidade de vida de todo ser 

humano, como acesso à saúde, instrução escolar qualitativa, urbanização de sua 

comunidade, saneamento básico e segurança, como elementos de foco narrativo. A 

sinceridade desconcertante dos relatos, aliada ao uso singularmente honesto de recursos 

linguísticos variados, próprios da constituição de vida da escritora, refletem a riqueza não 

só empírica, mas também subjetiva da visão de mundo de Carolina, conferindo ao livro 

força, veracidade e enorme originalidade, no âmbito do fazer literário. 

Estruturado em forma de diário, Quarto de Despejo, por essa razão, desde seu 

lançamento, estava fadado a ser alvo de preconceitos e categorizações depreciativas por 

parte da crítica literária, canônica, já que, conforme Moisés (1974, p. 148) “diários íntimos 

carregam interesse literário, posto que restrito”. Devido a seus componentes de natureza 

autobiográfica, à época da descoberta de Carolina, diários eram vistos, por serem 

associados à escrita feminina e delimitada ao âmbito doméstico, somente como uma 

subcategoria do discurso. Ainda na esfera da produção literária autobiográfica, Lejeune 

(1998), postula que a relação de identidade entre autor, narrador e personagem, em 

qualquer tipo de escrita, é elemento primordial de uma escrita autobiográfica, 

consubstanciada no pacto autobiográfico. 

No âmbito autobiográfico, Carolina Maria de Jesus caracteriza a escrita de sua obra 

mais conhecida com a franqueza crua, dispensando qualquer tipo de dispersão semântica, 

construindo a exibição de seu cotidiano com vivacidade paralisante. De acordo com a 

escritora, “é preciso conhecer a fome, para saber descrevê-la” (JESUS, 2014, p. 26). Ainda 

que o trabalho causticante consuma seu dia-a-dia, Carolina frisa que a fome, assim como 

a falta de dinheiro para comprar comida, é o elemento que mais se sobressai em sua vida, 

onde “a tontura do álcool nos impede de cantar. Mas a da fome nos faz tremer. Percebi que 

é horrível ter só ar dentro do estômago.” (JESUS, 2014, p. 45) 

De acordo com Genette (1980), a narrativa, em Quarto de Despejo: diário de uma 

favelada, pode ser definida como autodiegética, onde os acontecimentos estão atrelados 

ao ponto de observação e descrição das experiências da autora, embasada nas privações 

impostas pela pobreza e falta de condições para uma vida melhor, bem como nas relações 

de coexistência e interação pessoal entre os moradores da comunidade onde habita. A 

rotina diária é contemplada a partir do ponto de vista daquela que está sujeita à opressão 

contínua, multilateral, mas que, nem diante de todas as dificuldades, deixa de alimentar 

esperanças de que ocorram transformações que acarretem melhores oportunidades de 

sobrevivência para si e os seus. 

Segundo Heller (2004), a obra perpassa por uma trajetória de denúncia acerca de um 

 
2 Informação retirada da apresentação de Quarto de Despejo: diário de uma favelada, contida na edição de 
2014. 



5 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

contexto de vida sádico, cruel e espantosamente atemporal, que expõe questões que, ainda 

na atualidade, se mostram presentes em grandes centros do país e que não afetam 

somente a identidade de um sujeito, como também a identidade coletiva do humano 

genérico.  

No que tange ao espaço e tempo onde se dão os acontecimentos relatados por 

Carolina Maria de Jesus, compreendem a Favela do Canindé, na capital do Estado de São 

Paulo, entre os anos de 1955 e 1960, sendo a favela ilustrada pela escritora por meio do 

uso de uma analogia com o termo “quarto de despejo”, expressão metafórica que aparece, 

ao longo do texto, de forma frequente, descrita como uma concretização do inferno: 

“Cheguei ao inferno. Devo incluir-me, porque eu também sou da favela. Sou rebotalho. 

Estou no quarto de despejo, e o que está no quarto de despejo ou queima-se ou joga-se no 

lixo.” (JESUS, 2014, p.33). 

A respeito de sua condição, como também a dos outros moradores da favela do 

Canindé, Carolina é incisiva: 

Nós somos pobres, viemos para as margens do rio. As margens do rio são 
os lugares do lixo e dos marginais. Gente da favela é considerado marginais. 
Não mais se vê os corvos voando as margens do rio, perto dos lixos. Os 
homens desempregados substituíram os corvos. (JESUS, 2014, p. 45) 

Por conta da variedade linguística apresentada na obra, originária de sua vivência 

empírica e mesclada com a leitura de obras de autores da literatura canônica (Castro Alves 

e Casimiro de Abreu, por exemplo) encontradas nos lixões durante sua rotina de trabalho, 

Carolina Maria foi alvo de críticas depreciativas e desrespeitosas, por parte de um cânone 

literário majoritariamente elitizado, masculino e branco. As alegações residiam no fato de 

que faltavam elegância e erudição em sua escrita, não sendo esta “adequada” à Literatura, 

esfera na qual, segundo Leite (2022), a relação entre o preconceito e o discurso pode atuar 

como um recurso que alicerça formas de banimento. Isso ocorre quando as particularidades 

de um indivíduo, especialmente quando este é social e economicamente desfavorecido, 

são sobrepostas aos seus atos de fala como um instrumento de relevância para análise e 

debates acerca das desigualdades sociais. Dessa forma, utiliza-se a linguagem de quem 

não possui privilégios socioeconômicos como pretexto para a minimização e a 

marginalização dos considerados “não apropriados” ao uso do discurso como forma de 

expressão. Sobre o preconceito linguístico como mecanismo de exclusão: 

O preconceito linguístico é tanto mais poderoso porque, em grande medida, 
ele é invisível, no sentido de que quase ninguém se apercebe dele, quase 
ninguém fala dele, com exceção dos raros cientistas sociais, que se dedicam 
a estudá-lo. Pouquíssimas pessoas reconhecem a existência do preconceito 
linguístico, que dirá sua gravidade como um sério problema social. E quando 
não se reconhece sequer a existência de um problema, nada se faz para 
resolvê-lo. (BAGNO, 2009, p. 23-24). 

Essa postura excludente, alicerçada no preconceito linguístico como meio de 



6 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

banimento do cânone literário, acarretando a falta de reconhecimento das obras posteriores 

de Carolina Maria de Jesus, composta por títulos como Casa de Alvenaria: diário de uma 

ex-favelada (1961), Pedaços da Fome (1963) e Provérbios (1965), certamente, está mais 

atrelada a fatores interseccionais do que aos literariamente estéticos propriamente ditos, 

conectada aos processos discriminatórios sofridos pela escritora devido à composição e 

projeção de sua figura, em esfera social: mulher, negra, com pouco estudo, favelada, 

catadora e mãe solo, sendo o preconceito linguístico derivado do machismo e racismo 

estruturais contemporâneos à Carolina Maria de Jesus, utilizados como viés interseccional 

de sua não aceitação no ambiente literário, de afastamento. Afinal, ela trouxe à luz, tendo 

como cenário a favela onde ela e seus filhos moravam, questionamentos e debates de 

suma importância para o enfrentamento do silenciamento dos menos favorecidos. Tais 

questionamentos são relativos aos vários modos de exclusão social e fizeram com que as 

discussões sobre as temáticas retratadas na obra ganhassem alcance midiático.  

Carolina Maria de Jesus, em sua obstinação não só pela sobrevivência, mas também 

por sua luta para conquistar vez, voz e lugar na sociedade excludente de sua época, 

sustentou, com altivez e transparência, a dureza da realidade marginalizada da qual fazia 

parte. Segundo Toledo (2010), Carolina fez literatura de negros, escrita feminista, de 

linguagem única, provou a opressão social e a negligência dos direitos humanos, 

colocando-se como exemplo vivo da diferença. 

Cartas a Uma Negra: o diálogo idealizado com Carolina Maria 

A obra Cartas a Uma Negra, da autora e ativista Françoise Ega (1920 – 1976), nascida 

na Martinica, é o primeiro livro da escritora a ser traduzido para o Português, sendo lançado 

em 2021, no Brasil. Publicado originalmente em 1978, de forma autodiegética, tomando 

como base estrutural o gênero epistolar, haja vista que o livro se trata de um conjunto de 

cartas escritas entre Maio de 1962 e Junho de 1964, Françoise Ega, mulher, negra, 

moradora da periferia de Marselha (França) e trabalhadora doméstica, almeja, por meio das 

missivas, contatar outra também autora negra: a brasileira Carolina Maria de Jesus. Sobre 

a função da epístola como expressão identitária, Foucault afirma: 

Ela [a carta] é alguma coisa mais do que um adestramento de si mesmo pela 
escrita, através dos conselhos e advertência dados ao outro: constitui, 
também, certa maneira de se manifestar para si mesmo e para os outros. A 
carta torna o escritor ‘presente’ para aquele a quem ele a envia. E presente 
não simplesmente pelas informações que ele lhe dá sobre sua vida, suas 
atividades, seus sucessos e fracassos, suas venturas e desventuras; 
presente como uma espécie de presença imediata e quase física [...]. 
Escrever é, portanto, ‘mostrar-se’, se expor, fazer aparecer o seu próprio 
rosto perto do outro. E isso significa que a carta é, ao mesmo tempo, um 
olhar que se lança sobre o destinatário (pela missiva que ele recebe, se 
sente olhado) e uma maneira de se oferecer ao seu olhar através do que lhe 
é dito sobre si mesmo. A carta prepara de certa forma um face-a-face. 
(FOUCAULT, 2006, p. 155-156). 



7 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

Por meio de reportagens contidas em uma revista francesa que lia no ônibus, durante 

o trajeto para o trabalho, Françoise Ega conheceu e se identificou com a história de Carolina 

Maria de Jesus, tendo essa diversos pontos de convergência com a sua própria: negra, 

pobre, moradora da periferia, além da semelhança entre os nomes de ambas, devido a seu 

prenome: “Eu também me chamo Marie, como você...” (EGA, 2021, p. 7). 

Quanto ao contato direto com Quarto de despejo: diário de uma favelada, é relevante 

frisar que Françoise Ega não chegou a ler efetivamente o livro por legítimo interesse pela 

obra, fato explicitado na epístola que abre Cartas a Uma Negra, intitulada “Maio de 1962”. 

A narradora assegura que os leitores de Carolina Maria de Jesus o fizeram por mera 

curiosidade, enquanto, por messe motivo, ela nunca a leria, já que conhecia todas as dores, 

privações e exclusões sofridas pela autora brasileira. A declaração de Françoise Ega revela 

que a autora leu Carolina Maria de Jesus através do periódico francês anteriormente citado, 

não pela obra em si, mas pela força de suas palavras. Em suma, a escritora antilhana se 

deu conta de que ela e a autora brasileira eram unidas pelas semelhanças de suas vidas, 

marcadas por trabalho duro e situação de vulnerabilidade social e econômica. 

Como ponto importante de foco narrativo, Françoise Ega evidencia as questões 

tangentes à vida diária como trabalhadora doméstica, colocando em posição de destaque 

a indiferença no tratamento que lhe é reservado pelos patrões e seus filhos: “Quinze dias 

se passaram e ninguém me perguntou como eu me chamava nem pediu a minha carteira 

de identidade, é incrível!” (EGA, 2021, p. 5). Nesse âmbito, Françoise Ega retrata a si 

mesma na condição de escritora que, de forma precisa, é afetada pelas violências, sejam 

elas implícitas ou notórias, contidas nas relações de poder configuradas por seu contexto 

cotidiano: mulher, negra, de origem antilhana, que luta pela sobrevivência por meio do 

serviço doméstico em Marselha, uma grande cidade na França. 

Mesmo tendo em Carolina Maria de Jesus a leitora ideal, as cartas de Ega nunca 

chegaram a ser lidas pela pretendida destinatária. De forma idealizada, pontilhada por 

discreto lirismo, a obra narra o encontro entre as duas autoras por meio da sororidade que 

brota da convergência dos fatores opressivos que permeiam suas histórias de vida. Sobre 

essa identificação que levou Françoise Ega a uma relação de enunciação, ainda que não 

concretizada, com Carolina Maria de Jesus, Bakhtin (2010) afirma que o enunciado é de 

natureza responsiva, consistindo em um instrumento preparatório para a resposta, não 

importando qual seja o modo como ou se esta ocorrerá.  

Pertinente a essa conjectura, por não ter formulado um conceito hermético, 

sistematizado, em sua definição de “leitor modelo”, como também não o fez, no que tange 

às possibilidades de seu alcance pela enunciação do autor, Umberto Eco afirma: 

Não se sabe exatamente de que maneira a obra poderá ser levada a termo, 
mas sabe que a obra levada a termo será, sempre e apesar de tudo, a sua 
obra, não outra, e que ao terminar o diálogo interpretativo ter-se-á 
concretizado uma forma que é a forma, ainda que organizada por outra de 
um modo que não podia prever completamente: pois ele, substancialmente, 
havia proposto algumas possibilidades já racionalmente organizadas, 



8 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

orientadas e dotadas de exigências orgânicas de desenvolvimento. (ECO, 
1971, p. 62). 

Dessa forma, para compreender a interlocução idealizada por Ega com Carolina, a 

primeira definição que adquire relevância basal é a de leitor implícito que, segundo Iser:  

Encarna todas as predisposições necessárias para que a obra literária 
exerça seu efeito – predisposições fornecidas, não por uma realidade 
empírica exterior, mas pelo próprio texto. Consequentemente, as raízes do 
leitor implícito como conceito são implantadas firmemente na estrutura do 
texto; trata-se de uma construção e não é um absoluto identificável com 
nenhum leitor real. (ISER, 1979, p. 36). 

No que tange aos pontos de convergência existentes entre o diário de Carolina Maria 

de Jesus e o conjunto epistolar de Françoise Ega, ambas as obras são construídas com 

alicerce nas dores, alegrias, humilhações, contextos sociais, cenários políticos e 

econômicos que narram, sendo todos esses elementos componentes interseccionais de 

anulação da existência de cada uma delas. Tendo plena consciência de sua condição em 

relação à Carolina Maria de Jesus, já que possuía grau um pouco maior de letramento e 

instrução formal, Françoise Ega se dedicou, por meio de intenso ativismo e ações 

humanitárias, a auxiliar mulheres e homens de origem antilhana que imigravam para a 

França e vivenciavam experiências e situações de exploração e exclusão mais degradantes 

do que a sua. Afinal, tinha um lar para regressar: “Carolina, sou uma privilegiada, quando 

deixar a patroa e seus panos de pó, tenho um abrigo, uma família à minha espera e mais 

trabalho do que se possa imaginar.” (EGA, 2021, p. 40). 

Siqueira e Lucena (2020) destacam que Françoise Ega teve, em vida, apenas uma 

obra publicada: Le Temps des Madras: Récit De La Martinique (1966). A obra, composta 

por 18 capítulos, narra as memórias de sua infância. Postumamente, foram lançados os 

seguintes livros: Cartas a Uma Negra (1978), lançado também após a morte de Carolina 

Maria de Jesus, sua interlocutora idealizada, sendo traduzido para o Português, pela 

primeira vez, em 2021, e L’Alizé Ne Souflait Plus (Antan Robè), em 2000, um romance 

sobre o alistamento e serviço militar de homens e mulheres das Antilhas, na Segunda 

Guerra Mundial. 

“Conheço Tudo o que Escreveste” 

Como ponto de partida para a construção do elo que estabelece o diálogo projetivo 

entre Françoise Ega e Carolina Maria de Jesus, o periódico Paris Match, edição de Maio de 

1962, atuou como elemento decisivo para desencadear esse processo. Certamente, após 

a leitura da reportagem onde era relatada a história da escritora brasileira, contida em 

Quarto de Despejo que, por sinal, não foi lido por Françoise Ega, a autora antilhana 

identificou as diversas semelhanças entre sua situação, juntamente com a de suas 

companheiras caribenhas, e as experiências relatadas no diário de Carolina, no que tange 

à ocupação dos espaços sociais, frutos de diversos processos excludentes e de pontos 



9 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

originários diversos, que as marginalizavam por meio da interseção entre eles, relegando-

as ao “quarto de despejo” de suas respectivas realidades sócio-históricas. (SIQUEIRA E 

LUCENA, 2020). 

A transposição das impressões empíricas das autoras para a escrita, utilizando as 

respectivas formas de carta e diário, reverbera como meio literário de expressão que, 

através do caráter pessoal de ambos os gêneros textuais, de forma peculiar, favoreceu a 

intenção de interlocução idealizada da escritora caribenha com a brasileira, já que esse 

processo é composto por dois níveis de realidade: o primeiro tange ao perfil subjetivo de 

Françoise Ega e Carolina Maria de Jesus, como também ao modo de expressá-lo em suas 

narrativas. Já o segundo está ligado à maneira de interpretar a realidade empírica que 

reveste o olhar das escritoras sobre o mundo real. 

De acordo com Carneiro e Machado (2021, p. 248), pelo fato de Françoise Ega não 

ter conseguido acesso direto ao livro de Carolina Maria de Jesus, “o esposo da autora 

chegou a procurar o jornalista que escreveu a reportagem para a revista Paris Match, para 

que o ajudasse a conseguir um exemplar, mas não foi bem sucedido”. A matéria, cujo título 

é Escreveu um Best-Seller com Papel Recolhido no Lixo, catalisou a atenção de Ega que, 

no momento em que leu a reportagem, rumava para o trabalho como empregada doméstica 

em um transporte coletivo: “Eu descobri você, Carolina, no ônibus.” (EGA, 2021, p. 6) 

Esse acontecimento mostrou-se suficiente para que a autora, residente na França, 

desencadeasse uma “conversação” com a escritora de Quarto de despejo, tornando-a sua 

almejada destinatária. Na missiva de “Maio de 1962”, acerca da semelhança entre aspectos 

relativos às escassas e causticantes condições de sobrevivência em suas histórias de vida, 

Françoise Ega é taxativa: “[...] Na favela, você nunca foi capaz de pensar em nada além do 

pão de cada dia. Penso que isso me aproxima de você, Carolina Maria de Jesus” (EGA, 

2021, p. 7). Na epístola inaugural de Cartas a Uma Negra, “Maio de 1962”, a autora deixa 

claro que, enquanto as pessoas adquiriram a obra mais famosa de Carolina Maria de Jesus 

por mera curiosidade. Ela, por vivenciar muitas das tecnologias de poder que embotam sua 

existência e tentam anular sua humanidade, assim como a brasileira, nunca o faria: “tudo o 

que você escreveu, eu conheço” (EGA, 2021, p. 5). A expressão desse estreito elo entre 

ambas, nesse fragmento, reside nas similaridades das adversidades enfrentadas, 

originárias de diversos fatores e convergentes em engendramentos institucionais 

discriminatórios, nas relações sociais e, especificamente, de subalternação que as colocam 

às margens das sociedades das quais faziam parte, premissa basilar da conversa estilizada 

entre as escritoras. 

Carolina Maria de Jesus (2014, p. 33), no diário de 17 de maio de 1958, expressa 

insatisfação e ânsia pela morte. A angústia e falta de perspectivas por melhoras acarretam 

o seguinte questionamento: “Será que os pobres de outro País sofrem igual aos pobres do 

Brasil?” Em Cartas a Uma Negra, Françoise Ega começa a redigir suas epístolas no mesmo 

mês em que a brasileira levantou a pergunta citada. Na missiva de Maio de 1962, Ega 

(2021, p. 5) responde à brasileira: “Pois é, Carolina. As misérias dos pobres do mundo 



10 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

inteiro se parecem como irmãs.” 

Mesmo sabendo que provavelmente não receberia resposta alguma de Carolina Maria 

de Jesus, Françoise Ega continua a elaborar suas cartas. Porém, uma possível interlocução 

pode ser conjecturada nos enunciados de Quarto de Despejo. A brasileira destaca um ponto 

de vista ao qual, tempos depois, a autora antilhana daria continuidade, por meio do relato 

de suas experiências como mulher negra e pobre, em um contexto tornado periférico. No 

diário “02 de maio de 1958”, Carolina Maria de Jesus afirma que não é apática, não estando 

insensível à dor de levar uma vida de privações, fome e miséria. Por essa razão, a afirmativa 

antecede uma finalidade: “[...] Há tempos que eu pretendia fazer o meu diário. Mas eu 

pensava que não tinha valor achei que era perder tempo” (JESUS, 2014, p. 28). Nessa 

passagem, como se antecipasse uma comunicação futura, enuncia que, anteriormente, 

percebia-se desprovida de valor, percepção sobre si mudada pelo ato de escrever. 

Na carta “20 de maio de 1962”, Françoise Ega se dá conta de que as pessoas à sua 

volta não lhe conferem credibilidade, quando tomam conhecimento de que escreve: 

“Timidamente, eu disse para quem estava ao meu redor: ‘estou escrevendo um livro’. Riram 

de mim [...] Comecei então a escrever às escondidas” (EGA, 2021, p. 8). Postula, também, 

que tomou Carolina Maria de Jesus como referência: “Se você não tivesse se tornado minha 

inspiração, eu já teria atirado tudo para o alto, dizendo: De que adianta escrever?” (EGA, 

2021, p. 8). 

Partindo de um ponto de vista que leva em conta a especificidade da análise, tanto 

sócio-histórica quanto literária, de mulheres de ascendência afro-americana em situação 

diaspórica, é plausível frisar que a identificação projetiva de Françoise Ega com Carolina 

Maria de Jesus não tenha motivado propriamente um diálogo concreto, mas a necessidade 

de escrever, haja vista que ambas vivenciaram muitos dos mesmos processos de 

constituição interseccional, compostos por fatores como gênero, raça e classe que, 

guardados os devidos contextos, as atingiam. Ambas as autoras descendem de pessoas 

vitimadas pelo tráfico negreiro e, também, por essa razão, do ponto de vista estruturalmente 

histórico, vivenciaram o nível hierárquico de maior inferioridade da pirâmide 

socioeconômica das nações onde viveram.  

Desse modo e por esse motivo, as confluências entre as narrativas de Françoise Ega 

e Carolina Maria de Jesus destacam a possibilidade de se pensar em uma correspondência 

literária que perpassou o Atlântico, o que as situa, de maneira expressiva, na escrita literária 

de mulheres em diáspora. Ainda que a intercomunicação não tenha sido concretamente 

efetivada, já que o envio cabal das cartas nunca foi uma intenção comprovadamente real 

da martinicana, ambas as escritoras, através dos pontos em comum em suas vidas, 

mostram-se estreitamente conectadas pela palavra, vivências e constatações sobre suas 

vidas, de modo que as respectivas obras se apresentam como em um diálogo também 

estilístico, por se encontrarem em espaço autobiográfico subjetivo e sedimentado na 

memória, o que favoreceu a interlocução entre os livros e, posteriormente, o estudo 

analítico de ambos sob a perspectiva decolonial, na esfera da interseccionalidade. 



11 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

Literatura e Interseccionalidade Sob a Ótica do Feminismo Decolonial 

Ao colocar em perspectiva de análise a interlocução, mesmo que de modo idealizado, 

entre Quarto de Despejo: diário de uma favelada, de Carolina Maria de Jesus, e Cartas a 

Uma Negra, de Françoise Ega, tendo como elementos de coexistência os aspectos relativos 

às questões de gênero, raça e classe (dos quais derivam as interseções que fomentam os 

processos persecutórios e excludentes que afetam as mulheres negras e economicamente 

desfavorecidas) é fundamental que não se ignore, especificamente, que as autoras são 

afro-americanas. Este fato evoca a necessidade de utilização, como suporte teórico do 

presente estudo, uma perspectiva que parte do Feminismo Decolonial como observação e 

compreensão dos fatores interseccionais que pontuam as histórias de vida das escritoras. 

Como componentes de massiva relevância para a observação, o entendimento e 

posteriores conjecturas acerca desse contexto, mostram-se indispensáveis o conhecimento 

da situação diaspórica na qual estão inseridas as mulheres de origem africana nascidas no 

continente americano (especialmente as que têm países latinos como berço) e as 

desigualdades socioeconômicas provocadas pelo capitalismo, que afetam as mulheres 

negras de forma específica e precisa. 

A mescla de fatores interseccionais que constituem um sólido aparelho ideológico do 

Estado3, no que tange à estruturação e perpetuação dos processos de silenciamento, 

opressão e exclusão sócio-histórica dos quais são alvos as mulheres negras e pobres no 

transcorrer da História é objeto de investigação e produção acadêmica de muitas 

pesquisadoras, como Angela Davis, Kimberlé Crenshaw e Patricia Hill Collins, que estudam 

a interseccionalidade como um conceito que categoriza a relação de interdependência das 

questões que envolvem raça, classe e sexo, enfatizam a relevância do entendimento 

desses elementos como causadores de impacto social, bem como da sexualidade e de que 

forma essas categorias influenciam a vida e a identidade das mulheres negras. Segundo 

Collins e Bilge: 

A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de poder 
influenciam as relações sociais em sociedades marcadas pela diversidade, 
bem como as experiências individuais na vida cotidiana. Como ferramenta 
analítica, a interseccionalidade considera que as categorias de raça, classe, 
gênero, orientação sexual, nacionalidade, capacidade, etnia e faixa etária – 
entre outras – são inter-relacionadas e moldam-se mutuamente. A 
interseccionalidade é uma forma de entender e explicar a complexidade do 
mundo, das pessoas e das experiências humanas. (COLLINS; BILGE, 2020, 
p. 16-17). 

Em 1981, antes mesmo de a expressão interseccionalidade ter sido categoricamente 

 
3 Louis Althusser, na obra Aparelhos Ideológicos do Estado: notas sobre os aparelhos ideológicos do Estado, 
cuja primeira publicação data de 1970, conjectura acerca do uso das instituições que compõem a sociedade 
como instrumentos mantenedores do Status Quo que solidifica o maniqueísmo que fomenta a opressão e 
dominação de classes que promovem as desigualdades sociais, como também sobre a conveniência do 
caráter volátil da ideologia para esse fim. 



12 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

definida por Kimberlé Crenshaw (1989), Angela Davis4 publicou, pela primeira vez, 

Mulheres, Raça e Classe, obra na qual explicita o caráter essencial da consideração da 

intersecção destas categorias como instrumento de compreensão dos processos 

discriminatórios que atingem as mulheres negras. Djamila Ribeiro (2016), feminista negra 

brasileira, define a obra de Davis como a “tradução do conceito de interseccionalidade.” 

Efetuando o recorte de raça, gênero e classe simultaneamente, Davis (2016) expõe o 

racismo dentro dos próprios movimentos feministas. Alerta, também, que as grandes 

narrativas que estereotipam a mulher como “recatada e do lar” não davam lugar às 

mulheres negras, haja vista que, nos mesmos apontamentos, sempre figuravam 

executando serviços pesados e em condições laborais desumanas, principalmente como 

escravizadas e “exercendo as mesmas atividades braçais que homens, mas sendo 

violentadas como fêmeas” (DAVIS, 2016, p. 19). O feminismo idealizado por e para 

mulheres brancas tentou universalizar, a partir de um ponto de vista monolítico e pautado 

por certos privilégios não desfrutados ou mesmo vislumbrados por mulheres negras, a 

experiência de ser mulher. 

Crenshaw (1989), ao concretizar o termo Interseccionalidade como categoria teórica, 

postula que qualquer tentativa de análise que não considere as intersecções, não se 

mostrará suficiente para o alcance do entendimento das peculiaridades das experiências 

às quais as mulheres negras são subjugadas. Dessa forma, interseccionalidade deve ser 

utilizada para identificar as consequências da interação entre dois ou mais eixos de 

subordinação, como também evidenciar de que forma, as ações específicas podem 

colaborar para a criação de opressões, nos eixos sociais nos quais se encontram. 

Na esfera da crítica literária como instrumento de análise da convergência dos 

elementos e fatos narrados em Quarto de Despejo e Cartas a Uma Negra, cuja interlocução 

evidencia semelhanças inegáveis entre as muitas dores e lutas de suas autoras, advindas 

das contínuas vivências de opressão e exclusão cotidiana, a interseccionalidade mostra-se 

de suma eficácia para a identificação e compreensão dos fatores e processos de 

segregação e renegação de suas presenças ou mesmo a invalidação de suas existências, 

pois a sólida estruturação do racismo, machismo e elitismo das sociedades das quais eram 

parte, muitas vezes, as colocavam na condição do “não ser”, procurando aniquilar sua 

subjetividade e direito a vez e voz. Porém, um elemento em comum entre as escritoras 

evoca a necessidade de contemplar e investigar o aspecto interseccional pelo viés do 

feminismo decolonial devido não somente ao conteúdo de suas respectivas obras, mas 

também às histórias de suas vidas enquanto composição pessoal: suas origens. A brasileira 

Carolina Maria de Jesus e a martinicana Françoise Ega, ambas de ascendência africana, 

nascidas no continente americano, mesmo tendo escrito seus livros antes dos conceitos 

neste trabalho abordados serem criados e discutidos, em âmbito acadêmico ou social, 

discorreram sobre feminismo e decolonialidade por meio da força e pungência de suas 

 
4 A edição de Mulheres, Raça e Classe que serve de suporte teórico para o a presente análise foi publicada 
no Brasil pela Editora Boitempo, em 2016. 



13 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

narrativas. 

Para fundamentar o estudo e compreensão da Interseccionalidade presente na escrita 

de Carolina Maria de Jesus e Françoise Ega por meio da ótica feminista decolonial, é 

fundamental que se realize a recuperação da ancestralidade de diversas outras autoras e 

pensadoras negras em situação diaspórica, de origem africana, nascidas ou vivendo nas 

Américas. Um necessário ponto de partida para essa retomada consiste na revisitação do 

discurso de Sojourner Truth, feito em 1851, durante Convenção dos Direitos das Mulheres 

de Ohio (Eu não sou uma mulher?), posteriormente, sendo importante a criação do Coletivo 

Combahee River, organização negra lésbica criada nos anos 1970, em Boston, com 

particular proeminência das irmãs Barbara e Beverly Smith, que alcançaram outras autoras 

e se tornaram referências na atualidade: as afro-estadunidenses Angela Davis, Audre 

Lorde, Bell Hooks e Patricia Hill Collins, entre várias outras. As teóricas afro-latinas, 

particularmente as brasileiras Lélia Gonzalez, Beatriz Nascimento, Sueli Carneiro, Jurema 

Werneck e Luiza Bairros, também já efetuavam análises e reflexões acerca de raça, gênero, 

classe, território e outras intersecções de processos opressivos antes do conceito de 

interseccionalidade ganhar notoriedade, de acordo com Silva e Menezes (2020), na esfera 

acadêmica. 

Akotirene (2019) evidencia precisamente o pensamento decolonial, especialmente de 

autoras e autores latino-americanos da concepção de Modernidade, Colonialidade e 

Decolonialidade (MCD), entre os quais Aníbal Quijano, Ramón Grosfoguel e Walter 

Mignolo, como também as feministas decoloniais, a chicana Gloria Anzaldúa, a argentina 

María Lugones, além da afro-dominicana Ochy Curiel, caracerizadas pela enorme solidez 

de trajetórias: 

A interseccionalidade visa dar instrumentalidade teórico-metodológica à 
inseparabilidade estrutural do racismo, capitalismo e cisheteropatriarcado – 
produtores de avenidas identitárias em que mulheres negras são repetidas 
vezes atingidas pelo cruzamento e sobreposição de gênero, raça e classe, 
modernos aparatos coloniais. (AKOTIRENE, 2019, p. 19). 

Acerca dos antagonismos originários da colonialidade de gênero, Lugones afirma: 

A perspectiva da diferença colonial revela também as oposições concretas 
vividas na experiência cotidiana da colonialidade de gênero. O feminismo 
decolonial promove a crítica contra a universalidade imposta pela 
modernidade colonial reivindicando intersecções de gênero, raça, classe e 
sexualidade na epistemologia feminista. (2007, p. 42). 

As desigualdades econômicas originárias do capitalismo vigente nos países sul e 

centro-americanos, enquanto causadoras de processos opressivos e excludentes, também 

constituem fator de análise em Quarto de Despejo e Cartas a Uma Negra, por meio de uma 

série de características verificadas nas narrativas das obras, guardadas as devidas 

diferenças. Carolina Maria de Jesus é catadora, favelada, e Françoise Ega, trabalhadora 

doméstica. Cada uma, em seu contexto, passa por privações socioeconômicas resultantes 



14 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

da dureza de suas vidas diárias, o que torna evidente que o sistema capitalista afeta mais 

incisivamente as mulheres negras, em particular. Tomando esse fato como ponto de 

partida, o feminismo decolonial sugere uma das mais estimulantes elucubrações históricas 

e teóricas acerca da observação antropológica do capitalismo. Em vez de apreendê-lo 

como um sistema fechado e individual, teóricas feministas decoloniais entendem o quão 

massivamente o capitalismo, como um todo, sempre esteve atrelado não somente à 

colonização, como também ao heteropatriarcado, ao cissexismo e ao racismo. Portanto, 

essa linha de pensamento anticapitalista, dentro da perspectiva feminista decolonial, 

consiste na tentativa de conceitualizar não só o capitalismo como um aparelho estrutural 

de dominação, mas também como um fator interseccional de direcionamento social, político 

e, por conseguinte, econômico. 

Os elementos que constituem o modo de poder global, eurocêntrico e 
capitalista não se separam e nenhum deles é anterior aos processos que 
constituem os seus padrões. Na verdade, a representação mítica desses 
elementos enquanto metafisicamente anteriores, é um aspecto importante 
do modelo cognitivo do capitalismo global e eurocêntrico. (LUGONES, 2007, 
p. 190). 

Em nível de proposta e interesse, o feminismo decolonial aponta a necessidade de 

comprometimento com a tarefa de originar uma postura crítica mais profunda e abrangente, 

expansiva, do capitalismo, enquanto elemento interseccional de exclusão, que encaixa o 

gênero, o sexo e a sexualidade no seu cerne, constituindo uma das finalidades basais do 

plano interventivo de María Lugones. Para a efetivação de sua proposição, opta por 

preservar parte da definição de Quijano (2000) de que colonialidade, modernidade e 

capitalismo consistem em um sistema único, argumentando que a organização sistemática 

de gênero colonial moderno é um pilar igualmente essencial desse aparelho: 

A visão de Quijano pressupõe uma concepção patriarcal e heterossexual da 
luta pelo controle do sexo, de seus recursos e produtos. Quijano aceita um 
entendimento capitalista, eurocêntrico e global do gênero, ocultando as 
maneiras nas quais mulheres colonizadas e não-brancas foram 
subordinadas e desprovidas de poder. (LUGONES, 2008, p. 78). 

Por haver teóricos que ainda ignoram os processos interseccionais de subjugação 

sofridos por mulheres fora do conceito eurocêntrico de feminismo, é necessário destacar o 

chamado realizado por Houria Bouteldja (2016), que aponta para o perigo da definição pelo 

caráter salvacionista das teorias feministas com berço na Europa, a partir do momento em 

que a decolonialidade corre o risco de se afastar do projeto original, ideia que se mostra 

convergente com a análise crítica efetuada por Françoise Vergès (2020) em Um Feminismo 

Decolonial. Na obra, a autora explicita a islamofobia de feministas brancas que se 

classificam como progressistas, de esquerda, em países europeus. Além disso, Bouteldja 

confronta a ideia de que as feministas negras estadunidenses foram as primeiras a 

concatenarem ideias sobre gênero, raça e classe. Segundo ela, “os colonizadores e os 



15 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

racistas foram os primeiros a explorarem a interseccionalidade, o que significa que o 

conceito pode ter um uso repressivo ou negativo.” (BOUTEDJA, 2016, p. 6). 

Partindo de uma observação decolonial do conteúdo empírico de Quarto de Despejo 

e Cartas a Uma Negra, é notável o caráter diaspórico da constituição das histórias de suas 

autoras, o que é relativo ao quadro particular de socialização de mulheres 

afrodescendentes, o que torna rapidamente compreensível o fato de que Françoise Ega 

teria se identificado com Carolina Maria de Jesus, decidindo, também, começar a escrever. 

Tanto Carolina Maria de Jesus quanto Françoise Ega são descendentes de africanos 

escravizados nos processos do tráfico humano para o continente americano e, mesmo que 

as experiências que Françoise Ega teve enquanto mulher pobre, primeiramente em uma 

divisão francesa e, posteriormente, na própria França, sejam, em parte, diferentes das de 

Carolina Maria de Jesus no Brasil, as duas vivenciaram o nível mais baixo da organização 

socioeconômica de seus países, experimentando continuamente os sistemas 

interseccionais de opressão aos quais eram suscetíveis. 

Apesar das diferenças pontuais entre as histórias de vida de ambas as escritoras, 

outro fator a ser considerado reside no panorama em que a escolarização das mulheres 

brasileiras está diretamente relacionada aos temas domésticos, fato perceptível também na 

vida da autora antilhana, característica marcante em ambas as obras, acentuada pelos 

estilos narrativos centrados na autobiografia e no documental. A escrita de um diário e de 

cartas também não pode ser compreendida como algo à parte do fazer literário, sendo a 

Literatura um campo de refúgio para reflexões, debates e figurações diversas não só da 

criatividade ficcional, mas também da realidade em todas as suas instâncias. Por essa 

razão, Françoise Ega e Carolina Maria de Jesus estão inseridas em uma tradição literária. 

Segundo Moreira (2007, p. 75) “a luta das mulheres negras é comprometida com o 

resgate das suas histórias, recriando em suas potencialidades a tentativa de buscar 

mudanças que permitam novas experiências relacionais de poder na sociedade”. Nesse 

âmbito, mesmo que existam compêndios acadêmicos e literários voltados ao estudo do 

tema, urge a necessidade de análises sistemáticas quantitativamente expressivas. 

Nesse sentido, o papel de Carolina Maria de Jesus e Françoise Ega não só na 

produção literária de combate e resistência, mas também na luta por igualdade e lugar de 

existência e discurso, consiste na preservação de suas histórias, como mulheres 

diaspóricas, bem como no resgate de sua ancestralidade. Nessa esfera, o papel da 

memória reside na celebração do passado, distante ou próximo.  

Decorridos os séculos da escravidão, permanecem os estigmas sociais, e 
com ênfase o cotidiano das mulheres negras afro-americanas, diaspórica, 
portando o fardo dos lugares no contexto da casa grande e senzala. Assim, 
colocar em foco os relatos pessoais de mulheres negras é trazer para o 
centro do discurso experiências de um coletivo que foi mantido à margem 
como massa categorizada, estigmatizada e incipiente5. (CLARK, 1963, p. 

 
5 Tradução nossa, a partir de The Negro Protest: James Baldwin, Malcolm X, Martin Luther King talk with 
Kenneth B. Clark, obra publicada originalmente em 1963. 



16 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

49). 

Portanto, a autoria feminina negra, aqui representada por Carolina Maria de Jesus e 

Françoise Ega, bem como pela interlocução entre suas obras, pode ser traduzida, por meio 

do viés feminista decolonial de seu estudo e interpretação, como um chamado ao não 

silenciamento de suas vozes por processos interseccionais de exclusão. O atendimento a 

essa evocação se dá por meio da conexão de sua leitura com bases epistemológicas 

decoloniais e feministas negras, sendo estas continuamente válidas e dotadas de força 

para motivar a criação de campos de resistências, debates e lutas, em um organograma 

social, econômico e político que é estruturalmente capitalista, racista, sexista, lgbtfóbico, 

que engendra, diariamente, uma série de processos opressivos e excludentes. O que Carla 

Akotirene (2019) postula é que uma luta contra a opressão não pode nem deve derivar de 

outros meios de perseguição e negação do direito ao lugar de fala e existência de todas as 

mulheres negras, diaspóricas ou não. 

Autoria feminina afro-americana: horizontes decoloniais 

A interlocução entre as obras Quarto de despejo, de Carolina Maria de Jesus e Cartas 

a uma negra, de Françoise Ega, partindo da análise dos fatores interseccionais presentes 

em sua composição narrativa pelo prisma do feminismo decolonial, torna perceptível a 

urgência de atentar para o fato de que tanto a produção literária de Carolina Maria de Jesus 

quanto a de Françoise Ega necessitam de aportes teóricos e epistemológicos mais 

específicos para que se possa realizar o seu estudo sob um foco analítico mais abrangente 

e plural, haja vista que ambas as escritoras são de origem africana e nascidas em países 

do continente americano, o que, automaticamente, neutraliza qualquer tentativa de 

compreender a vida e obra das autoras por meio de algum viés feminista de modelo 

eurocêntrico. Em Quarto de despejo, quando Carolina Maria de Jesus expõe o duro 

cotidiano das favelas e em Cartas a Uma Negra, quando Françoise Ega encontra pontos 

de identificação com a história de vida da escritora brasileira, passando então à condição 

de ativista em prol dos direitos dos imigrantes caribenhos na França e, por meio desta, 

denunciando também a exploração e exclusão social sofrida pelas mulheres trabalhadoras 

antilhanas, ambas evidenciam panoramas narrativos e estéticos que, quando lidos de forma 

paralela, proporcionam o alcance e a elaboração do conceito de literatura feminina afro-

americana, apropriadamente compreendida pelas lentes do Feminismo Decolonial. 

A utilização dos conceitos de interseccionalidade e sua contemplação através de base 

teórica feminista colonial, em estudos literários pertinentes à autoria feminina negra e 

americana, como é possível verificar, vai de encontro com um conjunto de particularidades 

concernentes a essa categoria de produção literária, pautada na pluralidade e riqueza 

empírica, que se origina não só na contemplação interpretativa das autorias dessas obras, 

mas também no conhecimento das tradições literárias negras, tanto caribenhas quanto 

 
 



17 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

brasileiras. Por meio do feminismo decolonial como instrumento de estudo literário, torna-

se plausível debater sobre os processos que acarretam o silenciamento e invisibilidade das 

autoras negras nos registros históricos da Literatura, o que torna notório o fato de que as 

autorias femininas de origem afro-americana, já estão delimitadas, no âmbito literário, em 

classificações exclusivamente negras.  

Por essa razão, no que é relativo ao exame da interseccionalidade na literatura de 

autoria feminina afro-americana, como também por sua análise pelo ponto de vista 

feminista decolonial, as obras de Françoise Ega e Carolina Maria de Jesus ainda têm muito 

para conversar não só entre si, mas principalmente com os leitores presentes e futuros. 

Muitos elementos análogos ainda podem ser constituídos, interpretados e socialmente 

debatidos através da interlocução entre as duas e com a sociedade. Esses diálogos 

idealizados entre Carolina Maria de Jesus e Françoise Ega podem ser transformados em 

poderosas formas não só de repensar o estudo da Interseccionalidade na Literatura, mas 

de pensar no Feminismo Decolonial como catalisador de novos horizontes onde, no futuro, 

sejam extintas ou, pelo menos, minimizadas as práticas de silenciamento e seja dada a 

devida e merecida visibilidade, literária e social, às autoras negras, ainda na 

contemporaneidade. 

Referências 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.  

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos Ideológicos do Estado: nota sobre aparelhos ideológicos 
do Estado. Trad. de Walter José Evangelista; Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de 
Janeiro: Edições Graal, 1985. 

BAGNO, Marcos. Preconceito linguístico: o que é, como se faz. 52. ed. São Paulo: 
Parábola, 2009. 

BAKTHIN, Mikahil. Os Gêneros do Discurso. Trad. de Paulo Bezerra. São Paulo: Martins 
Fontes, 2010. 

BOUTELDJA, Houria. Raça, classe e gênero: uma nova divindade de três cabeças. 
Cadernos de Gênero e diversidade, v. 2, n. 2, p. 5-9, 2016. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/cadgendiv/article/view/20686. Acesso em: 13 jan. 
2023.  

CARNEIRO, Vinícius; MACHADO, Maria-Clara. Tão longe, tão perto. In: EGA, Françoise. 
Cartas a uma negra. São Paulo: Todavia, 2021. p. 237-252. 

CLARK, Kenneth Bancroft. The Negro protest: James Baldwin, Malcolm X, Martin Luther 
King talk with Kenneth B. Clark. Boston: Beacon Press, 1963. 

COLLINS, Patrícia. Hill.; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Trad. de Rane Souza. São 
Paulo: Boitempo, 2020. 



18 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black feminist 
critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. The University 
of Chicago Legal Forum, n. 140, p. 139-167, 1989. 

DAVIS, Angela. Mulheres, Raça e Classe. Trad. de Heci Regina Candiani. São Paulo: 
Boitempo, 2016.  

ECO, Umberto. Obra aberta: forma e indeterminação nas poéticas contemporâneas. Trad. 
de Giovanni Cutolo. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1971. 

EGA, Françoise. Cartas a Uma Negra: narrativa antilhana. Trad. de Vinícius Carneiro e 
Mathilde Moaty. São Paulo: Todavia, 2021. 

FOUCAULT, Michel. A Escrita de Si. In: MOTTA, Manoel Barros da. (org.). Ética, 
sexualidade, política. Trad. de Elisa Monteiro; Inês Autran Dourado Barbosa. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2006. p. 144-162. 

GENETTE, Gérard. Discurso da narrativa. Trad. de Fernando Cabral Martins. Lisboa: Veja, 
1980. 

HELLER, Agnes. O cotidiano e a história. Trad. de Carlos Nelson Coutinho e Leandro 
Konder. São Paulo: Paz e Terra, 2004. 

ISER, Wolfgang. A interação do texto com o leitor. In: JAUSS, Hans Robert et al. A literatura 
e o leitor: textos de estética da recepção. Trad. e Coord. de Luiz Costa Lima. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1979. p. 83-132. 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: Diário de Uma Favelada. 10. ed. São Paulo: 
Ática, 2014. 

LEITE, Marli Quadros. Preconceito e intolerância na linguagem. 2. ed. São Paulo: Contexto, 
2022. 

LEJEUNE, Philippe. El Pacto Autobiográfico y otros estúdios: el mundo iluminado. Trad. de 
Ángel G. Loureiro. Ciudade del México: Lúmen, 1998. 

LUGONES, María. Colonialidad y género. Tabula Rasa, n. 9, 2008, p. 73-101. 

LUGONES, María. Heterosexualims and the Colonial / Modern Gender System. Hypatia, v. 
22, n. 1, p. 186-209, 2007. 

MOISÉS, Massaud. Dicionário de Termos Literários. São Paulo: Cultrix, 1974. 

MOREIRA, Núbia Regina. O feminismo negro brasileiro: um estudo do movimento de 
mulheres negras no Rio de Janeiro e São Paulo. 121 f. Dissertação (Mestrado em 
Sociologia) – Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas, Campinas, SP, 2007. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidad de poder y clasificacion social. Journal of World Systems 
Research, v. 1, n. 2, p. 342-386, 2000. 



19 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

RIBEIRO, Djamila. “É preciso discutir por que a mulher negra é a maior vítima de estupro 
no Brasil” – Entrevista concedida Marina Novaes. El País, São Paulo, 23 jul. 2016 às 14h28. 
Disponível em: 
https://brasil.elpais.com/brasil/2016/07/14/politica/1468512046_029192.html. Acesso em: 
13 jan. 2023. 

SILVA, Roseane Amorim da; MENEZES, Jaileila de Araújo. A interseccionalidade na 
produção científica brasileira. Pesqui. Prát. Psicossociais, São João Del Rei, v. 15, n. 4, 
oct./dez. 2020. Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci 
arttext&pid=S1809-89082020000400010. Acesso em: 12 jan. 2023. 

SIQUEIRA, Samanta Vitória; LUCENA, Karina de Castilhos. Aquela que diz não à sombra: 
biografia e obra da escritora martinicana Françoise Ega. Caligrama, Belo Horizonte, v. 25, 
n. 3, p. 57-75, 2020. Disponível em: http://periodicos.letras.ufmg.br/ 
index.php/caligrama/article/view/17136. Acesso em: 13 jan. 2023. 

VERGÈS, Françoise. Um feminismo Decolonial. Trad. de Jamille Pinheiro Dias e Raquel 
Camargo São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

NOTAS DE AUTORIA 
 
Waldimiro Maximino Tavares César (waldimiro.cesar@seducam.pro.br) possui graduação em 
Letras/Língua e Literatura Portuguesa pela Universidade Federal do Amazonas (2006). Pós-graduação Lato 
Sensu em Docência para a Educação Profissional Tecnológica (EPT) pelo Instituto Federal do Espírito Santo 
(2021). Atualmente, Professor do Ensino Fundamental e Médio da Secretaria de Educação e Desporto do 
Estado do Amazonas (SEDUC-AM) e discente do Programa de Pós-Graduação em Letras pela UFAM. 
Experiência na área de Letras, com ênfase em Autoria Feminina Negra, Interseccionalidade e Feminismo 
Decolonial. 
 
Elis Regina Fernandes Alves (elisregi@ufam.edu.br) possui graduação em Letras-UEM (2003), mestrado 
em Letras-UEM (2007), e doutorado em Letras-UNESP (2018). Professora adjunta da Universidade Federal 
do Amazonas-UFAM, no curso de Letras do IEAA – Instituto de Educação, Agricultura e Ambiente de Humaitá-
AM desde 2009. Atua no PPGL-UFAM (Manaus), orientando, principalmente em temáticas voltadas à crítica 
literária feminista, feminismo negro, interseccionalidade, feminismo decolonial, memória e pós-colonialismo. 
 
Gabriela Gomes Reis (gabbii.blue99@gmail.com) é graduada em Letras – Língua Portuguesa e Língua 
Inglesa e suas Literaturas pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Atualmente, discente do 
Programa de Pós-Graduação em Letras pela UFAM. Possui experiências na área de Letras, com foco na 
Literatura, atuando principalmente nos temas: escrita pós-colonial, memória, outremização e diáspora. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica.  
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
CÉSAR, Waldimiro Maximino Tavares; ALVES, Elis Reina Fernandes; REIS, Gabriela Gomes. Feminismo, 
Interseccionalidade e Decolonialidade no Diálogo Entre Quarto de Despejo e Cartas a Uma Negra. Anuário 
de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. 
 
Contribuição de autoria  
Waldimiro Maximino Tavares César: Levantamento teórico crítico, análise, elaboração do manuscrito, 
redação, discussão dos resultados. 
Elis Regina Fernandes Alves: Orientação da pesquisa, levantamento teórico, análise, revisão crítica, 
ortográfica e gramatical. 
Gabriela Gomes Reis: Levantamento teórico crítico, análise, elaboração do manuscrito, redação, discussão 
dos resultados. 
 
  



20 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e93896 

Financiamento 
Fundação de Amparo à Pesquisa no Estado do Amazonas. 
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 
Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses 
Não se aplica. 
 
Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-graduação em Literatura. Publicação no Portal de 
Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, não 
representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 18/04/2023 
Revisões requeridas em: 19/06/2023 
Aprovado em: 14/10/2023 
Publicado em: 30/10/2023 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

