
1 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

 

SUBALTERNIDADE E VOZES DE MULHERES NEGRAS 

SILENCIADAS: UM ESTUDO INTERSECCIONAL EM 

EZILDA MILANEZ BARRETO 

Subalternity and silenced black women’s voices: an intersectional study in Ezilda 

Milanez Barreto 

Raimundo Mélo Neto Segundo¹ 
https://orcid.org/0000-0002-9387-3470  

 

Marcelo Medeiros da Silva¹ 
https://orcid.org/0000-0003-1055-910X  

 

¹Universidade Estadual da Paraíba, Campina Grande, PB, Brasil.  
58429-500 – recepcao.prograd@setor.uepb.edu.br  

 
Resumo: A visibilização das contribuições dos sujeitos negros à cultura de nosso país é um território 
conquistado, tendo em vista que a narrativa histórica oficiosa, erigida pelos donos do poder 
(homens, brancos, cisheterossexuais, cristão, sem deficiência), procurou apagar a contribuição dos 
africanos e dos afrodescentes à cultura brasileira ou, na impossibilidade de tal apagamento, alocou-
a em lugares de subalternização, como podemos ver em muitas das representações de 
personagens negros/as que circularam, em especial, na prosa oitocentista brasileira. Por isso, sob 
o olhar da Interseccionalidade, o presente estudo tem como objetivo analisar as personagens 
femininas negras, contextualizadas dentro do patriarcado brasileiro e relacionadas à 
decolonialidade de raça, na ficção da escritora paraibana Ezilda Milanez Barreto, mais 
especificamente nos romances E a luz brilhará nas trevas (1940), Nos arcanos do império (1981) 
e O meu mundo é assim (1983). Para fundamentar nossos posicionamentos sobre o conceito de 
subalternidade e vozes negras silenciadas, apoiamo-nos em Spivak (2014), Crenshaw (1989) e 
Akotirene (2019). Esperamos contribuir para os estudos interseccionais na literatura afro-brasileira 
de autoria feminina e para a reflexão acerca de problemáticas recorrentes na sociedade brasileira, 
como o racismo estrutural, as quais emergem da diegese das narrativas que constituem o nosso 
corpus de análise. 
Palavras-chave: Personagens Femininas Afro-brasileiras; Silenciamento; Subalternidades; 
Decolonialidade. 
 
Abstract: The visibility of the contributions of black subjects to the culture of our country is a 
conquered territory, considering that the unofficial historical narrative, erected by those in power 
(men, whites, cisheterosexuals, Christians, without disabilities), sought to erase the contribution of 
Africans and Afro-descendants to Brazilian culture or, given the impossibility of such erasure, 
allocated it to places of subordination, as we can see in many of the representations of black 
characters that circulated, especially in Brazilian nineteenth-century prose. Therefore, from the 
perspective of Intersectionality, the present article aims to analyze the black female characters, 
contextualized within the Brazilian patriarchy and related to the decoloniality of race, in the fiction of 
the Paraíba writer Ezilda Milanez Barreto, more specifically in the novels E a luz brilhará nas trevas 



2 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

(1940), Nos arcanos do império (1981) e O meu mundo é assim (1983). To base our positions on 
the concept of subalternity and silenced black voices, we rely on Spivak (2014), Crenshaw (1989) 
and Akotirene (2019). We hope to contribute to intersectional studies in Afro-Brazilian literature by 
female authors and to reflection on recurrent issues in Brazilian society, such as structural racism, 
which emerge from the diegesis of the narratives that constitute our corpus of analysis. 
Keywords: Afro-Brazilian female characters; Silencing; Subalternities; Decoloniality. 

Introdução 

No transcurso histórico brasileiro, a população negra vive em um abismo social e 

desprezada às periferias, o que a emudeceu ao longo do tempo. Entretanto, muitas vozes 

silenciadas passaram, atualmente, a lançar ecos que culminam fomentando ações da 

sociedade civil e estão virando movimentos importantes que juntam vozes e, em uníssono, 

se avolumam. Com isso, a fala da população negra se protagoniza e vem ganhando força 

a partir dos diversos meios de comunicação como as redes sociais e de uma literatura 

própria feita por pessoas negras. Entretanto, essa visibilidade das contribuições dos 

sujeitos negros à cultura de nosso país é um território conquistado, tendo em vista que a 

narrativa histórica oficiosa que foi erigida pelos donos do poder (homens, brancos, 

cisheterossexuais, cristão, sem deficiência) procurou apagar a presença e a contribuição 

dos africanos e dos afrodescentes à cultura de nosso país ou, na impossibilidade de tal 

apagamento, alocou-a em lugares de subalternização. 

Para ficarmos apenas no âmbito da literatura, não custa lembrarmos que, durante os 

três primeiros séculos após a invasão portuguesa no Brasil, embora compusessem uma 

larga parcela da população colonial, os africanos e afrodescendentes não receberam quase 

nenhuma atenção de nossos homens de letras (FRANÇA, 1998). Mesmo naqueles casos 

em que apareciam, os autores limitavam o personagem negro a um possível fiel (não 

preferencial) a ser convertido ou a um membro ativo do cotidiano de Salvador, cidade onde 

o número de africanos e afrodescendentes era avultado. Na prosa oitocentista, por 

exemplo, cujos heróis e heroínas se confrontavam constantemente com índoles más e 

viciosas, quase sempre associadas aos negros, eram recorrentes as imagens ou do negro 

predisposto aos excessos sexuais, ou do negro fiel, ordeiro, de moralidade impecável. 

Somente a partir das primeiras décadas do século XIX, o africano e seus descendentes 

passaram a fincar raízes mais profundas na literatura nacional, mudança essa advinda do 

sentimento antiescravista que ganhava fôlego na época e que se valeu da literatura como 

espaço de luta a favor da abolição e, portanto, de registro (em alguns/as autores/as de 

denúncia) da indigência cultural e social a que estava relegada a população negra em nosso 

país. 

Através de muitas personagens, podemos refletir sobre as condições sociais 

destinadas a esta parcela da população, principalmente às mulheres negras, e pensar os 

papéis de subalternidades assumidos por pessoas negras em épocas e contextos 

socioculturais diferentes, o que pode ajudar no processo de compreensão das formas de 

exclusão e dos mecanismos de segregação que ainda persistem em nosso contexto atual. 

Por isso, o estudo das imagens dos negros e negras em nossa literatura ainda não se 



3 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

configura como algo obsoleto. Pelo contrário, quando pautado em teorias atuais que 

contextualizem o lugar de onde seus autores ou autoras falam, pode mostrar sua vitalidade 

como procedimento para a compreensão das contradições de nossa sociedade e trazer a 

lume outros olhares a respeito da contribuição de todo um grupo social marginalizado pela 

cultura patriarcal hegemônica, o que nos permitirá, através da voz, da subjetividade desses 

escritores ou escritoras, fazer emergir, considerando-se o intrincado diálogo entre literatura 

e o tecido social e cultural, os tipos de representação sobre negros e negras gestados em 

cada época da história cultural de nosso país. 

Considerando-se o exposto e tomando como operadores de leitura o conceito de 

subalternidade de Gayatri Chakravorty Spivak (2014) e o de Interseccionalidade de 

Kimberle Crenshaw (1989), objetivamos analisar as personagens femininas negras 

Mariquinha, de E a luz brilhará nas trevas (1940), Paulina, de Nos arcanos do império 

(1981), e Benta, de O meu mundo é assim (1983), da escritora paraibana Ezilda Milanez 

Barreto. Tais personagens são representações análogas ao que as estudiosas, citadas 

anteriormente, discutem sobre a subalternidade e o silenciamento das vozes de mulheres 

negras, dentro das posições sociais ocupadas por elas nas narrativas de que fazem parte, 

a partir dos aspectos relacionados à raça. Assim, esperamos contribuir para os estudos 

interseccionais na literatura afro-brasileira, bem como possibilitar a reflexão sobre algumas 

problemáticas recorrentes na sociedade brasileira como o racismo, o classismo e o sexismo 

estruturais. 

Ezilda Milanez Barreto: a escritora e seu tempo  

Ezilda Milanez nasceu no dia 29 de fevereiro de 1989 [1902?] em Serra Redonda 

(Distrito de Ingá – PB) e faleceu em 19 de janeiro de 1986 (na cidade de Areia – PB). 

 

Figura 1 – Foto de Ezilda Milanez Barreto 

 
Fonte: Acervo da família Barreto 



4 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

 

Filha de Maria Milanez Dantas e Joaquim Ferreira Dantas, foi professora, romancista, 

cronista e preceptora. Ainda na infância, com o falecimento dos pais, foi adotada pelo tio 

padre João Batista Milanez, importante figura do clero paraibano, educador e jornalista 

vigoroso na defesa das “boas causas”. Aos 20 anos, ela entrou para o curso normal no 

Colégio das Neves na capital Parahyba (atual João Pessoa), formando-se professora em 

1927. De posse do diploma, mudou-se para a cidade de Areia, PB, passando a trabalhar 

como professora no Grupo Escolar Álvaro Machado e a participar ativamente das obras 

beneficentes da cidade, algumas das quais eram mantidas pela paróquia de Nossa Senhora 

da Conceição sob as orientações do, até então, padre Ruy Barreira Vieira, que, 

influenciador da vida social da cidade e de seus habitantes, é descrito como o “prognóstico 

do povo” em artigo publicado por Dona Ezilda – forma de tratamento dado a ela pela 

população local – no jornal “O Areiense” em 18 de maio de 1980. 

Com 31 anos, casa-se com o senhor João Barreto, respeitado comerciante local. Além 

dos quatro filhos, frutos do primeiro matrimônio do esposo, Ezilda Milanez Dantas – nome 

de solteira – herda também o sobrenome “Barreto”, passando a assinar Ezilda Milanez 

Barreto. Com o casamento, Dona Ezilda começa uma nova fase da sua vida. Além do 

magistério, assume o comando de uma família, desempenhando os papéis de dona de casa 

e de mãe. 

Entretanto, por acalentar o sonho de escrever, mas com “receio de enfrentar os 

homens sempre prontos a uma crítica severa e deprimente”, abandonava a ideia, como ela 

própria relatou no prólogo de E a luz brilhará nas trevas, seu primeiro romance, que foi 

publicado em 1940, aos 38 anos, e retrata as mudanças sociais da Paraíba nas primeiras 

décadas do século XX. Na trama deste romance, que recebeu menção honrosa da 

comissão julgadora do “Prêmio Literário Augusto dos Anjos”, as personagens femininas 

incorporam alguns perfis de mulheres que representam diversas camadas sociais 

brasileiras. Dentre elas, destacamos, considerando o escopo do presente artigo, a 

personagem secundária “Mariquinha”, uma mulher negra que permanece em regime de 

escravidão em um Brasil Republicano que se mantém, social e estruturalmente, sob os 

resquícios monárquicos. 

Em 1961, Ezilda Milanez Barreto publica seu segundo livro, À Sombra da Gameleira, 

onde retrata mulheres que vivem no Segundo Império Brasileiro, sob a égide de uma 

sociedade patriarcal conservadora. Como protagonista dessa obra, a autora escolheu uma 

personagem que marcou a história da Paraíba e, em especial, da Vila Real do Brejo de 

Areia na primeira metade do século XIX, Carlota Lúcia de Brito, que, na obra, vira Carlota 

Flores, uma mulher branca que transgride as normas que lhe foram impostas socialmente, 

sendo, portanto, considerada um mau exemplo para as demais mulheres da sociedade de 

então. Entretanto, nessa obra, a autora não descreveu apenas os papéis das mulheres 

brancas que lutavam por espaços e direitos, há, também, uma personagem secundária, 

descrita como “Escrava Velha”, uma mulher negra que representa uma gama de escravas 



5 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

que trabalhavam dentro dos comércios para enriquecerem seus donos e cuja posição social 

nos abre um leque de possibilidades analíticas sobre as condições de mulheres negras 

escravizadas na nação brasileira. 

Em 1981, Ezilda Milanez Barreto publica seu terceiro romance: Nos arcanos do 

império, pautado no tema da escravidão, essa obra retrata dados históricos-sociais 

brasileiros, como os bastidores da festa de assinatura da Lei Áurea pela Princesa Isabel, 

no Rio de Janeiro (Corte), e traz para o palco de discussão diversas mudanças sociais que 

se impuseram na segunda metade do século XIX quando o Brasil vivia a decadência do 

Império de Pedro II, influenciando, sobretudo, os comportamentos de toda uma época, 

principalmente, das mulheres (brancas e negras) que inevitavelmente terão contatos com 

novas realidades e verão suas representações sociais alteradas, como a personagem 

Paulina, uma ex-escrava, recém-alforriada, aprendendo a lidar com sua nova condição de 

mulher livre no papel de empregada doméstica. 

Dois anos depois, a escritora publica seu último romance: O meu mundo é assim 

(1983), cujo enredo versa sobre a personagem central Juliana, que, movida pelo afeto de 

seu primeiro amor, abandona a casa, o marido e os filhos e foge com o grande amor da 

juventude. Através dessa personagem, a autora põe em xeque a reputação da família 

tradicional brasileira e traz para a discussão o tema do divórcio, uma das demandas 

femininas do início do século XX. Além disso, através Benta, uma personagem secundária, 

a autora expõe a situação de abandono de muitas mulheres negras pós-abolição entregues 

à própria sorte e, sem reparação financeira, permaneceram “presas” ao antigo regime, 

subalternizadas dentro do “novo” sistema social, sem vez nem voz. 

Sendo assim, embora as personagens negras aqui elencadas sejam secundárias 

dentro das narrativas escritas por D. Ezilda, elas se destacam porque representam diversas 

mulheres subalternizadas e “silenciadas” que nos possibilitam refletir sobre diversos 

mecanismos sociais brasileiros, como o racismo estrutural no país. Através de Mariquinha, 

Paulina, Escrava velha e Benta, a autora se acumplicia com o universo cisheteronormativo 

e branco para registrar as estruturas sociais do patriarcado brasileiro e expor sutilmente as 

relações desiguais dentro da sociedade brasileira, sem demarcar explicitamente uma 

posição política frente a realidade social que mimetiza em sua obra. Ou seja, ela reflete 

questões de gênero e raça – que ainda hoje fazem parte da vida de muitas mulheres 

afrodescendentes brasileiras – sem necessariamente partir para um confronto direto com a 

sociedade em que estava inserida e sem que as suas representações literárias estivessem 

comprometidas com a alteração das estruturas hegemônicas de poder responsáveis não 

apenas pelas assimetrias de gêneros, mas também pelas desigualdades de raça/etnia.  

Além dessas quatro obras de ficção, ainda integram o acervo de Ezilda Milanez 

Barreto artigos para os jornais “O Século” (década de 1940) e “O Areiense” (décadas de 

1970 e 1980) em que se nota um compromisso social da autora com diálogos que 

estabelecia, enquanto mulher-escritora, com o universo religioso e o meio social em que 

estava inserida. Conforme Amaury Vasconcelos (apud BARRETO, 1983, p. 8), Ezilda 



6 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

Milanez Barreto era uma mulher “inteligente, culta, escritora por vocação, escrevinhadora 

por hábito e por necessidade de sua inclinação às letras” que encontrou no jornalismo e na 

escrita ficcional uma forma de escapismo, realização pessoal e espaço de discussão das 

condições de subalternidade de pobres e negros excluídos da sociedade.  

Ademais, por ser uma das pioneiras a publicar livros no estado da Paraíba (a primeira 

no brejo1 paraibano), Ezilda Milanez Barreto, além de escrever, em meio a um cenário, 

predominantemente masculino, também ocupou um espaço importante como mulher e 

precursora tanto na arte ficcional, quanto na discussão de como as relações sociais eram 

desiguais para negros e mulheres. Em sua trajetória, além de atuar em jornais, com 

crônicas que refletiam uma preocupação com os direitos humanos, também desenvolveu 

diversos serviços sociais como as ações filantrópicas em prol dos idosos e, principalmente, 

a realização dos cursos de corte e costura destinados às mulheres, os quais objetivaram 

qualificar a mão-de-obra local feminina e ampliar a vida social das mulheres na cidade de 

Areia, lugar em que viveu a maior parte de sua vida. Tais ensinamentos foram perpetuados 

entre as gerações futuras, contribuindo, sobremaneira, para o desenvolvimento da 

economia local e o sustento de muitas famílias da região. 

Ezilda Milanez Barreto faleceu em sua residência na Rua da Gameleira nº 581, na 

cidade de Areia, PB, em 19 de janeiro de 1986, e encontra-se sepultada no lado direito do 

cruzeiro, na entrada do cemitério São Miguel da mesma cidade, onde repousa à sombra de 

uma frondosa aroeira, sua última morada.  

Da Interseccionalidade: vozes que se cruzam no combate às opressões sistêmicas 

Interseccionalidade é um termo cunhado pela jurista estadunidense Kimberlé 

Crenshaw, em 1989, para refletir sobre os direitos civis das mulheres negras dos Estados 

Unidos da América. Ela observou que muitos juízes norte-americanos julgavam os fatos 

apenas pela ótica sistêmica do patriarcado. Para esses juízes, as mulheres eram vítimas 

em suas condições de mulheres, independentemente se fossem brancas ou negras. Em 

suas sentenças, eles desconsideravam o fato de que, por serem negras, as mulheres eram 

discriminadas, duplamente, em sua condição de gênero e raça, como se mulheres brancas 

e negras fossem um único bloco passível das mesmas violências. 

A Interseccionalidade funciona, portanto, como ferramenta analítica que aponta para 

várias dimensões importantes do crescimento da desigualdade global que desemboca na 

desigualdade social, cujas marcas não são impressas de forma igualitária nos diversos 

grupos, principalmente, os minoritários como mulheres, pobres, negros, entre outros. Para 

 
1 Microrregião do Estado da Paraíba, situada no Nordeste brasileiro, com fauna e flora específicas da mata 
atlântica e, devido à posição geográfica que ocupa, sua temperatura gira em torno de 23 a 24 graus célsius 
anuais, propiciando, assim, o cultivo e a produção de diversas culturas agroecológicas. Ela é formada pelos 
municípios de Alagoa Nova, Arara, Areia, Bananeiras, Borborema, Pilões, Pirpirituba, São Sebastião de 
Alagoa de Roça (Lagoa de Roça) e Serraria. Parte deles compõe a Rota Cultural Caminhos do Frio, 
juntamente com outras cidades circunvizinhas. Disponível em: https://brejoparaibano.com.br/. Acesso em: 31 
ago. 2023. 



7 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

Crenshaw (1989), as pessoas não formam uma massa homogênea. Cada grupo social tem 

nuances que merecem ser verificadas em suas individualidades, a exemplo das mulheres 

negras e suas demandas dentro do movimento feminista mundial: 

 
A Interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de poder 
influenciam as relações sociais em sociedades marcadas pela diversidade, 
bem como as experiências individuais na vida cotidiana. Como ferramenta 
analítica, a Interseccionalidade considera que as categorias de raça, classe, 
gênero, orientação sexual, nacionalidade, capacidade, etnia, faixa etária – 
entre outras – são inter-relacionadas e moldam-se mutuamente. A 
Interseccionalidade é uma forma de entender e explicar a complexidade do 
mundo, das pessoas e das experiências humanas (COLLINS; BILGE, 2021, 
p. 15-16). 
 

Vêm da segunda onda do feminismo as ideias precursoras de interseccionalidades. 

Conforme Letícia Carolina Pereira do Nascimento (2021, p. 34-35), desde a década de 

1960, as feministas negras, lésbicas, socialistas e anti-imperialistas “engendraram esforços 

para compreender as mulheres em suas múltiplas relações de opressão, operando 

marcadores como gênero, raça/etnia, classe, sexualidade/orientação sexual, 

nacionalidade, entre outros” porque esses marcadores impactavam as opressões vividas 

pelas mulheres. 

A Interseccionalidade evidencia como as formas distintas de opressão se 

interrelacionam e dá suporte às análises das pautas das mulheres negras que, dentro da 

agenda feminista, perceberam que havia uma espécie de apagamento das demandas delas 

em relação às das mulheres brancas, uma vez que estas não estavam expostas às mesmas 

condições sociais e formas de opressão que elas. Consequência disso, as mulheres negras 

objetivaram ser “ouvidas” e passaram a utilizar a Interseccionalidade como ferramenta 

analítica para encontrarem as respostas aos seus anseios e enfrentarem os desafios que 

se apresentavam em suas próprias causas e, assim, discutirem as questões de gênero e 

raça numa mesma pauta. 

No Brasil, a pesquisadora baiana Carla Akotirene (2019) utiliza a Interseccionalidade 

como uma ferramenta teórica e metodológica para refletir a respeito da inseparabilidade 

estrutural do racismo, do capitalismo e do cisheteropatriarcado dentro da agenda cultural 

brasileira e propõe uma reflexão sobre as diversas articulações decorrentes desse tripé 

(racismo-capitalismo-cisheteropatriarcado), que, imbricadas repetidas vezes, colocam as 

mulheres negras mais expostas e vulneráveis ao trânsito destas estruturas quando 

comparadas às mulheres brancas e os mecanismos de opressão. 

Akotirene (2019) utiliza algumas metáforas como “encruzilhada” e “oferenda”, entre 

outras imagens ritualísticas da cultura afrodescendente brasileira, para construir, a partir 

delas, os caminhos analíticos da condição das mulheres negras brasileiras. Em sua 

concepção, a “encruzilhada”, por indicar vários caminhos, não conduz a uma única direção, 

mas amplia as possibilidades e leva a diversas implicações analíticas. E se há 

“encruzilhada”, explica Akotirene (2019), há espaço para “oferenda” (oferta) de alimentos 



8 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

para o corpo-espírito e análises “degustativas” dentro da cultura afro-brasileira. Assim, 

numa en(cruz)ilhada, a autora tanto denuncia o martírio da raça negra, quanto aponta um 

espaço interseccional (entre lugar) de raça e gênero. Isto, em sua concepção, a intersecção 

do “espaço cruzado”, torna-se extremamente importante porque possibilita 

 
Trabalha[r] o marcador racial para superar estereótipos de gênero, 
privilégios de classe e cisheteronormatividades articuladas em nível global. 
Indistintamente, seus movimentos vão, desde onde estejam as populações 
de cor acidentadas pela modernidade colonialista até a encruzilhada, buscar 
alimento analítico para a fome histórica de justiça. (AKOTIRENE, 2019, p. 
10). 
 

Logo, na “encruzilhada”, pautada pela questão histórica e suas óticas distorcidas 

sobre as identidades do racismo, são enxergados os caminhos que, baseados no 

cisheteropatriarcado e no capitalismo, estão presentes na vida das mulheres negras 

brasileiras, vitimadas tanto por gênero quanto por raça e classe. Nessa visão, as questões 

referentes às mulheres negras brasileiras vão ganhando novos contornos como as 

opressões construídas heterogeneamente que as tornam “vítimas das colisões múltiplas do 

capacitismo, terrorismo religioso, cisheteropatriarcado e imperialismo.” (AKOTIRENE, 2019, 

p. 16), o que faz esse grupo confiar na Interseccionalidade e depositar nela, enquanto 

“oferenda analítica”, uma esperança que até então não tinha. 

Vista por esse ângulo, a Interseccionalidade proporciona a análise de diversas 

questões como as antirracistas, as feministas, os dispositivos jurídicos, entre outras, nos 

possibilitando assim pensar as experiências das mulheres negras em uma sociedade 

sexista que as subalterniza. De acordo com Spivak (2014), dentro dos estudos pós-

coloniais, ser subalterno não é uma identidade, e, sim, uma condição advinda do efeito 

dominante de alguém sobre outrem. Em sua obra Pode o subalterno falar?, a autora 

defende que os subalternos são sujeitos que têm suas vozes caladas e, mesmo que falem, 

não são ouvidos (SPIVAK, 2014). Logo, não podem se expressar, porque são mantidos em 

lugar de silenciamento. Nesse contexto, frente ao patriarcado, a autora reflete sobre o 

movimento feminista que, em sua concepção, deixa de fora a fala das mulheres negras, 

que são subalternizadas duas vezes: por serem mulher e por serem negras.  

Nesse rastro, Spivak (2014) defende também que a crítica feminista deve, 

epistemologicamente, ser baseada na desconstrução da alteridade produzida pelo discurso 

colonizador e levar os estudos feministas para uma intersecção estruturada nas 

desigualdades sociais e econômicas que acentuam ainda mais as diferenças entre as 

mulheres brancas (oriundas de camadas sociais privilegiadas) e as mulheres negras que 

ocupam, em sua maioria, os espaços sociais marginalizados. Para Spivak (2014), esse 

mecanismo social é responsável por manter as mulheres negras subalternizadas e 

silenciadas, cerceadas em seus direitos por serem sujeitos periféricos. 

Desse modo, a Interseccionalidade defendida pelas autoras elencadas neste artigo se 

torna um instrumento importante para refletirmos acerca das condições das mulheres 



9 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

negras nos diversos contextos socioculturais brasileiros porque cruza vozes no combate às 

opressões sistêmicas. Nesse sentido, a literatura, por ser, também, um espaço de múltiplas 

vozes, nos permite expandir as experiências e refletir sobre as vozes “silenciadas” de 

mulheres negras que foram, e ainda são, em grande parte, subalternizadas em suas 

condições de sujeitos sociais. 

Mulheres negras en(cruz)ilhadas na ficção de Ezilda Milanez Barreto 

Mariquinha, Paulina e Benta são personagens secundárias, respectivamente, dos 

romances E a luz brilhará nas trevas (1940), Nos arcanos do Império (1981) e O meu 

mundo é assim (1983), escritos por Ezilda Milanez Barreto. São exemplos de mulheres 

negras em situação de subalternidade, portanto, personagens-registros de como as 

relações sociais eram desiguais por serem pautadas no racismo estrutural e sexismo 

vinculados ao cisheteropatriarcado brasileiro. 

Partindo, inicialmente, de E a luz brilhará nas trevas (1940), podemos observar que a 

escritora registra, nesta obra, parte das estruturas sociais de um Brasil em transição: da 

Monarquia à República. O enredo desse seu primeiro romance gira em torno de Edna, uma 

moça recém-chegada do Rio de Janeiro (então capital do país) que adentra uma Parahyba 

do Norte (atual João Pessoa) provinciana do início do século XX e se tornará o centro das 

atenções pelos modos pouco convencionais de se portar e agir, tendo em vista os códigos 

comportamentais e morais da época. Mulher livre, cheia de atitudes e dona de si, Edna se 

casará com Carlos Alberto, terá uma filha, Marília, mas viverá pouco tempo. Vítima de uma 

doença, morrerá ainda jovem.  

No leito de morte, pede à filha que não deixe o pai se casar novamente para que seu 

lugar não seja ocupado por nenhuma outra mulher. “A morte da minha mãe tornou-me algoz 

de minha própria existência” (Barreto, 1940, p. 13), como declara Marília no primeiro 

capítulo, e seguirá toda a narrativa defendendo o lugar de pertencimento de sua mãe na 

vida do pai. No entanto, contrariando a vontade da filha, Carlos Alberto se casará com Maria 

Helena, e juntos sofrerão com os desmandos de Marília, que não medirá esforços para 

separar o casal em atendimento ao último pedido da mãe. Estas são as personagens 

centrais, mas, junto a Marília, vive, desde a infância, Mariquinha, uma personagem 

secundária, mulher negra, submetida a condições análogas à escravidão que, na obra, 

representa uma classe de mulheres negras que são “adotadas” por famílias ricas para 

serem escravizadas em suas mãos, sem direitos básicos de desenvolvimento intelectual 

humano, dentre eles, ter voz e se fazer ouvir.  

De acordo com o Guia de significados dos nomes e sobrenomes, história e origens 

das famílias2, Mariquinha é um diminutivo carinhoso do nome Maria. Este, por sua vez,  

 
origina-se da forma hebraica Myriam, cujos significados são soberana e 
forte, e corresponde à forma latina atribuída à mãe de Jesus, tornou-se 

 
2 Disponível em: https://nomessobrenomes.com/. Acesso em: 01 ago. 2023. 



10 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

popular com a propagação do Cristianismo e é muito empregado para 
nomear mulheres. O referido nome [...] denomina pessoa comum 
indeterminada, representando as diversas mulheres que sofrem algum tipo 
de violência. (BALISA; DAVID, 2017, p. 19). 
 

Logo, Maria é um nome comumente destinado às mulheres pobres e negras que 

habitam as periferias e são submetidas à invisibilidade, cujo significado denota inferioridade 

e/ou sofrimento. Sendo, pois, o nome Mariquinha derivado de Maria (uma mulher que 

suporta o sofrimento), podemos inferir que ele carrega consigo, também, as marcas da dor, 

do desgosto. Além disso, a palavra “mariquinha”, de acordo com o dicionarioweb3, também 

representa “uma tripeça móvel e desmontável, para o serviço de cozinha”, ou seja, uma 

peça montada de acordo com a necessidade de quem a utiliza, uma espécie de joguete na 

mão de alguém. Ao trazermos essas significações, do sofrimento e da pessoa-objeto, para 

a personagem Mariquinha e o uso dela pelos seus patrões-donos, observamos que, 

semanticamente, seu nome diz muito de sua condição enquanto mulher negra dentro da 

narrativa de E a luz brilhará nas trevas.  

Essa personagem nos é apresentada por Marília, personagem central do enredo, 

como sendo uma espécie de presente recebido de sua mãe Edna. Mariquinha é descrita 

como uma “negrota”, que desde criança deve realizar todas as vontades da filha da falecida, 

“era um sonho nas [suas] mãos [de Marília], não tinha direito a brincar, arrumando a casa, 

escovando os móveis, encerando, lavando, etc., sem nenhuma queixa ou cara feia. Poucas 

vezes, [teve] ocasião de castigá-la, pois ela [a] temia por cima de tudo” (BARRETO, 1940, 

p. 20). Em consequência disso, ela é uma pessoa-objeto nas mãos de Marília e, desde a 

infância, ocupa um lugar de subalternidade sem direto sequer à queixa. Mariquinha se 

movimenta de acordo com os desejos de “sua dona” e não pode pronunciar nenhuma 

palavra diante da situação em que se encontra. Cresce, portanto, dentro desta realidade de 

opressão e violência física e simbólica, convivendo com gritos e surras quando não 

cumpria, a contento, as ordens que lhe eram impostas, e, por isso, vivia sempre assustada: 

  
- Já vou! E com um pulo precipitou-se no meio do salão, respondendo – 
Sinhara! Olhou para o lado e para outro, e, como não visse ninguém, 
continuou: Oxente! Aqui inté parece qui hai coisa feita. Mi chamaro... e num 
vejo ninguém. Num seio se é proque já vivo cuns uvido arrifinado: 
Mariquinha prá qui, Mariquinha prá colá. (BARRETO, 1940, p. 48). 
 

Mariquinha é, pois, uma mulher que se vê em constante vigilância e precisa estar 

sempre a postos para cumprir as ordens de suas senhoras (Edna, Marília, Maria Helena e 

Dona Marieta – mãe de Carlos Alberto), como se fosse uma máquina de trabalho. Por isso, 

Mariquinha vive ouvindo chamados que não existem e, além de emocionalmente abalada 

em seu estado interior, é violentada cotidianamente em sua condição de liberdade por ser 

uma mulher negra.  

Conforme Caroline Fockink Ritt (2012), a violência contra a mulher é um fenômeno 

 
3 Disponível em: https://www.google.com/search?q=significadomariquinha&sxsrf. Acesso em: 12 jan. 2023. 



11 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

histórico porque, socialmente, a mulher era tida como um ser inexpressivo, sem vontade 

própria e, no Brasil, esta condição de subalternidade se acentua ainda mais com relação à 

população de mulheres negras. Nesse sentido, em sendo mulher e negra, Maquinha pode 

ser agredida fisicamente com castigos e surras quando não cumprir com as obrigações que 

lhes são destinadas e, também, ser oprimida em sua condição de mulher, uma vez que, 

sendo uma agregada da família, é vista como uma pessoa que tem a obrigação de trabalhar 

para “pagar” a comida e o vestuário e obedecer a seus/as “donos/as”, sem nenhum tipo de 

remuneração, sem direitos humanos básicos como salário, educação e, sobretudo, 

liberdade.  

Moça, a personagem parece carregar a infância consigo. Mantém a inocência nas 

ações e, quando consegue fugir dos olhos de suas “donas”, canta e dança. No canto e na 

dança expressa suas dores, suas aflições, “despercebida de tudo, fugindo um pouco da 

luta de uma casa de ricos, fugindo um pouco das lutas morais que por ali andam e que ela 

pouco entende, para viver algumas horas a sua vida de moça nova e sadia, tão coagida 

pelos preconceitos da casa” (BARRETO, 1940, p. 48), vivendo alheia aos acontecimentos 

e realizando serviços domésticos como se cumprisse uma sina.  

De acordo com Ana Beatriz de Souza Araújo (2022 p. 35), “o perfil das pessoas que 

prestam serviços domésticos no Brasil se repete desde a época escravagista, de forma que 

a ‘empregada doméstica’ tem, geralmente gênero, raça e classe definidos: mulher, preta e 

pobre.” Nesse contexto, Mariquinha na trama de E a luz brilhará nas trevas ocupa o lugar 

da maioria das mulheres negras que, em sendo pessoas da família (pessoas-objetos), 

continuam em situações análogas à escravidão e vítimas de um sistema que as mantém 

na subalternidade, silenciadas em suas posições sociais.  

Destacamos que, no Brasil, os trabalhos domésticos foram realizados, 

majoritariamente, por mulheres negras que, dentro da emancipação feminista, não 

conseguiram alcançar outros espaços sociais diferentes daqueles a que eram submetidas 

historicamente e que sempre estiveram relacionados aos serviços domésticos, com 

remunerações baixas, ou, como no caso de Mariquinha, sem nenhuma remuneração pelos 

serviços prestados. Sem liberdade financeira, a maioria das mulheres negras permaneceu 

ocupando lugares de subalternidade dentro das camadas sociais, vítimas das opressões 

de gênero, classe e raça.  

Outra personagem feminina negra presente na ficção da escritora paraibana Ezilda 

Milanez Barreto é Paulina, de Nos arcanos do império (1981). Nesse romance, a autora 

socializa dados históricos para dar visibilidade às várias posições ocupadas por mulheres 

dentro do Brasil Império. Na narrativa, ela traz para o palco de discussão as tendências 

libertárias escravocratas e mostra a importância do romance histórico como uma fonte 

importante de registro e contribuição na recomposição da fase escravocrata do país.  

A personagem central do enredo é Rosemarie du Moran (branca, rica, com voz de 

mando e dona de si) que, ao retornar para o castelo de Moran no Rio de Janeiro, residência 

de sua família, depois dos estudos fora da cidade, o encontra mergulhado em trevas e 



12 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

habitado por seu pai Otto, que vive rodeado de ex-escravos. No castelo, ela encontra todos 

os escravos do pai alforriados (antes da assinatura da Lei Áurea pela princesa Isabel), mas 

vivendo nas mesmas condições de sempre, sem o “amor e a compreensão dos brancos. 

Eram apenas máquinas da engrenagem do castelo [de Moran]. Nada mais” (BARRETO, 

1981, p. 18). Portanto, apesar de serem livres, os agora ex-escravos que habitam o castelo 

da família Moran, na prática, com a chegada de Rose, permanecem escravizados e ela 

dona e senhora de tudo e de todos.  

Neste contexto, encontramos a ex-escrava Paulina (preta, sem voz e sem liberdade), 

uma camareira que, mesmo alforriada, permanece em sua subalternidade e é responsável 

pelos “bandós e os cachos da ama”, sonhando com “o direito da fala” (BARRETO, 1981, p. 

18). Ocupando, no presente da narrativa, o mesmo lugar de subalternidade que sempre 

ocupou na estrutura do castelo, carrega consigo as marcas da escravidão em sua condição 

atual, silenciada e sem voz, mas, volta e meia, ri discretamente. No riso, alivia as dores e 

expressa seus sentimentos, se comunica sem emitir palavras enquanto desempenha a 

função de mucama. Rindo, segue em sua condição de subalternidade, assim como 

Mariquinha, que, no canto e na dança, encontra a válvula de escape para as agruras da 

realidade marcada por opressão, violência e discriminação por parte de seus senhores.  

Conforme Sandra Leal de Melo Dahia (2008 p. 704), “o riso se reflete, em grande 

medida, no seu caráter estruturante e instrumental dentro do processo de socialização que 

lhe permite transitar entre realidades de naturezas distintas – o psíquico e o social; o 

inconsciente e o consciente, o jocoso e o sério – de forma que as enrede”. Nesse sentido, 

o riso passa a ser uma forma comunicativa que nem sempre está associada ao prazer, mas 

a relações afetivas que se ligam ao medo, à insegurança, entre outros sentimentos que são 

expressos involuntariamente como ressonâncias de individualidades.  

Retornando à narrativa de Nos arcanos do Império, lembremos que “Paulina conhecia 

todos os comentários da cozinha, inclusive o de seu nascimento, nome de pai, de mãe, 

quem a criara e como viera parar no castelo de Moran. Toda a vida dos empregados lhe 

era familiar.” (BARRETO, 198, p. 34). Não era um ser alheio ao ambiente em que vivia, 

tinha consciência das histórias dos escravos e acesso aos ambientes íntimos do castelo e 

vivia à sombra dos acontecimentos importantes do lugar. À espreita, “sempre pronta em 

abrir o quarto de vestir, toucador de sua ama, para recepção de estilo.” (BARRETO, 1981, 

p. 13), preocupada em escolher os perfumes de sua ama, “um para as axilas, outros para 

as orelhas e pescoço.” (BARRETO, 1981, p. 19), tudo feito com um riso singelo de 

satisfação pela posição que ocupa naquela estrutura. 

Através do riso, ela se expressa, demonstra suas emoções: 

 
[...] Paulina e Jeremias trocavam algumas palavras e risinhos discretos. 
Eram almas irmãs, vindas do berço comum da senzala, onde se bebia o 
mesmo leite e falava-se a mesma língua! Falavam pouco, riam mais. Não 
queriam perturbar o silêncio dos corações aflitos. Os olhos dizem muitas 
coisas. Seus pensamentos eram harmônicos, bem casados, porque se 
afirmavam no mesmo sentimento de compreensão.  



13 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

Eram felizes, mesmo assim, de vassoura na mão, pés nus, a espanar o pó 
do passado para a imposição do presente. (BARRETO, 1981, p. 41, grifos 
nossos) 
 

Sendo assim, mesmo silenciada, o riso está presente no cotidiano dessa mulher e 

representa seu modo de se comunicar com os seus pares, com a sua ama, com o espaço 

que ocupa, com sua condição de empregada, como mostram os grifos acima. Rindo, ela se 

prostra e age diante das adversidades de sua condição de mulher negra que, de “vassoura 

na mão”, caminha para o futuro. Um tempo-lugar incerto, feito do “pó do passado”, cujos 

reflexos são sombrios e carregam consigo o lugar de muitas mulheres negras, escravizadas 

em suas condições de subalternidades.  

Por fim, na ficção de Ezilda Milanez Barreto, encontramos aquela que, dentre suas 

personagens femininas negras, é a mais emblemática em sua condição de subalternidade: 

Benta, de O meu mundo é assim (1983). A trama desse romance se passa na fazenda 

Recanto, no município de Guarabira – Paraíba, de propriedade de Júlio Fernandes, que a 

herdou do sogro Coronel Ferreira (pai de Ana Maria), dono de tudo e de todos, inclusive 

dos ex-escravos que vivem e trabalham no local.  

No enredo, Juliana (Liana), a filha do casal Júlio Fernandes e Ana Maria, é uma moça 

rica, bem-educada e criada dentro das normas comportamentais e morais impostas pelo 

pai. Dentre essas ordens, estava casar-se com alguém escolhido por ele para perpetuar os 

negócios da família e manter o nome dos Fernandes. Contudo, ela se apaixona por 

Alexandre (Alex), filho do maior inimigo de seu pai, Coronel Antero, e viverá, às escondidas, 

esse amor proibido. A descoberta da desobediência às ordens do pai provoca a morte de 

Ana Maria, mãe de Juliana, e faz desta a culpada pela desgraça que se abateu sobre sua 

família. Tal fato desencadeia o casamento forçado de Juliana com Jaime, seu primo. Desse 

matrimônio, nascem dois filhos: João e Maria Ângela. Apesar de ter casado e ser uma 

senhora respeitável dentro da sociedade guarabirense, Liana, anos depois, foge para o Rio 

de Janeiro com Alex, abandonando casa, marido e filhos.  

Com a morte de Ana Maria e a mudança de Liana após o casamento para a cidade 

de Guarabira, a fazenda Recanto entra em decadência e fica habitada por Júlio Fernandes, 

em estado de velhice e demência, e a preta velha Benta, encarregada dos afazeres 

domésticos e cuidados com o patrão, ambos, abandonados na solidão da Casa Grande.  

Sobre Mãe Benta, como era carinhosamente, chamada por Liana, a narrativa registra 

que 

 
fora comprada do Rio Grande do Norte, ainda pequenina, separada da mãe 
e dos irmãos, fogaram-na num caçoá com outros escravozinhos; e, depois 
da carga pronta e coberta tocaram com ela para Guarabira. E ali chegando 
logo apareceram os diversos compradores: os molequinhos eram tirados um 
a um e apresentados aos senhores brancos como se fosse uma mercadoria 
qualquer. E ela tivera a sorte de servir ao “Sinhozinho”, a quem servira até 
a morte (BARRETO, 1983, p. 69-70). 
 

É assim, ex-escrava, que Benta é incorporada à Casa Grande da fazenda Recanto e 



14 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

passa sua vida dedicada à cozinha. Sem direito a salários e vivendo como sombra, ela 

representa uma classe de mulheres negras, remanescentes da escravidão, que têm suas 

vidas dedicadas ao universo doméstico, sobretudo, criando as crianças brancas e 

assumindo papéis dentro da família como o de “segunda mãe” e terminam, conforme 

Rafaela de Andrade Deiab (2006), ganhando um “parentesco consuetudinário” como “mãe-

preta” (neste caso mãe-Benta) e passam a ser “íntimas da família e, em geral, bem quistas 

pelas crianças brancas de que cuidam e, principalmente, para quem contam histórias” 

(DEIAB, 2006, p. 24-25).  

Através de histórias e narrativas sobre a vida dos lugares, as mães-pretas aproximam 

as crianças de lendas ancestrais, cheias de mistérios, cujas narrativas são perpetuadas 

entre gerações. Na trama de O meu mundo é assim, ao conhecer as histórias locais, Benta 

se torna uma espécie de “preta velha”, uma mantenedora dos mistérios da região que 

habita, um mulher-objeto do lugar em que vive, uma espécie de entidade viva que se 

comunica com os seres do além. Enfim, ela é  

 
Um símbolo da fidelidade e da abnegação, porque se consumira no amor da 
família de Recanto, apegada, de corpo e alma, aos destroços do grande 
desastre que a abatera, representava ainda o valor e a coragem da raça 
escrava – morreria com o barco avariado e semi-submergido. Ninguém teria 
a força necessária para convencê-la a retirar-se dali. (BARRETO, 1983, p. 
148, grifos nossos) 
 

Diante disto, Benta vive em simbiose com o espaço, de corpo e alma. Sendo, portanto, 

uma espécie de alma a vagar, juntamente com Júlio Fernandes (louco), na solidão da casa, 

cheia de vultos. Uma mulher com uma sabedoria mística (com valor) que convive com os 

mistérios locais (coragem), como se estivesse em constante ligação com “forças ocultas”, 

dialogando com as crenças e superstições populares com almas, espíritos, entre outros 

elementos religiosos, misteriosos. Sendo assim, acredita que as respostas para as coisas 

da vida estão nos espíritos e, portanto, fora do plano terreno: “O isprito do mau tumou conta 

de tudinho. Hoje só insiste esta dua alma penada pru qui, assumbrano a gente do lugá” 

(BARRETO, 1983, p. 148), como se a degradação humana fosse resultado do mal 

provocado por seres do além, e os seres humanos, vítimas de suas ações julgadoras que 

lhes impuseram os destinos que tiveram. Por isso, ela deve se manter fiel a sua sina: cuidar 

do seu “dono” (João Fernandes), já que é obra espiritual. Dessa forma, coloca o sofrimento 

das mulheres negras como um carma, um destino natural de servidão e, diferentemente 

dos homens negros que ganharam outros destinos depois da decadência do lugar, ela, por 

ser mulher, continuou “presa” às estruturas domésticas, voltada para o cuidar, 

subalternizada em sua condição de mulher negra e impossibilitada de constituir sua própria 

família. Como afirma Berenice Bento (2022), a negação da família aos escravizados foi uma 

tática dos donos do poder para a subjugação dos corpos negros, tática essa que procurou 

se sustentar a partir de argumentos não mais metafísicos (ausência ou não de alma), mas, 

sim, “científicos”, já que se creditavam como traço natural dos negros a degenerescência e 



15 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

a promiscuidade, o que inviabilizava que eles pudessem constituir uma família:  

  
A família seria, ao mesmo tempo, um qualificador fundamental para o 
reconhecimento de humanidade dos corpos. A negação da possibilidade de 
as pessoas escravizadas constituírem famílias insere-se em um 
enquadramento mais amplo, em que há uma radical separação entre os dois 
mundos (dos escravizados e dos livres). (BENTO, 2022, p. 34). 
  

Desta forma, adentramos a cena interseccional e podemos ver, através de 

Mariquinha, Paulina e Benta, suas condições de gênero e raça, pois, além de essas três 

personagens aqui analisadas ocuparem posições sociais de inferioridades por serem 

mulheres, também são vítimas do sistema falocêntrico e racista que delegou a elas, por 

serem mulheres e negras, um lugar de subalternidade social. Há, com isso, uma complexa 

rede de identidades interseccionais que nos possibilitam observar o quão cruel são, para 

as mulheres negras, os contextos sociais a que estão submetidas, fazendo delas vítimas 

de vários marcadores sociais da diferença e da desigualdade social que operam, 

simultaneamente, distintas formas de violência, opressão e discriminação, de modo que 

podemos aplicar à condição das três personagens negras aqui analisadas as seguintes 

palavras de Bento (2022): 

 
A raça torna-se um tipo de checkpoint, um controle, que irá definir quem 
poderá entrar na categoria gênero. Desconsiderá-la é, portanto, negar, pela 
invisibilidade, o lugar diferencial que as mulheres livres e mulheres negras 
escravizadas ocupavam no interior do gênero (BENTO, 2022, p. 21). 
 

Além disso, o fato de serem personagens que representam mulheres negras e pobres, 

cujos lugares sociais as tornam passíveis de serem violentadas em seus direitos básicos e 

essenciais, como os de receber salários e terem "liberdade de expressão", ganha 

importância porque, enquanto mulheres, elas representam papéis de submissão diante das 

personagens brancas, ricas e educadas que se tornam seus algozes. Mariquinha é tolhida 

por Marília cada vez que tenta pronunciar alguma palavra. Paulina continua, mesmo depois 

de ser escrava liberta, sob o jugo de Rosemarie du Moran, ocupando o mesmo lugar de 

mucama, sem direito à voz. Benta, diante de Juliana, não passa de uma ex-escrava fadada 

ao espaço da cozinha, cheio de fumaça e sombras. Todas vilipendiadas em seus direitos 

de viverem plenamente suas liberdades.  

Outrossim, por serem mulheres negras, continuam ocupando espaços dentro das 

“Casas Grandes” que determinam as representações de subalternidade das quais fala 

Spivak (2014). Ou seja, embora sejam “livres” (ex-escravas), continuam “escravizadas”, 

vivendo em relações de alteridade, fruto do sistema colonizador que, infelizmente, ainda 

está presente na estrutura sociocultural brasileira. 

Além disso, há, nas três personagens, uma passividade diante dos fatos a que são 

submetidas. Elas também naturalizaram suas condições de mulheres submissas, sem voz, 

e não se revoltam nem se rebelam contra isso. Aceitam passivamente os papéis que lhes 

são destinados dentro das relações sociais a que pertencem e terminam rendidas pelos 



16 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

sistemas econômico-sociais em que estão inseridas. É o que Akotirene (2019) vem chamar 

de “vítimas das colisões múltiplas do capacitismo”, ou seja, são incapazes de transgredir 

as normas estabelecidas porque não enxergam suas condições de subalternidade, nem 

tampouco pré-julgam suas posições de mulheres negras e pobres diante das outras 

mulheres brancas e ricas que continuam em suas posições de superioridade.  

Isso nos mostra que, ao aceitarem suas condições, naturalizadas pelo patriarcado, 

Mariquinha, Paulina e Benta são violentadas pelo sistema duas vezes: na condição de 

mulheres e nas posições sociais que ocupam por serem mulheres negras. De modo que a 

superioridade das mulheres brancas, “suas donas”, não apenas se confirma, mas também 

se legitima. Logo, a invisibilidade das mulheres negras é confirmada, aceitada e 

perpetuada.  

Em vista disso, podemos dizer que as três personagens criadas por Ezilda Milanez 

Barreto e elencadas neste artigo corporificam uma parcela de sujeitos subalternizados que 

se veem silenciados e, neste caso, por serem mulheres, negras e pobres, tornaram-se 

ainda mais vítimas do sistema patriarcal. Ilhadas dentro desse sistema, carregam, cada 

uma, seus martírios sem direito à voz para falar de seus sofrimentos e sem força até mesmo 

para se revoltarem contra as injustiças e opressões de que são vítimas.  

Assim, as experiências dos indivíduos negros, conforme Djamila Ribeiro (2017), são 

o “lugar de fala” deles e nos permitem compreender os espaços marginais, excludentes, a 

que esses indivíduos foram (e ainda são) submetidos a viverem quotidianamente dentro do 

locus social brasileiro. E sendo as mulheres negras indivíduos com experiências próprias, 

distintas, elas não podem estar perfiladas (ou pelos menos não deveriam) com as mulheres 

brancas na categoria gênero, como se formassem, todas juntas, o “outro” dentro do sistema 

falocêntrico, haja vista que são mulheres com experiências sociais diferentes, portanto, “o 

outro do outro”. Ou seja, existem “outras formas de ser mulher no mundo” (RIBEIRO, 2017, 

p. 51), como tais personagens exemplificam, inclusive mostrando que o peso da opressão 

e da discriminação incidem com mais veemência nelas próprias.  

Considerações finais 

Através das personagens Mariquinha, Paulina e Benta, de Ezilda Milanez Barreto, 

podemos ver algumas desigualdades sociais que vitimaram (e ainda vitimam) mulheres 

negras no Brasil, um país que se constituiu sob a égide falocêntrica onde às mulheres 

negras foi delegada a subalternidade social. Vimos que as regras dos jogos sociais não se 

aplicam igualmente a mulheres brancas e negras. Por isso, não devem ser vistas como 

pessoas que compõem uma massa homogênea (CRENSHAW, 1989), mas analisadas em 

suas individualidades, uma vez que fazem parte de grupos distintos com especificidades 

de gênero, raça, classe, entre outras categorias que se cruzam e produzem hierarquizações 

a partir de marcadores sociais da diferença sexual e da desigualdade social. 

A análise aqui apreendida mostra que o texto literário pode não só ser um lugar de 

registro para muitas vozes, mas, também, um espaço importante para os estudos 



17 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

afrodescendentes brasileiros no que concerne à reflexão acerca das situações de 

subalternidade interseccional da mulher negra no Brasil. Logo, nossas reflexões podem 

abrir caminhos e/ou se juntar a outras vozes para que as discussões sobre as condições 

das mulheres negras sejam analisadas para além das questões antirracistas, mas, 

sobretudo, pelas temáticas feministas que buscam dar visibilidade às mulheres em todas 

as camadas sociais. 

Diante disso, o conceito de Interseccionalidade, cunhado por Crenshaw (1989) e 

utilizado por Akotirene (2019) para pensar as especificidades do racismo estrutural na 

sociedade brasileira, nos possibilitou refletir sobre a problemática dos sujeitos 

subalternizados, fora da matriz eurocêntrica, e nos impulsiona a agir em defesa de uma 

sociedade mais justa e, a partir disso, ajudar a sociedade a questionar os espaços de 

exclusão que “amordaçam” as vozes subalternizadas, especialmente das mulheres negras, 

para fazer submergir suas pautas reivindicatórias. Nesse sentido, a obra da escritora 

paraibana Ezilda Milanez Barreto torna-se uma via de análise porque registra diversas 

condições das mulheres negras, abrindo novas perspectivas na defesa das minorias sociais 

e nos permite uma maior reflexão sobre papéis sociais destinados a elas em diferentes 

épocas e contextos socioculturais e a submissão dessas mulheres diante do padrão 

dominador que se constituiu ao longo do tempo no Brasil. 

Todavia, embora Ana Maria Coutinho Sales (2009) afirme que Ezilda Milanez Barreto 

pode ser comparada politicamente à escritora Conceição Evaristo porque sua obra revela 

o racismo e a miséria contra pobres e negros, ainda assim, compreendemos que a postura 

da escritora não se volta abertamente para uma luta política – como o faz Evaristo com as 

protagonistas de suas obras – mas, sim, para o registro das relações socioculturais 

brasileiras que terminaram objetivando as mulheres negras que, silenciosas e 

secundariamente, lutavam para sobreviver em condições extremamente desumanas.  

Esta posição de escrever sobre as condições de subordinação das mulheres negras 

nas relações sociais do Brasil esteve presente, como vimos anteriormente, em toda a sua 

obra ficcional, onde registrou a “exploração feita a negros, que eram considerados 

mercadorias, que eram ‘descartados’ quando não servissem mais para o usufruto dos 

brancos” (SILVEIRA; FREITAS, 2020, p. 111-112). Embora não tome partido acerca da 

realidade social que lhe serve de pano de fundo para seus romances, especialmente para 

Nos arcanos do Império, a leitura da prosa ficcional de D. Ezilda permite ao leitor/a 

contemporâneo/a o acesso a um mundo e a uma época da história do nosso país marcados 

por desmandos éticos-sociais vivenciados pelas mulheres negras, dentro do patriarcado 

brasileiro, que eram obrigadas a seguirem normas e se calarem diante de suas condições 

de subalternidades. 

Em virtude disso, é que a obra de Ezilda Milanez Barreto pode também ser estudada 

à luz da Interseccionalidade e nos servir de lastro para questionar as imposições 

estabelecidas pela matriz europeia branca e compreender os sujeitos sociais, 

principalmente as mulheres negras brasileiras, em seus diversos contextos e experiências. 



18 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

Afinal as condições de subalternidade impostas pelo sistema patriarcal brasileiro às 

mulheres negras, conduzindo muitas delas a viverem em condições análogas à escravidão, 

precisam ser discutidas e pensadas levando em consideração as experiências, a que estas 

mulheres são submetidas diariamente para que a sociedade seja mais justa e democrática, 

menos sexista e impositiva. 

Referências 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 

ARAÚJO, Ana Beatriz de Souza. Trabalho escravo contemporâneo: a invisibilidade seletiva 
das trabalhadoras domésticas e o caso paradigmático “madalena gordiano”. 2022. 
Monografia (Graduação em Direito) – Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Natal, 
2022. 

BALISA, Fernanda Francisca; DAVID, Nismária Alves. A violência contra a mulher negra no 
conto “Maria”, de Conceição Evaristo. Litterata, Ilhéus, v. 7, n. 1, p. 72-82, jan./jun. 2017. 

BARRETO, Ezilda Milanez. E a luz brilhará nas trevas. Areia: Livraria Santo Antônio, 1940. 

BARRETO, Ezilda Milanez. À sombra da gameleira. Areia: 1961. 

BARRETO, Ezilda Milanez. Nos arcanos do império. São Paulo: IBREX, 1981.  

BARRETO, Ezilda Milanez. O meu mundo é assim. São Paulo: editora Soma. 1983.  

BENTO, Berenice. Gênero: uma categoria útil de análise? Revista de História Comparada, 
n. 1, v. 16, p. 15-50, 2022. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/RevistaHistoriaComparada/article/View/48966. Acesso 
em: 11 mar. 2023.  

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade: a interseccionalidade para além 
da academia: a práxis crítica dos movimentos de mulheres. Trad. de Rane Souza. São 
Paulo: Boitempo, 2021.  

CRENSHAW, Kimberle. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 
Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. 
University of Chicago Legal Fórum, n. 1, p. 139-167, 1989. Disponível em: 
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf. 
Acesso em: 12 jun. 2022.  

DAHIA, Sandra Leal de Melo. A mediação do riso na expressão e consolidação do racismo 
no Brasil. Sociedade e Estado, Brasília, v. 23, n. 3, p. 697-720, set./dez. 2008. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/se/a/4K46WkfCfTVQ8x9Fx6K3Cmn/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 31 ago. 2023. 

DEIAB, Rafaela de Andrade. A mãe-preta na literatura brasileira: a ambiguidade como 
construção social (1880-1950). 2006. Dissertação (Mestrado em Antropologia) ‒ Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo. São Paulo, 2006. 



19 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

FRANÇA, Jean M. Carvalho. Imagens do negro na literatura brasileira. São Paulo: 
Brasiliense, 1998. 

NASCIMENTO, Letícia Carolina Pereira do. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento: Justificando, 2017. 

RITT, Caroline Fockink. Uma análise necessária da mulher na sociedade brasileira e o 
reflexo na necessidade da representação da vítima para a punição do agressor da violência 
de gênero. Revista do Ministério Público do Rio Grande do Sul, n. 72, p. 79-114, maio 2012. 

SALES, Ana Maria Coutinho. Ontem e hoje: mulheres romancistas no combate ao racismo. 
In: LIMA, Tania; NASCIMENTO, Izabel; OLIVEIRA, Andrey. Griots – culturas africanas: 
linguagem, memória, imaginário. Natal: Lucgraf, 2009, p. 19-29. 

SILVEIRA, Ana Patrícia Frederico; FREITAS, Sávio Roberto Fonseca de. Nos arcanos do 
império, racismo e escrita de autoria feminina no romance de Ezilda Barreto. Interdisciplinar, 
São Cristóvão, UFS, v. 34, p. 101-118, jul-dez. 2020. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Trad. de Sandra Regina Goulart, 
Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2014. 

NOTAS DE AUTORIA 
 
Raimundo Mélo Neto Segundo (raimundo.segundo@yahoo.com.br) é formado em Letras, habilitação em 
Literatura, pela Faculdade da Região dos Lagos (FERLAGOS), Especialista em Psicopedagogia Clínica e 
Institucional pela FERLAGOS e em Planejamento, Implementação e Gestão de Educação a Distância 
(PIGEAD), pela Universidade Federal Fluminense (UFF). É mestre em Formação de Professores pela 
Universidade Estadual da Paraíba (UEPB) e doutorando do Curso do Programa de Pós-Graduação em 
Literatura e Interculturalidade (PPGLI – UEPB). 
 
Marcelo Medeiros da Silva (marcelomedeiros_silva@yahoo.com.br) é formado em Letras, habilitação em 
Língua Portuguesa, pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), é mestre em Linguagem e Ensino pela 
Universidade Federal de Campina Grande (UFCG) e doutor em Letras pela Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB). É docente do curso de Letras no Centro de Ciências Humanas e Exatas (CCHE – Campus VI – 
UEPB) na cidade de Monteiro (PB) e atua no Programa de Pós-Graduação em Formação de Professores 
(PPGFP) e no de Literatura e Interculturalidade (PPGLI), ambos da UEPB. 
 
Agradecimentos 
Não se aplica. 
 
Como citar esse artigo de acordo com as normas da ABNT 
MÉLO NETO SEGUNDO, Raimundo; SILVA, Marcelo Medeiros da. Subalternidade e vozes de mulheres 
negras silenciadas: um estudo interseccional em Ezilda Milanez Barreto. Anuário de Literatura, Florianópolis, 
v. 28, p. 01-20, 2023. 
 
Contribuição de autoria 
Raimundo Mélo Neto Segundo: concepção, análise de dados e elaboração do manuscrito. 
Marcelo Medeiros da Silva: revisão, elaboração do manuscrito, redação e discussão de resultados. 
 
Financiamento 
Não se aplica. 
 
Consentimento de uso de imagem 
Não se aplica. 
 



20 
 Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 28, p. 01-20, 2023. Universidade Federal de Santa Catarina.  

ISSN 2175-7917. DOI http://doi.org/10.5007/2175-7917.2023.e95400 

Aprovação de comitê de ética em pesquisa 
Não se aplica. 
 
Conflito de interesses 
Não se aplica. 
 
Licença de uso 
Os/as autores/as cedem à Revista Anuário de Literatura os direitos exclusivos de primeira publicação, com o 
trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. 
Estra licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o 
devido crédito de autoria e publicação inicial neste periódico. Os autores têm autorização para assumir 
contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho publicada neste 
periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo 
de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
Publisher 
Universidade Federal de Santa Catarina. Programa de Pós-graduação em Literatura. Publicação no Portal de 
Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus/suas autores/as, não 
representando, necessariamente, a opinião dos/as editores/as ou da universidade. 
 
Histórico 
Recebido em: 10/07/2023 
Revisões requeridas em: 31/08/2023 
Aprovado em: 14/10/2023 
Publicado em: 30/10/2023 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
http://periodicos.bu.ufsc.br/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

