
1Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

*  Doutor em História Social pela Universidade Federal do Pará, docente da Faculdade de História e do Mestrado 
Profissional em Ensino de História pela Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará. E-mail: Lrsena2016@
gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2275-1051. O presente artigo é o resultado de pesquisa 
realizada com financiamento do CNPq, a quem agradeço.

Nos tempos do “ouro negro”: os 
Mebêngôkre-Kayapó e a economia 
da borracha no sul do Pará nas duas 
primeiras décadas do século XX

In the times of “black gold”: the Mebêngôkre-Kayapó and the 
rubber economy in south of Pará in the 昀椀rst two decades of the 
20th century

Laécio Rocha de Sena∗

Resumo: No início do século XX, com a descoberta de caucho no sul do Pará, a missão religiosa 

de Nossa Senhora da Conceição do Araguaia, fundada em 1897 por missionários dominicanos 

franceses, teve sua dinâmica completamente transformada graças às constantes chegadas 

de migrantes vindos de várias regiões do Brasil para o trabalho na exploração gomífera. Nesse 

cenário, os grupos indígenas da região, em especial os Mebêngôkre (Kayapó), participaram 

ativamente desse processo, comercializando a sua produção, mas também trabalhando 

na exploração da borracha. As pesquisas acerca das experiências indígenas durante esse 

período são escassas e, 昀椀ando-se nos discursos dos próprios missionários dominicanos, 
percebem os indígenas enquanto vítimas indefesas dos interesses dos caucheiros. Diante 

disto, lançando mão de relatos de viajantes e de um conjunto documental produzido pelos 

missionários dominicanos, o presente artigo tem como objetivo re昀氀etir acerca da agência dos 
Mebêngôkre (Kayapó) durante o período de exploração da borracha no sul do Pará a partir 

do ano de 1904.

Palavras-chave: borracha; sul do Pará; Mebêngôkre (Kayapó).

Abstract: In the early 20th century, with the discovery of rubber in southern Pará, the religious 

mission of Nossa Senhora da Conceição do Araguaia, founded in 1897 by French Dominican 



2

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

missionaries, underwent a profound transformation due to the in昀氀ux of migrants from various 
regions of Brazil to work in rubber extraction. In this context, indigenous groups in the region, 

particularly the Mebêngôkre (Kayapó), actively participated in this commercial process by 

trading their production and also engaging in rubber extraction labor. Research on indigenous 

experiences during this period is scarce, often relying on the accounts of the Dominican 

missionaries who portrayed indigenous peoples as helpless victims the interests of rubber 

barons. Therefore, drawing on travelers’ reports and a documentary corpus produced by the 

Dominican missionaries, this article aims to re昀氀ect on the agency of the Mebêngôkre (Kayapó) 
during the rubber boom in southern Pará starting from 1904.

Keywords: rubber; south of Pará; Mebêngôkre (Kayapó).

Aprígio, um caboclo arranjado: à guisa de introdução 

No dia 1° de abril de 1925, os leitores da revista Cayapós e Carajás tomaram conhecimento 

do falecimento de Aprígio, personagem que já lhes era conhecido.1 Fundada no ano de 1922, 

a publicação durou pouco mais de dez anos e tinha como objetivo levantar fundos, bem 

como divulgar e fazer uma defesa da catequese dominicana junto aos indígenas no Araguaia- 

-Tocantins.2 Em suas páginas, os leitores eram informados sobre a realização de batismos, 

casamentos e, não raramente, das mortes ocorridas no seio das aldeias em decorrência, 

sobretudo, de doenças adquiridas no contato com os kubẽ.3 Aprígio era Gorotire, um subgrupo 

dos Mebêngôkre (Kayapó) cujo território 昀椀cava nas matas dos rios Xingu e Fresco. Ainda 
“criança de peito”, ele foi, juntamente com a sua mãe, raptado pelos Kayapó “moradores da 

Arraias e Pau d’Arco”, os mesmos que eram catequizados pelos missionários dominicanos em 

Conceição do Araguaia, no sul do Pará.4 Esses Kayapó, conhecidos na literatura antropológica 

como Kayapó do Araguaia ou Kayapó do Arraias e Pau d’Arco, se autodenominavam Irã 

Amrayré, “os que viajam em terreno limpo”.5

Conforme destacam as etnogra昀椀as sobre os Mebêngôkre (Kayapó), as guerras 
realizadas contra indígenas não Mebêngôkre visavam, através do rapto de mulheres e 

crianças, a incorporação dos saberes estéticos e técnicos do povo ao qual pertencia a 

pessoa raptada. Já entre os Mebêngôkre, a guerra era uma forma de demonstração de 

1 Aprígio, o Cayapó. Cayapós e Carajás, n. 12, ano 3, p. 5-7, 1° abr. 1925. 
2 PIC, Claire. Les dominicains de Toulouse au Brésil (1881-1952): de la mission a l’apostolat intellectuel. 

2014. 338 f. Thèse (Doctorat en Histoire) – École doctorale TESC, Université Toulouse II - Le Mirail, Toulouse, 
2014. LIMA, Milton Pereira. O discurso dos missionários dominicanos sobre os indígenas do Araguaia 
na revista Cayapós e Carajás. 2019. 157f. Dissertação (Mestrado em Dinâmicas Territoriais e Sociedade na 
Amazônia) – Programa de Pós-Graduação em Dinâmicas Territoriais e Sociedade na Amazônia, Unifesspa, 
Marabá, 2019. 

3 Designação dada aos não indígenas pelos Mebêngôkre.
4 Os Gorotirés. Cayapós e Carajás, n. 7, ano 2, p. 4, 1° jan. 1924.
5 TURNER, T. Os Mebêngôkre Kayapó: história e mudança social, de comunidades autônomas para a 

coexistência interétnica. In: CARNEIRO DA CUNHA, M. (org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: 
Fapesp/SMC/Companhia das Letras, 1992. p. 314.



3

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

força e valentia, mas também se con昀椀gurava numa espécie de “reciprocidade negativa, 
em que mulheres circulavam entre as aldeias por meio da força”.6 Esse, como se pode 

notar, era o caso de Aprígio e sua mãe. Aprígio foi um dos primeiros alunos da catequese 

dominicana francesa fundada por frei Gil Vilanova, em 1897, no sul do Pará, às margens 

do rio Araguaia. Segundo a edição de abril de 1925 da revista, “depois de batizado e 

instruído, [ele] nunca mais quis voltar para a aldeia, e nem mesmo gostava de misturar-se 

com aldeães seus patrícios”.7 

Segundo os missionários anunciavam aos leitores da revista, isso ocorria porque 

Aprígio havia sido raptado pelos Kayapó de seu povo. É preciso, no entanto, sopesar 

essa a昀椀rmação da revista em relação ao fato de que Aprígio não “gostava de misturar-
se” aos seus “patrícios” após seu batismo, uma vez que as crianças e mulheres Gorotire 

(Mebêngôkre) raptadas pelos Kayapó do Araguaia eram inseridas no mundo social da 

aldeia. Possivelmente, Aprígio tinha mais motivos para permanecer nas proximidades da 

missão do que para retornar à “sua” aldeia.

Em contato com a missão religiosa e os missionários, para quem ele prestava os 

seus serviços, Aprígio aprendeu os ofícios de pedreiro, seleiro e cabeleireiro. Além disso, foi 

“camarada” dos missionários, acompanhando-os em suas viagens às aldeias Kayapó. Ele 

“era ótimo camarada e excelente barqueiro”, a昀椀rmava a publicação. Casado com uma “cristã 
descendente de selvícolas” chamada Maria Ribeiro, Aprígio plantava suas roças, criava 

gado (chegou a possuir cinco ou seis reses, além de um cavalo) nos campos de Conceição 

do Araguaia, onde tinha sua morada, mas também construiu uma casa pequena e coberta 

de telhas na vila. Por essa razão, traduzindo a própria visão dos missionários a seu respeito, 

a revista o quali昀椀cava como um “caboclo arranjado”.8

A sorte de Aprígio e sua esposa começou a mudar quando suas posses foram 

dilapidadas em função das doenças “que muito o a昀氀igiam e lhe absorviam o ganho que, 
se era modesto, bastava para um casal sem 昀椀lhos”.9 Nem mesmo o suporte dado pelos 

missionários e as tentativas de demovê-lo 昀椀zeram com que ele abrisse mão de seu projeto 

pessoal para soerguimento de suas posses: tentar a sorte nas matas de Marabá, na coleta 

da castanha-do-pará, onde acabou morrendo. Assim como ele, muitos trabalhadores, 

indígenas e não indígenas, desde 昀椀ns do século XIX e na primeira metade do século XX, 
se embrenharam nas matas do sul do Pará para tentar uma melhor sorte na exploração da 

borracha e, com a crise desta, outros produtos 昀氀orestais, como por exemplo, a castanha.10

Entre os anos de 1870 e 1910, a região amazônica passou por profundas 

transformações, graças à sua inserção no mercado internacional mediante a 

6 GORDON, C. Economia selvagem: ritual e mercadoria entre os índios Xikrin Mebêngôkre. São Paulo: Ed. 
Unesp; ISA, 2006. p. 123.

7 Aprígio, o Cayapó. Cayapós e Carajás, n. 12, ano 3, p. 5, 1° abr. 1925.
8 Ibidem, p. 6.
9 Ibidem, p. 6.
10 EMMI, Marília. A oligarquia do Tocantins e o domínio dos castanhais. Belém: CFCH/NAEA/UFPA, 1987.



4

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

comercialização da borracha. Durante esse período, ela foi a maior produtora mundial da 

goma elástica, posição que perderia mais tarde diante da concorrência com a borracha 

produzida no Oriente, mais barata e de melhor qualidade. Durante esse período, vê-se o 

surgimento de uma burguesia ligada à comercialização da borracha, e cidades como Belém 

e Manaus passaram por um importante processo de urbanização e modernização.11 Mas, 

enquanto essas riquezas produziram uma belle époque nessas capitais, o que se observa 

nos sertões amazônicos foi justamente a manutenção de processos de expropriação dos 

trabalhadores numa estrutura de extração e comercialização que remonta ao período 

colonial, o que se manifesta, dentre outros aspectos, na persistência do aviamento.12 

Aqui, é preciso abrir um parêntese para um rápido esclarecimento: estou longe 

de propor uma leitura monolítica sobre a belle époque, não apenas devido às diferenças 

entre a realidade do(s) mundo(s) dos sertões e aquela dos grandes centros, como Belém 

e Manaus, com seu afã modernizador e burguês. Ocorre que, mesmo nesses centros, 

havia uma multiplicidade de experiências, sujeitos e mundos do trabalho que por muito 

tempo escaparam à historiogra昀椀a. Alba Pessoa, por exemplo, em sua pesquisa sobre 
a infância e o mundo do trabalho na Manaus da belle époque, ressalta que a “‘Paris dos 

Trópicos’ foi construída para poucos, pois a grande maioria da população foi excluída dos 

benefícios trazidos pelo comércio da borracha”.13 Por sua vez, Ivana Rezende, ao tratar 

da infância na Manaus da borracha, chama atenção para o fato de que “fossem menores 

ou adultos, homens ou mulheres, órfãos tutelados ou não tutelados, regionais, nacionais 

ou estrangeiros, cada um, a partir de seu posicionamento diante da realidade imposta, foi 

capaz de atribuir uma feição diferenciada à cidade de Manaus”.14 Por 昀椀m, cabe mencionar o 
importante trabalho de Bruno Braga, que ressalta a presença e a agência dos indígenas na 

Manaus da belle époque.15 Fecho o parêntese.

A história de Aprígio é uma das poucas na qual é possível saber o nome e mapear 

a trajetória, mesmo que de maneira sucinta, dos indígenas do sul do Pará envolvidos – ou 

melhor, que se envolveram – na economia extrativista no início do século XX. Apesar de 

não sabermos seus nomes, a documentação nos possibilita compreender esse processo. 

A participação indígena na economia extrativista em Conceição do Araguaia tem sido 

analisada pelos pesquisadores sempre sob a perspectiva da perda, na qual ressalta-se 

11 SARGES, Maria de Nazaré. Belém: riquezas produzindo a Belle Époque (1879-1912). 3a ed. Belém: Ed. Paka-
Tatu, 2010. DAOU, Ana M. L. A cidade, o teatro e o paiz das seringueiras: práticas e representações da 
sociedade amazonense na passagem do século XIX-XX. Rio de Janeiro: Rio Books, 2014.

12 WEINSTEIN, Bárbara. A borracha na Amazônia: expansão e decadência (1850-1920). São Paulo: Hicitec-
Edusp, 1993. MEIRA, M. A persistência do aviamento: colonialismo e história indígena no Noroeste 
Amazônico. São Carlos: EdUFSCar, 2018.

13 PESSOA, Alba Barbosa. Infância e trabalho: dimensões do trabalho infantil na cidade de Manaus. (1890-
1920). 2010. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2010. p. 34.

14 REZENDE, Ivana Otto. Os órfãos da cidade do látex (1897-1923). 2012. Dissertação (Mestrado em História) 
– Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2012. p. 188.

15 BRAGA, Bruno Miranda. Manáos uma aldeia que virou Paris: saberes e fazeres indígenas na Belle Époque 
Baré, 1845-1910. 2016. 340 f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Amazonas, 
Manaus, 2016.



5

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

quase sempre o protagonismo de missionários, donos de barracões e comerciantes sobre 

os índios que, passivos e indefesos, teriam perdido a sua cultura. 

A missão de Nossa Senhora da Conceição do Araguaia foi fundada, no ano de 1897, 

por dois missionários pertencentes à Ordem Dominicana da província francesa de Toulouse, 

frei Gil Vilanova e frei Angelo Dargaignaratz. Tinha como objetivo primordial a catequese e 

a civilização dos grupos indígenas da região, principalmente os Mebêngôkre (Kayapó). A 

um só tempo, a sua fundação traduz um esforço de romanização da Igreja brasileira, mas 

também a expansão da fronteira sobre os territórios ocupados por grupos indígenas, um 

verdadeiro mosaico étnico.16 A ocupação e colonização desse território remonta à segunda 

metade do século XIX, quando a província goiana almejava construir um corredor 昀氀uvial 
para o escoamento de sua produção para o litoral paraense, mas também acessar produtos 

importados a preços mais módicos do que aqueles trazidos, por terra, do Rio de Janeiro.17 

Baseado em José de Souza Martins, compreendo a fronteira como “o lugar da alteridade”, 

isto é, “um lugar de descoberta do outro e de desencontro”.18 É, portanto, o encontro 

entre indígenas, mais especi昀椀camente os Mebêngôkre-Kayapó, e os não indígenas, os 
kubẽ, que nos interessa aqui enquanto relações na/da fronteira. Não se trata, assim, de 

sua compreensão sob a perspectiva do Estado-nação. Por certo, é mister ressaltar que a 

fronteira não deve ser vista como uma linha divisória, mas como um espaço construído e 

manejado19 por esses vários sujeitos, segundo seus interesses.

No 昀椀nal do século XIX, um grupo de criadores de gado se deslocou das margens 
do rio Tocantins para o sul do Pará, trazendo consigo os seus rebanhos e ali fundou 

uma povoação denominada de Barreira de Santana. Em 1896, sua população era de 

aproximadamente 106 famílias.20 No ano seguinte, a localidade já contava com 111 

famílias, e um rebanho bovino de cerca de 2.500 animais e algumas dezenas de animais 

da espécie cavalar.21 De acordo com o explorador francês Henri Coudreau, os rebanhos 

de gado estavam divididos em três localidades: a primeira 昀椀cava entre o igarapé Chicão 
e Najá; a segunda, ao norte do igarapé Chicão; e, por 昀椀m, a última, ao sul do Najá. Essa 
comunidade, formada por conhecidos de frei Gil, foi fundamental para a instalação e 

fundação da missão religiosa.

16 ROCHA, Leandro Mendes. O Estado e os índios: Goiás, 1850-1889. Goiânia: Editora UFG, 1998. HEMMING, 
John. Fronteira amazônica: a derrota dos índios brasileiros. São Paulo: Edusp, 2009.

17 SENA, Laécio Rocha de. “Um país selvagem”: os Mebêngôkre-Irã Amrayré e a fronteira Araguaia na segunda 
metade do século XIX. 2021. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Pará, Belém, 2021.

18 MARTINS, José de Souza. O tempo da fronteira. Retorno à controvérsia sobre o tempo histórico da frente de 
expansão e da frente pioneira. Tempo Social, Rev. Sociol. USP, São Paulo, n. 8, ano 1, p. 25-70, maio 1996. p. 27.

19 FLORES, Mariana Flores da Cunha Thompson; FARINATTI, Luís Augusto. A fronteira manejada: apontamentos 
para uma história social da fronteira meridional do Brasil (século XIX). In: HEINZ, Flavio M (org.). Experiências 
nacionais, temas transversais: subsídios para uma história comparada da América Latina. São Leopoldo: 
Oikos, 2009. p. 145-177.

20 Relatório de frei Gil Vilanova transcrito por Dom Sebastião Thomaz (1° relatório do R. Fr. Gil Vilanova, do 
Jornal de Uberaba, n° 47, de 14 de fevereiro de 1897). Documento manuscrito. Arquivo frei Bartolomeu de 
Las Casas. Caixa C5B. Pasta Sebastião Tomaz

21 COUDREAU, H. Viagem à Itaboca e ao Itacaiúnas. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Edusp, 1980.



6

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

Nos seus primeiros anos, a missão esteve completamente sob o controle dos 

próprios dominicanos. Eram eles que organizavam a ocupação e o assentamento dos 

recém-chegados à região, além disso, buscavam proibir quaisquer práticas por eles 

consideradas pecaminosas e imorais. Isso mudaria ainda na primeira década do século 

XX, após a descoberta de caucho nas matas localizadas entre a missão e o Xingu. Assim 

como em vários locais da região amazônica, a missão se viu inserida num conjunto de 

transformações sociais, econômicas e territoriais por ocasião do boom gomífero. Como 

lembra Ianni,22 “a sociedade constituída na área de Conceição do Araguaia nos anos 1897- 

-1912 esteve baseada principalmente na extração e comércio da borracha do tipo caucho”. 

Diferentemente de outras espécies, a exploração do caucho era feita com a derrubada da 

árvore, o que consequentemente resultava numa constante necessidade de exploração de 

novas áreas, e com isso os trabalhadores adentravam cada vez mais nas matas da região, 

dispersando-se nos territórios indígenas. Diante desse cenário, uma das ações por parte do 

governo do Pará, com vistas a combater o anseio de Goiás pela região, foi a promulgação, 

em 3 de novembro de 1908, da lei n° 1.091, que criava o município de Conceição do 

Araguaia, mas foi somente no ano de 1910 que o município foi efetivamente instalado.23 No 

ano de 1911, foi criada a prelazia de Nossa Senhora da Conceição do Araguaia, com frei 

Domingos Carrerot, um missionário dominicano, como seu primeiro bispo.

Ianni, ao caracterizar a catequese dominicana e seus impactos sobre os Kayapó, 

destacou: “Retirava-se o índio do seu estado para colocá-lo no estado de convertido, cristão, 

sacristão, manso, serviçal, carregador, canoeiro, seringueiro, caboclo, vaqueiro, alcoólatra, 

prostituta, lúmpen, civilizado.”24 Por seu turno, os missionários dominicanos rememoram 

esse tempo como aquele em que os indígenas indefesos foram vítimas de comerciantes e 

seringalistas inescrupulosos, desconsiderando assim a sua capacidade de negociação com 

os não indígenas segundo seus próprios interesses.

A história da missão de Nossa Senhora da Conceição do Araguaia tem sido 

relativamente (re)visitada por diversos pesquisadores. Alguns trabalhos ressaltaram a força 

deletéria da missão religiosa e o consequente desenraizamento cultural dos Kayapó frente 

à atuação missionária, mas também dos criadores de gado e seringalistas.25 Diante disso, 

o presente artigo analisa a participação dos Kayapó do Araguaia – grupo Mebêngôkre 

autodenominados Irã Amrayré – no período de exploração da borracha no sul do Pará, 

desde a sua descoberta, no ano de 1904, até a segunda década do século XX, quando de 

fato a economia baseada na exploração da borracha já estava em completa decadência, 

22 IANNI, Otávio. A luta pela terra: história social da terra e da luta pela terra numa área da Amazônia. Petrópolis: 
Vozes, 1979. p. 32.

23 Ibidem.
24 Ibidem, p. 26.
25 RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil moderno. 7ª 

ed. Global Editora: [1970] 2017. MOREIRA NETO, C. A. A cultura pastoril do Pau d’Arco. Boletim do Museu 
Paraense Emilio Goeldi, Belém, n. 10, mar. 1960. IANNI, op. cit.



7

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

e muitos dos ex-trabalhadores tornaram-se sitiantes, dedicando-se a uma agricultura de 

subsistência, ou migraram para os garimpos do Mato Grosso.26

Longe de desconsiderar os vários casos de violência a que foram submetidos, 

bem como a perda de seus territórios frente ao avanço da fronteira, busco ressaltar aqui 

as diferentes ações tomadas pelos indígenas em contato com esses diferentes sujeitos, 

de acordo com seus próprios interesses e projetos. Dessa forma, pretendo me distanciar 

de uma historiogra昀椀a produzida sobre os povos indígenas marcada por uma narrativa 
centrada no que John Monteiro denominou de “crônica da extinção”.27 De igual modo, não 

me apoiarei numa perspectiva estática e a-histórica de cultura, que fundamentou conceitos 

como os de aculturação e assimilação, os quais por muito tempo foram mobilizados para 

se pensar a experiência dos contatos interétnicos. Pelo contrário, compreendo aqui a 

cultura numa perspectiva dinâmica, posto que histórica, que se transforma com o decorrer 

das experiências, apesar dos saberes e conhecimentos aprendidos com as gerações 

anteriores.28

A época do “ouro negro” no sul do Pará

A partir de 1904, com a descoberta de reservas de caucho nas matas do sul do Pará, 

a paisagem de Conceição do Araguaia mudou consideravelmente, levando assim a um 

vertiginoso aumento populacional e uma signi昀椀cativa alteração de ritmo da localidade, 
in昀氀uenciado pela inserção da região, assim como toda a Amazônia, no comércio 
internacional de borracha.29 Esse foi o período em que o relativo isolamento da região 

foi rompido e a sua economia, até então marcadamente camponesa, pastoril e de 

subsistência, se alterou para um novo modelo. Segundo Fábio Carlos, “apenas na época 

áurea da borracha é que a organização social da produção de predominância camponesa 

subordina-se à economia extrativista mercantil gomífera”.30 Esse momento caracteriza 

o que Ianni denominou de segunda fase da história social de Conceição do Araguaia, 

onde, segundo ele, as relações sociais foram mercantilizadas e, consequentemente, 

“transformaram-se índios em caucheiros ou seringueiros”.31 Nesse período, foi montada 

uma estrutura administrativa paralela e, por vezes, contrária ao poder dos missionários 

dominicanos.

26 GUIMARÃES NETO, Regina Beatriz. Cidades da mineração: memórias e práticas culturais (Mato Grosso na 
primeira metade do século XXI). Cuiabá: EdUFMT, 2006. COSTA, Francisco de Assis. A formação agropecuária 
na Amazônia: os desafios do desenvolvimento sustentável. Belém: NAEA-UFPA, 2012. IANNI, op. cit.

27 MONTEIRO, John M. Tupis, tapuias e historiadores: estudos de história indígena e do indigenismo. 2001. 
Tese (livre docência) – Unicamp, Campinas, 2001.

28 MINTZ, Sidney W. Cultura: uma visão antropológica. Tempo, Niterói, v. 14, n. 28, 2010.
29 SANTOS, Roberto Araújo de Oliveira. História econômica da Amazônia: 1800-1920. São Paulo: Série 

Estudos Brasileiros, 1980. WEINSTEIN, op. cit.
30 SILVA, Fábio Carlos da. A economia pastoril e os primórdios do capitalismo na região do Araguaia paraense 

(1890-1960). Novos Cadernos NAEA, v. 10, n. 1, p. 5-22, jun. 2007. p. 6.
31 IANNI, op. cit., p. 28.



8

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

As principais transformações ocorridas em Conceição do Araguaia na época da 

borracha foram registradas pelos missionários dominicanos à época, dentre eles frei José 

Maria Audrin:

Uma outra causa de transformação rápida e inaudita era a descoberta, em 
1904, de urna riquíssima zona de “borracha” nas matas vizinhas. Chegaram 
logo as centenas os extratores da preciosa goma “castilhoa”. Conceição 
tornou-se um dos importantes centros caucheiros da região amazônica, 
sobretudo após o encontro nas 昀氀orestas dos seringueiros do Araguaia com 
os do Xingu.32

Se antes a população sertaneja do norte de Goiás e do sul do Maranhão se dirigia com seus 

rebanhos para o sul do Pará em função da presença dos missionários, de pastos naturais 

abundantes e fugindo dos con昀氀itos políticos na região de Boa Vista do Tocantins, agora era a 
notícia da “preciosa goma ‘castilhoa’” que potencializava essa migração para a região. Desse 

modo, como registra a pena de Audrin, a missão vai aos poucos se tornando um importante 

ponto de apoio para os caucheiros e seringueiros que ali chegavam e partiam para as matas. 

A esse respeito, Audrin relata ainda que “centenas de aventureiros que, atraídos pelo caucho, 

a昀氀uíam de todos os recantos do Brasil e mesmo dos países estrangeiros, entregavam-se 
em Conceição a todos os vícios, antes de penetrarem no ‘inferno verde’, ou quando dele 

escapavam”.33 De fato, como costumavam dizer os próprios missionários, essa não era mais 

a Conceição do frei Gil Vilanova.

Em 1898, Conceição do Araguaia tinha um arraial com uma população perto de 1.000 

habitantes.34 Em carta de 1897, endereçada ao explorador francês Henri Coudreau, frei 

Gil Vilanova a昀椀rmou que a população da missão dominicana, somada com a de Barreira 
de Santana, contava com 149 famílias, sendo que destas, 38 estavam 昀椀xadas na nascente 
povoação surgida em torno da missão dominicana. Segundo o missionário, “a área 

desmatada estende-se hoje num comprimento de uns 2 km, com uma largura média de 

quase 150 metros”.35 No ano de 1908, no entanto, Fritz Krause, um explorador alemão que 

visitou a missão durante a sua expedição pelo Araguaia, apresentou estimativas que davam 

conta da dimensão desse crescimento populacional à época da exploração da borracha:

Nos poucos anos de sua existência, a localidade se desenvolveu de maneira 
assombrosa: calculo os habitantes em 2000 a 3000; além destes, a昀椀rma-se 
trabalharem nas matas 6000 a 7000 seringueiros, número que naturalmente 
não posso controlar. Acresce ainda Porto Franco, fundada, há poucos anos 
apenas, na margem oposta, e que por sua vez conta 700 a 800 habitantes, de 
modo que, inclusive os moradores vizinhos até Sant’Ana, a população dessa 
parte do Araguaia se eleva a talvez 10.000 homens.36 

32 AUDRIN, José M. Entre sertanejos e índios do Norte. Rio de Janeiro: Edições Pugil, 1946. p. 85, grifos do autor.
33 Ibidem, p. 87.
34 GALLAIS, E. O apóstolo do Araguaia: frei Gil Vilanova, missionário dominicano. Conceição do Araguaia: 

Prelazia de Conceição do Araguaia, 1942.
35 Carta de frei Gil Vilanova a Henri Coudreau, 28 jul. 1897. In: COUDREAU, H. Viagem a Itaboca e ao 

Itacaiunas. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Edusp, 1980. p. 48.
36 KRAUSE, F. Nos sertões do Brasil. Revista do Arquivo Municipal, ano 6, v. 70, p. 155, set. 1940.



9

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

Os números apresentados acima não são precisos, mas nos dão a dimensão das 
transformações populacionais ocorridas na missão religiosa sob a égide da exploração 

gomífera e traduzem um movimento comum a toda a região amazônica. Entre os anos de 

1870 e 1910, a população quase quadruplicou, passando de 323 mil para 1,2 milhão de 

habitantes.37 Em grande medida, essa população era constituída por nordestinos, os quais 

se encontravam majoritariamente nos sertões amazônicos, trabalhando no serviço da 

borracha. Esse período (1870-1910), conforme já destacado pela historiogra昀椀a, foi o de 
maior surto econômico da região, atrelado ao aumento da produção de borracha.38 

As relações de trabalho estabelecidas entre os migrantes que adentravam as 

matas da região para a exploração da goma elástica e os patrões estavam baseadas 

no sistema de aviamento. Ao analisar o aviamento e sua persistência no noroeste 

amazônico, Márcio Meira o de昀椀ne como um sistema baseado no escambo mediante 
o “adiantamento a crédito de mercadorias, e consequentemente instituindo a dívida 

correspondente”.39 Para o autor, a prática do aviamento resultou do encontro entre “as 

formas de permuta nativa, nos termos dos códigos nativos de comércio” e o escambo 

europeu, gerando ajustes e adaptações em ambos os sistemas. Assim, assevera o 

autor, “isso permitiu o surgimento do sistema de aviamento no Maranhão e Grão-

Pará dos séculos XVII e XVIII, bem antes da economia da borracha”.40 Para ele, um 

dos fatores que explica a continuidade e a profundidade do aviamento na Amazônia 

“é exatamente a sua anterioridade em relação ao período da borracha, pois já havia 

se estabelecido e fortalecido desde os tempos coloniais”.41 Portanto, a experiência 

das relações de trabalho desenvolvidas na missão dominicana é o resultado dessa 

continuidade histórica do aviamento na região amazônica. 

Em pouco tempo, Conceição do Araguaia foi assumindo uma nova con昀椀guração 
social e urbana graças ao 昀氀uxo constante de migrantes e a monetização das relações.42 O 

olhar de Audrin, apesar de seus julgamentos religiosos, é de grande valia aqui: “o dinheiro 

outrora tão escasso corria agora à vontade. As lojas repletas de objetos de luxo, comestíveis 

e bebidas sobretudo, ofereciam meios fáceis de vida larga e dissoluta. Bailes e orgias 

sucediam-se à noite, com violentos e prolongados tiroteios”.43 Audrin se queixava de que 

os “pacatos moradores da vila começaram, por sua parte, a vender a preços inauditos 

os produtos de suas roças e dos seus engenhos” 44 e a ostentar novos hábitos mais 

condizentes com os novos tempos da economia gomífera, como por exemplo o consumo de 

bens de luxo.

37 SANTOS, op. cit., p. 109.
38 Conferir os trabalhos de SANTOS, op. cit. WEINSTEIN, op. cit.
39 MEIRA, op. cit., p. 100.
40 Ibidem, p. 98.
41 MEIRA, op. cit., p. 99.
42 SILVA, op. cit., p. 13. IANNI, op. cit., p. 42-56.
43 AUDRIN, op. cit., p. 87.
44 Ibidem.



10

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

A esse respeito, num tom jocoso, o missionário relembra como muitos sertanejos 

que “usavam sempre as simples calça e camisa de ‘algodão da terra’, e calçavam o 

pobre chinela de couro de veado ou de tatú, metidos agora e de repente em custosos 
ternos de casimira e de brim 昀椀no, pisando ridículos em sapatos de verniz”.45 O mesmo 

pode ser dito de sua visão acerca das senhoras que deixavam de usar “o modesto 

véu de pano branco, para ostentarem, nas missas dominicais, chapéus extravagantes 

trazidos de Belém ou da Bahia”.46 Quando passou por Conceição do Araguaia durante 

sua viagem, na década de 1930, o paulista Hermano Ribeiro da Silva encontrou na 

localidade dois pianos, os quais, segundo ele, eram “abencerragens daquele fastígio 

imoderado da riqueza da borracha”.47

Em 1908, logo em sua chegada à Conceição do Araguaia, descendo o rio Araguaia 

desde Leopoldina (atual Aruanã), Fritz Krause se surpreendeu com a movimentação 

do porto. Ali, as “numerosas canoas grandes”, que ele ainda não tinha visto no Araguaia, 

dividiam espaço com as mulheres que lavavam roupa nas margens do rio. Sua conclusão foi 

a de que “parece haver muito movimento na grande povoação”.48 Ao adentrar a localidade, 

ele teria certeza disso: grande parte das casas – que eram em sua maioria “simples ranchos 

de estacas enterradas verticalmente, e cobertos de folhas de palmeira ou de telhas”49 – já 

estavam ocupadas, e só com muito custo ele conseguiu um rancho para seu pouso antes 

de partir rumo às aldeias dos Kayapó. Segundo ele, “em cada rua, quase, ouve-se de dia, 

nas moradas, o ruído das máquinas de costura”.50 Quando preparava as provisões para a 

sua viagem exploratória, o alemão também não teve muita facilidade, como por exemplo no 

caso da carne de gado para a produção da carne seca, indispensável para as expedições 

ao sertão: “para fazer carne seca, eu próprio tenho que comprar as rezes que agora são 

raras; é necessário esperar nova manada”.51 Esse era, para usar a expressão cunhada por 

Audrin, o “tempo do ouro negro”.52

Mas não somente o núcleo de Conceição do Araguaia estava mudando, eis que 
as matas do seu entorno, em especial os campos e as 昀氀orestas, também passavam por 
transformações. Os campos naturais das Arraias, território tradicionalmente ocupado pelos 

Kayapó, foram aos poucos sendo invadidos e ocupados por sertanejos e “aventureiros”, 

e com isso surgindo sítios e fazendas para a criação de gado. Buscava-se auferir lucros 

mediante a comercialização de sua produção com os comboios de caucheiros de iam e 

vinham entre Conceição e as matas na exploração da borracha. Conforme lembra Audrin, 

45 Ibidem, grifo do autor.
46 Ibidem.
47 SILVA, Hermano Ribeiro da. Nos sertões do Araguaia: narrativas da expedição às glebas bárbaras do Brasil 

central. São Paulo: Cultura Brasileira, 1935. p. 198.
48 KRAUSE, op. cit., 1940a, p. 153.
49 Ibidem, p. 156.
50 KRAUSE, op. cit., 1940a, p. 156.
51 KRAUSE, F. Nos sertões do Brasil. Revista do Arquivo Municipal, ano 6, vol. 71, p. 116, out. 1940.
52 AUDRIN, op. cit., p. 184.



11

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

“em cada passagem de ribeirão, em cada ‘cabeceira’, em cada ‘campestre’ 昀椀xavam-se 
moradores, animados pelos fartos lucros provenientes do trânsito ininterrupto de comboios 

de seringueiros”.53 Nem mesmo as aldeias dos Kayapó escaparam desse processo, 

uma vez que as estradas que levavam às matas de exploração da borracha passavam 

próximas a elas.

Ainda de acordo com Audrin, os seringueiros e castanheiros costumeiramente se 

acampavam nas aldeias localizadas nas Arraias e Pau d’Arco e ali “negociavam milho, 

frutas e legumes a troco de fumo e ferramentas; às vezes, a troco de armas, munições e 

aguardente”.54 Em certa medida, pode-se a昀椀rmar que os seringueiros e castanheiros eram, 
a exemplo dos regatões do oeste amazônico do século XIX analisados por Cardoso, os 

agentes que ligavam os circuitos de troca indígena com o capitalista. Como destaca o autor, 

referindo-se aos “vendeiros dos rios”, eles “estiveram entre os agentes responsáveis por 

traduzir as mensagens do capitalismo expansionista nos sertões amazônicos, barganhando 

quinquilharias industrializadas numa economia ainda parcamente monetarizada”.55 

Como se percebe, a despeito de seus riscos,56 essa situação possibilitava aos 

Kayapó venderem os produtos de suas roças aos trabalhadores que se embrenhavam 

nas matas. De certa forma, essas trocas possibilitavam aos indígenas outra forma de 

acesso a bens manufaturados, além daquela que eles já estavam acostumados, isto é, a 

missão dominicana. A diversidade da produção indígena não passou incólume ao olhar do 

explorador alemão. Em sua viagem aos Kayapó, Krause passou por uma roça dos indígenas 

situada às margens da estrada que levava os caucheiros para as matas, onde se viam 

“moitas espessas de mandioca, bananas, milho, batata doce, urucú etc. Tudo está plantado 
em grupos e disposto de maneira bem ordenada”.57 

Não raras vezes, muitos dos jovens indígenas seguiam com essas comitivas para as 

matas a 昀椀m de tentarem a sorte na exploração da borracha, tal como 昀椀zera Aprígio após 
perder todos os seus bens, conforme mencionado no início do artigo. Em muitas partes 

da Amazônia, no contexto da economia gomífera do século XIX, a participação indígena 

foi fundamental na expansão da fronteira rumo a novas áreas a serem exploradas.58 Mas 

no caso de Aprígio, com o ocaso da borracha no sul do Pará, ele foi tentar a sorte na 

exploração da castanha.

Por outro lado, os anciões tinham certas ressalvas com relação a esse contato 

com adventícios em suas aldeias, de modo que “criticavam com aspereza os moços que 

53 Ibidem, p. 95, grifo do autor.
54 Ibidem, p. 183.
55 CARDOSO, Antônio Alexandre Isidio. O Eldorado dos deserdados: indígenas, escravos, migrantes, regatões e o 

avanço rumo ao oeste amazônico. 2018. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018. p. 91.
56 O principal risco aos Kayapó era justamente o contágio por doenças para as quais eles não possuíam anticorpos, 

o que resultava em vários casos de mortes nas aldeias. Em 1909, durante sua estadia entre os Kayapó, o 
explorador alemão W. Kissenberth notou um alto índice de mortalidade entre eles, de modo que ele prognosticou 
que em pouco tempo as duas aldeias – a do Pau d’Arco e da Arraias – se uniriam em apenas uma.

57 KRAUSE, op. cit., 1940b, p. 119.
58 CARDOSO, op. cit., p. 121.



12

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

aceitavam emprego de barqueiro ou de camarada”.59 Esses mesmos anciões rejeitavam 

ofertas de sal, açúcar e nem aceitavam carnes cozidas, mesmo que por vezes estivessem 
famintos. Dentre as três aldeias dos Kayapó, a que foi visitada por Fritz Krause havia 

sido recentemente transferida de sua posição inicial “mais para o interior porque eram 

incomodados pelos seringueiros que passavam pela região”.60 Ela era formada por 14 casas 

– kikré, na língua Mebêngôkre – dispostas em círculo. 

O 昀氀uxo constante entre Conceição do Araguaia e as matas em busca do caucho 
foram registrados por Krause durante sua ida para a aldeia. Ao longo de sua jornada 

numa “estrada larga e poeirenta”, com a mata fechada dos dois lados e pouca água, “de 

hora em hora, aparecem tropas que vêm ao nosso encontro ou que tomam a dianteira”. 

A bagagem desses trabalhadores, segundo ele, era constituída basicamente de 

“espingarda a tiracolo, e algumas provisões na mochila”.61 O próprio Aprígio, por várias 

vezes, presenciou esse 昀氀uxo de caucheiros entre a mata e Conceição do Araguaia. Em 
viagem realizada em 5 de agosto de 1914 à fazenda Santa Rosa, pertencente à missão, 

acompanhando frei Antonio Sala e frei Sebastião Tomaz, era esse o cenário ao longo da 

estrada: “Encontramos de tempos em tempos, no caminho, pessoas que retornam do 

interior com carga de caucho.”62 Àquela época, o preço da borracha brasileira já estava 

em desvalorização frente à concorrência internacional, no entanto a exploração ainda 

continuava na região.

Para além das trocas com os comboios de caucheiros e seringueiros que 

continuamente singravam o território Kayapó, a produção dos indígenas também era 

comercializada no vilarejo de Conceição do Araguaia. Para lá os indígenas frequentemente 

se dirigiam com o objetivo de visitarem seus 昀椀lhos no colégio da missão, para buscarem 
tratamento de saúde, se batizarem ou se casarem.63 Como lembra Audrin, “ao menos uma 

vez por ano, vinham aos nossos povoados e passeavam pelas ruas, homens, mulheres 

e crianças, vendiam frutas, papagaios e macacos, admiravam as lojas, assistiam mesmo 

inteiramente despidos, às festas religiosas”.64 A exemplo da Manaus do século XIX analisada 

por Bruno Braga,65 onde o luxo e a exuberância produzidas pela economia da borracha 

se encontram com uma “Manaus Aldeia”, Conceição do Araguaia era o resultado do 

59 AUDRIN, op. cit., p. 187.
60 KRAUSE, F. Nos Sertões do Brasil. Revista do Arquivo Público, ano 9, v. 92, p. 166, ago./set. 1943.
61 KRAUSE, op. cit.,1940b, p. 119.
62 Diário de frei Sebastião Thomaz, 5 ago. 1914. Documento manuscrito. Arquivo frei Bartolomeu de Las Casas. 

Caixa C5B (tradução minha).
63 A relação dos Kayapó com os sacramentos do batismo e do casamento na missão dominicana foge ao escopo 

deste texto, mas à luz das evidências documentais já analisadas e que oportunamente serão exploradas em 
outro texto, pode-se afirmar que, a exemplo de outros casos registrados na literatura historiográfica, precisa ser 
entendida em conformidade com os próprios horizontes simbólicos dos indígenas. Em Conceição do Araguaia, 
assim como no tempo em que foram alunos do Colégio Isabel nas décadas de 1870 e 1880, nas proximidades do 
presidio de Santa Leopoldina (atualmente Aruanã/TO), o batismo e o casamento eram muitas vezes agenciados 
pelos Kayapó como forma de obterem bens de consumo que lhes interessavam (SENA, 2021).

64 AUDRIN, José M. Os sertanejos que conheci. Rio de Janeiro: Agir, 1963. p. 183.
65 BRAGA, B. M. A cidade, os índios e a belle époque: Manaus no final do Século XIX (Amazonas – Brasil). 

Revista de História da UEG, n. 5, v. 1, p. 103-123, 2016.



13

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

encontro (não necessariamente harmônico) entre trabalhadores extrativistas, comerciantes, 

missionários e indígenas. 

Como se pode notar nos casos mencionados, o boom gomífero na região de 

Conceição do Araguaia proporcionou o encontro entre os mundos do trabalho da borracha 

e os circuitos indígenas de produção e comercialização. Quer fosse nas matas, dentro de 

suas aldeias ou mesmo durante suas idas à missão religiosa, os indígenas buscavam se 

valer dessas relações a 昀椀m de obter os bens que lhes interessavam. Cabe mencionar, 
no entanto, que os circuitos e as redes de trocas indígenas na região precedem a época 

da exploração da borracha e mesmo a fundação da própria missão religiosa no 昀椀nal do 
século XIX. Por meio de trocas comerciais ou das guerras, diversos produtos circulavam 

entre os indígenas, tais como armas de fogo, animais, mulheres e crianças, dentro de uma 

lógica de predação.66

É mister ressaltar, a exemplo de outros casos já mencionados na historiogra昀椀a que 
trata das experiências indígenas na fronteira,67 que essa relação não foi marcada apenas 

pela negociação, mas também por con昀氀itos entre indígenas, caucheiros e seringueiros no 
interior das matas, envolvendo especialmente os Gorotire e os Xikrin. Desde 昀椀ns do século 
XIX há registros dessas tensões, como mostra a imprensa paraense, que acompanhou e 

noticiou esses con昀氀itos em importantes centros de exploração da borracha no Xingu. Em 3 
de novembro de 1880, o jornal A Constituição noticiou o ataque dos “Karajá”68 à feitoria de 

um comerciante do Alto Xingu, chamado Luiz Carlos Barbosa. No ataque, eles “mataram 

dois homens e arrebataram um menor de 9 anos de idade”. Outro ataque foi realizado numa 

localidade chamada Bacabal, resultando “mortos três índios e ferido, numa perna, um dos 

nossos homens”.69 Em edição de 1883, O Almanak Paraense de Administração, Comércio, 

Indústria e Estatística descrevia os Karajá com um grupo de índios “nômades, que vivem do 

saque e do roubo”.70 

Em suas Notas antropológicas sobre os Cayapós, de 1909, o missionário dominicano 

frei Francisco Bigorre informou: “estes dias nos chegou a notícia que perto do Rio Fresco, 

índios teriam atacado cinco cabanas de borracheiros: o lugar era muito longe da estrada 

encontrada ano passado.”71 Segundo ele, não havia motivo para não pensar que se tratava 

66 GORDON, op. cit. SENA, op. cit. 
67 Além do já citado trabalho de Antônio Cardoso (2018), pode-se destacar também, para não se alongar nos 

exemplos, os seguintes trabalhos: HEINZ, Flavio M. (org.). Experiências nacionais, temas transversais: 
subsídios para uma história comparada da América Latina. São Leopoldo: Oikos, 2009. LINK, Rogério Sávio. 
Vivendo entre mundos: o povo Apurinã e a última fronteira do Estado brasileiro nos séculos XIX e XX. 2016. 
Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2016. 

68 Segundo Nimuendaju (1952), essa era a forma como os Kayapó eram denominados no Pará até 
aproximadamente o ano de 1918. Nesse sentido, não confundir com os Iny (Karajá) cujo território era às 
margens do rio Araguaia, e que não adentravam as matas do Pará, por receio justamente dos Kayapó, e do 
Mato Grosso, por receio dos Xavante.

69 Ataque de índios. A Constituição, Belém do Pará, ano 7, n. 246, p. 2, 3 nov. 1880.
70 Almanak Paraense de Administração, Comércio, Indústria e Estatística. Organizado por Belmiro Paes de 

Azevedo. Primeiro ano. Tipografia de Assis & Lemos, 1883. p. 222
71 BIGORRE, Francisco. Notes anthropologiques sur les Cayapós (1909). Para P. Guenin (rua Porte-Paris, 27 

Amiens) para L’Anthropos. Documento manuscrito. Arquivo frei Bartolomeu de Las Casas. Caixa C5A, missão 



14

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

dos próprios Gorotire. Numa localidade à jusante de Conceição do Araguaia, chamada 

Cinzeiro, frei Francisco conversou com “com alguns borracheiros que trabalham o caucho 

nas margens do rio branco e rio vermelho, a昀氀uentes da direita do Itacahyunas”,72 onde 

tomou conhecimento do encontro que estes trabalhadores tiveram com alguns indígenas 

que “parecem com aqueles que catequizamos em Conceição”. Diante dessa situação, 

informa o missionário, “o medo foi vivo de ambos os lados: os trabalhadores apanharam 

suas armas e se dispuseram a atirar nos índios”, mas não o 昀椀zeram. A edição de janeiro de 
1924 da revista Cayapós e Carajás informou aos seus leitores que os Gorotire localizados 

“nas matas que medeiam entre o rio Fresco e o rio Xingú, vivem em contínua inimizade e 
em perpétuas guerras com os caucheiros, ou cristãos extratores de borracha”.73

O missionário registra também um con昀氀ito ocorrido entre indígenas – 
provavelmente Xikrin, pois se tratava de seu território – e trabalhadores nas matas de 

Marabá em 1905: “tive conhecimento de uma luta sangrenta no alto-itacahyunas entre 

borracheiros de Marabá e índios encontrados no interior.”74 Naquela ocasião, um 

comerciante local organizou uma expedição que, ao se encontrar com os indígenas, 

descarregou seus ri昀氀es, matando alguns e afugentando outros. Dias depois, o grupo se 
viu cercado pelos mesmos indígenas, desta vez em número superior. Segundo o relato 
do missionário, a multidão fez “chover 昀氀echas” contra os “borracheiros”, que revidaram 
atirando: “As balas responderam às 昀氀echas, mas era necessário bater em retirada e fugir: 
quase não escapou nenhum dos borracheiros”.75

Mesmo os Kayapó catequizados em Conceição do Araguaia, e que negociavam 

com os caucheiros e seringueiros em suas aldeias, não estavam isentos dessas tensões, 

conforme veremos no tópico seguinte. Muitos dos con昀氀itos envolvendo indígenas e os 
criadores de gado, cujos rebanhos 昀椀cavam nas proximidades das aldeias, ocorriam devido 
às fogueiras acessas pelos indígenas em seus acampamentos e que, ao não serem 

apagadas devidamente, resultavam em incêndios que “aniquilavam, em poucas horas, as 

pastagens indispensáveis à criação de gados e animais, consumiam plantações, sobretudo 

canaviais”.76 A prática tradicional da pesca com o “suco venenoso das raízes do tingui”, 

realizada pelos Kayapó, era outro tema de tensão entre indígenas e sertanejos, pois ao 

beberem as águas contaminadas dos ribeirões, muitos animais domésticos dos sertanejos 

morriam. O gado dos sertanejos, por sua vez, ao serem criados soltos nos campos, 

estragavam as plantações dos indígenas. Segundo o missionário dominicano, os indígenas 

não hesitavam em 昀氀echá-los a título de vingança.77

indígena (tradução minha). 
72 Ibidem.
73 Os Gorotirés. Cayapós e Carajás, n. 7, ano 2, p. 4, 1° jan. 1924.
74 BIGORRE, op. cit.
75 Ibidem.
76 AUDRIN, op. cit., 1963, p. 185.
77 Ibidem.



15

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

Mas, em tempos de “ouro negro”, os indígenas buscaram auferir outras vantagens 

frente aos trabalhadores da borracha, sobretudo diante da condição de servidão por dívida 

a que eles estavam submetidos. Fosse na condição de trabalhadores ou negociando com 

estes, os Kayapó agiam como sujeitos do seu tempo, conforme veremos a seguir. 

“Simplórios e viciados”? indígenas e o aviamento no sul do Pará

Em 1908, Fritz Krause não pôde deixar de notar o preço exorbitante que era praticado no 

comércio de Conceição do Araguaia, o qual estava concentrado “nas mãos de três ou quatro 

casas comerciais grandes e de uma porção de negócios menores”, sendo a maior delas 

a Casa Goiana.78 As mercadorias ali comercializadas eram importadas, por via 昀氀uvial, de 
Belém (PA) ou Goiás (GO). Ao nos revelar a dimensão do sistema de aviamento ali existente, 

Krause relata que, antes de partirem para a mata, os trabalhadores recebiam dos patrões, 

controladores do comércio em Conceição do Araguaia, “roupas, espingarda (Winchester, pelo 

preço de 125$000), cartuchos etc. Tudo isso o seringueiro devia pagar, com um ordenado 

mensal de 40$000 a 50$000, antes de ganhar algo para si”.79 Esse saldo era ainda mais 

penoso tendo em vista o fato de que, muitas vezes, a esposa do seringueiro, que 昀椀cava em 
Conceição, realizava outras despesas no comércio do patrão.

Assim, ao retornarem das matas – em maior número nos meses de outubro 
e novembro, segundo Krause –, esses trabalhadores faziam as contas com seus 

patrões e então podiam quitar suas dívidas, o que muito di昀椀cilmente acontecia. Essa 
situação, na qual eram providenciados a um alto preço os produtos necessários 

aos trabalhadores antes de eles irem à mata, resultava em um círculo de dívidas 

interminável para o trabalhador em relação ao seringalista, notadamente dono da casa 

comercial em Conceição do Araguaia. O cenário descrito por Krause dá uma dimensão 

desse processo: “de hora em hora, quase chegam e partem tropas, geralmente com 

boa colheita; os grandes proprietários passam a cavalo, com numerosa comitiva, 

alguns deles senhores de 300 a 400 seringueiros. Estes vivem continuadamente na 

dependência do patrão”.80 Nesse sistema, o aviamento, conforme destacou Ianni, o 

seringueiro parecia ser um prisioneiro de seu trabalho.81

Os missionários dominicanos também registraram esses momentos em suas 

memórias. Ao se referir às relações estabelecidas entre indígenas e sertanejos durante o 

“tempo do ouro negro”’, Audrin a昀椀rma que os seringueiros “contratavam jovens silvícolas 
iludindo-os com promessas irrisórias, e ao 昀椀m de longas viagens e duras pelejas no 
interior das 昀氀orestas, pagavam-nos com miseráveis salários”.82 Tratava-se, segundo o 

78 KRAUSE, op. cit., 1940a, p. 156.
79 Ibidem, p. 157.
80 Ibidem.
81 IANNI, op. cit., p. 45.
82 AUDRIN, op. cit.,1963, p. 183.



16

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

missionário, de índios “simplórios e viciados” e, portanto, presas fáceis à sanha capitalista 

do seringalista. Muitos indígenas se envolviam na economia extrativista da borracha 

e, posteriormente, com a crise desta, da castanha, em Marabá. Como bem lembra 

Marília Emmi, a força produtiva e o capital envolvidos na exploração da borracha foram 

direcionados para a castanha.83 Aqui, mais uma vez, nos valemos da pena de Audrin:

Contratados para as safras de castanha ou de caucho, passavam longos 
meses no interior das matas insalubres, ou então empregavam-se como 
tropeiros ou barqueiros em viagens intermináveis. Quantos vigorosos rapazes 
e quantos valentes guerreiros vimos deixar a sua aldeia para ir morrer ao longo 
das cachoeiras por onde passavam remando pesados batelões, aniquilados 
pelas febres ou tragados pelos rebojos! Quantos moços robustos e alegres 
não mais voltaram as suas 昀氀orestas e jazem sepultados nos chapadões 
bravios ou no interior do “inferno verde”!84

Barqueiros, tropeiros e corpos de guerreiros robustos, aniquilados pela mata insalubre, pela 

febre e “sepultados” nos rebojos dos rios Araguaia e Tocantins, ou mesmo no interior das 

matas do “inferno verde”. A escrita de Audrin, traduzindo uma compreensão da própria ordem 

religiosa dominicana, buscava destacar as mazelas e os desastres causados aos indígenas, 

principalmente os Kayapó, durante o período de exploração da borracha. Foi durante esse 

período que os missionários dominicanos perderam o controle do poder temporal (político 

e administrativo) de Conceição do Araguaia. Vale ainda mencionar que, logo no início da 

exploração gomífera no sul do Pará, em 1904, frei Gil Vilanova viu na exploração da borracha 

uma forma de 昀椀nanciar a própria missão religiosa entre os indígenas, o que o fez se envolver, 

mesmo que por um curto período de tempo, no comércio da borracha, conforme mostra seu 

biógrafo, Estevão Gallais.85

Os relatos de Audrin evidenciam como os indígenas se envolveram na economia da 

borracha no sistema de aviamento. No entanto, pelas razões supramencionadas, buscou 

destacar os efeitos deletérios desse momento histórico de Conceição do Araguaia para 

a “cultura” indígena. Não há como negar a violência que os indígenas sofreram nesse 

processo de expansão da fronteira, o que resultou, além de mortes, na perda progressiva 

de seu território, haja vista o avanço dos seringueiros sobre suas terras, mas também de 

fazendeiros com seus rebanhos. 

A participação indígena e as violências praticadas contra eles durante a exploração da 

borracha na Amazônia têm sido destacadas pela historiogra昀椀a. Márcio Meira, já mencionado 
anteriormente, lembra que “desde cerca de 1850 até o segundo pós-guerra, houve um 

engajamento especí昀椀co de mão de obra indígena nos seringais da bacia do rio Negro, que 
representou o recrudescimento na exploração do trabalho extrativo de milhares de indígenas 

dos povos Tukano, Aruak e Maku”.86 Já Márcio Couto Henrique, a partir dos relatos de 

83 EMMI, op. cit.
84 AUDRIN, op. cit.,1963, p. 186.
85 GALLAIS, op. cit., p. 231-234.
86 MEIRA, op. cit., p. 225.



17

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

viajantes, destacou a presença da escravidão indígena durante a exploração gomífera na 

Amazônia no século XIX, apesar da proibição o昀椀cial.87 

Outro exemplo a ser citado é o dos Tukuna do Alto Solimões. Uma vez catequizados, 

eles “constituiriam uma reserva básica de trabalho para a empresa seringalista”.88 

Entretanto, ali a empresa seringalista deve ser vista mais como uma “unidade 昀氀exível, 
que pode estabelecer uma oscilação entre subsistência e importação ou exportação”.89 Os 

Tukuna, lembra Pacheco de Oliveira, cortavam a seringa, mas também faziam suas roças, 

numa atividade que envolvia toda a família. Para o caso de Rondônia, vale mencionar 

aqui o estudo de Carlos Trubiliano. Ali, os governos locais muitas vezes promoveram 

deslocamentos forçados de grupos indígenas – como, por exemplo, os Kanoê, Arikapú e 
Djeoromitxí – a 昀椀m de atender à demanda dos patrões por mão de obra para a exploração 
da seringa.90 Em Conceição do Araguaia, além da memória dominicana, cuja narrativa 

relega os indígenas à condição de passividade, poucos trabalhos destacam a sua 

participação na economia gomífera, e quando o fazem, 昀椀am-se muitas vezes no discurso 
dos próprios missionários, para quem os indígenas eram seduzidos por “mirí昀椀cas promessas 
de tra昀椀cantes inescrupulosos”.91 Um dos casos na historiogra昀椀a é o seminal trabalho de O. 
Ianni, já mencionado neste artigo. 

A construção da imagem dos indígenas como vítimas indefesas e passivas dos 

“brancos” foi muito bem analisada por Márcio Couto Henrique, que destacou, para o caso 

da Amazônia do século XIX, como a condição de passividade foi “imposta [aos indígenas] 

pelas autoridades das províncias e, em grande medida, incorporada pela historiogra昀椀a”.92 

No caso dos Kayapó, uma leitura a contrapelo da documentação pode nos apresentar outra 

dimensão desse processo, perscrutando assim suas agências.

Se para o missionário dominicano as promessas feitas aos indígenas pelos “tra昀椀cantes 
inescrupulosos” não passavam de enganação, enquanto sujeitos de sua história, os Kayapó 

pareciam saber muito bem o que estavam fazendo, em especial no que dizia respeito à 

aquisição de armas de fogo e munição. Além de adquiri-las por meio do comércio em suas 

aldeias, eles também passaram a obtê-las em troca das informações que forneciam aos 

seringueiros que buscavam rotas de fuga na mata para escapar de seus patrões e de suas 

impagáveis dívidas. Vejamos o relato do explorador alemão Fritz Krause:

O pouco que lhe resta é ainda diminuído por uma série de pequenas despesas, 
de modo que muitos trabalhadores nunca conseguem desembaraçar-se de 

87 HENRIQUE, M. C. O ouro negro e a escravidão vermelha: trabalho compulsório de índios na economia da 
borracha, Amazônia. In: SULIMAN, Sara da Silva; CENTURIÓN, Sara Concepción Chena (org.). História 
indígena e do indigenismo na Amazônia. 1ª ed. [S.l.]: Pedro e João Editores, 2018, p. 173-184.

88 PACHECO DE OLIVEIRA, João. Formas de dominação sobre o indígena na fronteira amazônica: Alto 
Solimões, de 1650 a 1910. Caderno CRH, Salvador, v. 25, n. 64, p. 17-31, p. 27, jan./abr. 2012.

89 PACHECO DE OLIVEIRA, cit., p. 29.
90 TRUBILIANO, C. A. B. Apontamentos sobre a economia da borracha e a exploração da mão de obra indígena 

em Rondônia. Revista Ñanduty, v. 5, n. 7, p. 45-63, 2017.
91 AUDRIN, op. cit.,1963, p. 186
92 HENRIQUE, Márcio Couto. Sem Vieira nem Pombal: índios na Amazônia no século XIX. Rio de Janeiro: 

EdUerj, 2018. p. 195



18

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

suas dívidas. Não admira, por isso, que grande número deles não torna a 
aparecer; entram pelo mato a dentro, à procura de outra paragem, para se 
livrarem da pressão das dívidas. Foi nessas circunstâncias que se originou a 
prática reprovável dos exploradores de darem espingardas aos Kayapó que 
os informam da existência de novos seringais”.93

Note-se a estratégia utilizada pelos indígenas para a obtenção de um item extremamente 

importante para sua proteção: as espingardas. Para tanto, eles buscavam se valer justamente 

da situação de exploração pela qual os seringueiros passavam e de seus planos de fugir de 

suas impagáveis dívidas. Vale ressaltar que o território agora explorado pelos seringueiros 

era habitado pelos Kayapó pelo menos desde o 昀椀nal do século XVIII e que, portanto, eles o 
conheciam muito bem, a ponto de poderem auxiliar os trabalhadores endividados em suas 

fugas de seus patrões e na busca por novos seringais. Nesse cenário, havia a preocupação 

de que, uma vez armados, os Kayapó representassem perigo à população de Conceição do 

Araguaia, razão pela qual o explorador denominou essa prática costumeira de “reprovável”. 

Fritz Krause estimava que na aldeia dos Kayapó do rio das Arraias havia 

aproximadamente 20 espingardas, enquanto na aldeia do rio Pau d’Arco, que era maior, 

dizia-se possuir entre 50 e 60 espingardas. Há registros da presença de armas de fogo entre 

os Kayapó da região desde pelo menos a década de 1860, quando eles estabeleceram 

contato e aliança com o presídio militar de Santa Maria do Araguaia, na margem direita do 

rio Araguaia, no território goiano. Ali eles trocavam caças e outros produtos por ferramentas, 

contas e armas de fogo. Por vezes, também se dirigiam àquela guarnição para fazer reparos 

em suas ferramentas e armas. Fundamental nesse sentido era a presença do missionário 

capuchinho frei Francisco do Monte S. Vito, com quem os Kayapó pareciam ter uma relação 

de con昀椀ança.94

No 昀椀nal da década de 1880, os Kayapó se distanciaram daquela guarnição e 
passaram a realizar ataques nas fazendas próximas ao presídio, de modo que, desde 

então, o seu território era evitado pelos brasileiros. Isso mudou na década de 1890, quando 

os já mencionados criadores de gado que migraram do Maranhão e Goiás se instalaram 

na região e criaram a localidade de Barreira de Santana. Com a fundação da missão 

dominicana em 1897 e, posteriormente, com a descoberta de caucho na região por parte 

dos não indígenas, os Kayapó puderam acessar novamente esse item fundamental tanto 

para a defesa do seu território quanto para a realização de suas guerras contra outros 

grupos indígenas, em especial os Gorotire. 

Não por acaso, diante dos temores da população local quanto a um possível ataque 

indígena, os Kayapó a昀椀rmavam que as armas eram “apenas para a luta contra os hostis 
Gorotire”.95 Evidentemente, isso não signi昀椀cava que eles não estivessem dispostos a 
usá-las contra os não indígenas, como bem lembrou Fritz Krause em seu relato: “há algum 

93 KRAUSE, F. op. cit.,1940a, p. 157.
94 SENA, op. cit.
95 KRAUSE, op. cit.,1940a, p. 158.



19

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

tempo se travou na mata uma luta entre brasileiros e Kayapó, em que os índios 昀椀zeram 
ótimo uso de suas espingardas”.96 Apesar disso, lembra o autor, os brasileiros venceram. 

Frei Francisco Bigorre lembra que sua primeira visita a uma aldeia dos Kayapó se deu 

justamente num contexto de tensão vivida entre os indígenas e os caucheiros. Segundo seu 

relato, “extratores de caucho, querendo acabar com os Índios Cayapós, 昀椀zeram correr um 
boato de que a tribo se dispôs a atacar diversos centros de extração”.97 Dizia-se que eles 

parariam os mantimentos enviados aos trabalhadores nos centros de extração, matariam os 

seringueiros e atacariam as fazendas. De acordo com o missionário, tudo isso não passava 

de uma invenção, no entanto, três indígenas foram assassinados. Quando ele se dirigiu à 

aldeia, eis a cena que presenciou:

Imagine cerca de cinquenta grandes homens fortes sem um 昀椀o sobre a pele, 
alguns o corpo pintado tão preto com o suco do jenipapo, outros vermelhos 
dos pés à cabeça, e outros, coloridos de vermelho e de preto, todos com 
círculos vermelhos em torno dos olhos, que aumentam a selvageria do olhar. 
Eles portam grandes lanças, arcos, machados enormes, cassetetes, com 
gritos às vezes agudos, às vezes gutural, sempre discordantes. Eles estavam 
em termo de guerra [...].

É difícil dizer com exatidão quando se deu esse evento, uma vez que, infelizmente, o 

documento não está datado. Entretanto, alguns aspectos nos ajudam a situá-lo entre os 

anos de 1905 e 1909: frei Francisco Bigorre chegou à missão no ano de 1902, vindo da 

França juntamente com frei Gil Vilanova e mais quatro irmãs dominicanas, após o Capítulo 

Provincial de Marselha. No ano de 1909, frei Francisco escreveu e endereçou para a revista 

Antropos, na França, o manuscrito intitulado Notas antropológicas sobre os Cayapós. No 

texto, o missionário apresenta um alto grau de conhecimento da cultura e da organização 

desse grupo indígena, algo que sugere um contato frequente com os indígenas, inclusive 

suas aldeias. Talvez fosse a esse o episódio ao qual Fritz Krause se referia. De todo modo, 

o que ele nos revela é que, diante de um cenário tão adverso como aquele em que se 

encontravam, com o seu território em disputa com caucheiros e fazendeiros, possuir armas 

de fogo era de suma importância. 

Conforme já mencionado, essas armas também eram utilizadas em suas guerras 

contra os Gorotire. Audrin, lamentando a prática de venda de armas para os indígenas, 

dizia: “funestas consequências trazia a venda de armas e munições aos índios, que as 

procuravam a todo transe com a intenção de realizar vinganças ou ataques contra tribos 

inimigas”.98 Foi numa dessas guerras que Aprígio e sua mãe foram raptados e inseridos 

entre os Kayapó do Araguaia. Conforme apontado por Gordon, historicamente, após a cisão 

entre os grupos Mebêngôkre, seguia-se a guerra entre as diferentes aldeias, resultando no 

96 Ibidem.
97 BIGORRE. F. Uma visita à aldeia... Documento manuscrito. Arquivo frei Bartolomeu de Las Casas. Caixa 

C5A, missão indígena (tradução minha). 
98 AUDRIN, op. cit.,1963, p. 184.



20

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

rapto de crianças e mulheres.99 Desde que os Gorotire migraram para as matas do Xingu, 

separando-se do grupo que permaneceu na bacia do rio Pau d’Arco, entre 1840 e 1860, eles 

passaram a se hostilizar e guerrear entre si. Ao longo da segunda metade do século XIX, a 

documentação o昀椀cial da província de Goiás registrou vários casos de con昀氀itos entre esses 
dois grupos.100 Em 1940, Curt Nimuendaju coletou entre os Kayapó do Araguaia vários 

relatos e mitos do grupo, incluindo os sobre as guerras com os Gorotire.101 

Além do a昀氀uxo cada vez maior de armas de fogo entre os indígenas, cabe aqui 
destacar outra importante mudança ocorrida entre os Kayapó, e que dizia respeito à 

liderança das aldeias. Fritz Krause notou que dos cinco ou seis caciques da aldeia por ele 

visitada, a maioria falava português: “como se escolhessem de preferência homens que 

falavam bem o português, os caciques eram, em sua maioria, antigos alunos da Missão 

[dominicana]”.102 É mister ressaltar ainda que entre os líderes indígenas da guerra por ele 

mencionada entre Kayapó e os brasileiros estavam ex-alunos da missão religiosa. Esses 

aspectos sugerem que uma vez tendo sido catequizados pelos dominicanos, muitos 

indígenas, ao voltarem para as suas aldeias, não só não perdiam o vínculo com a sua 

comunidade e seu modo de vida, como também assumiam posição de liderança. Esse era 

um novo tempo, e os Kayapó, como sujeitos históricos que eram – e são –, compreendiam 

que era preciso mudar. Desse modo, eles o 昀椀zeram, mas não nos termos pretendidos pelos 
missionários dominicanos, mas segundo os seus próprios interesses. De certo modo, a 

exemplo dos indígenas do Rio de Janeiro colonial analisados por Maria Regina Celestino de 

Almeida,103 pode-se dizer que eles estavam mudando e não sendo mudados.

Considerações 昀椀nais

A história de Aprígio, apresentada na abertura deste texto, poderia sugerir a alguns a ideia de 

que os missionários prevaleceram, e que os grupos indígenas do sul do Pará, especialmente 

os Mebêngôkre-Kayapó, estavam catequizados e civilizados pelos missionários dominicanos. 

Isso poderia ser interpretado como um típico caso de aculturação, conforme argumentariam 

autores como Herbert Baldus104 e Egon Schaden.105 Schaden (1967), por exemplo, destaca 

que uma das dimensões da aculturação indígena é a psicológica. Para ele, a “crise psicológica” 

99 GORDON, op. cit., p. 123.
100 SENA, op. cit.
101 Esses relatos e narrativas míticas foram organizados e publicados pelo antropólogo Eduardo Viveiro de 

Castro, no ano de 1986: VIVEIROS DE CASTRO (org.). Mitos indígenas inéditos na obra de Curt Nimuendaju. 
Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, n. 21, 1986.

102 KRAUSE, F. Nos sertões do Brasil. Revista do Arquivo Municipal, ano. 9, v. 95, p. 67, abr.1944.
103 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Metamorfoses indígenas: identidade e cultura nas aldeias coloniais 

no Rio de Janeiro. 2ª ed. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 2013. 
104 BALDUS, H. O xamanismo na aculturação de uma tribo tupi do Brasil Central. Revista do Museu Paulista, n. 

15, p. 319-27, 1964.
105 SCHADEN, Egon. Aculturação e assimilação dos índios do Brasil. Revista do Instituto de Estudos brasileiros, 

São Paulo, n. 2, p. 7-14, 1967. SCHADEN, Egon. Aculturação indígena. São Paulo: Ed. Pioneira/Ed. da 
Universidade de São Paulo, 1969.



21

Nos tempos do “ouro negro”

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

resultante desse processo ocorre quando o índio “já não considera evidente e indiscutível que 

as instituições e os valores de origem são os únicos válidos para orientar seu comportamento, 
conceber o tipo de personalidade ideal e dar sentido à vida”.106 

Longe de uma pretensa crise de identidade, o caso de Aprígio revela um processo 

histórico no qual os Kayapó, em contato com o mundo do kubẽ, tiveram seu modo de vida 

e sua cultura profundamente marcados, sem contudo deixarem de ser o que sempre foram. 

Como bem lembra Mintz, “[...] as pessoas conduzem a maior parte de suas ações com base 

em suas experiências e aprendizados passados”.107 No caso de Aprígio, assim como de 

vários outros Kayapó, a missão dominicana de Nossa Senhora da Conceição do Araguaia 

representou para o grupo não apenas novos desa昀椀os, mas também novas oportunidades.
O período de exploração da borracha é descrito pelos próprios missionários como 

um momento no qual a vida religiosa da missão foi duramente prejudicada por aqueles que 

ali estavam em função da especulação e exploração da borracha, trazendo consigo toda 

sorte de vícios e valores contrários àqueles que os missionários buscavam imprimir àquela 

população. Com relação aos indígenas, segundo os dominicanos, esse foi um momento em 

que eles, indefesos e passivos, foram ludibriados por propostas infundadas dos caucheiros 

e, com isso, acabaram por perder suas vidas nas matas da região durante a exploração 

da borracha. Aqueles que sobreviviam, ainda segundo os missionários, ao retornarem para 

suas aldeias, já estavam completamente alheios ao seu modo de vida “tradicional”. Vale, 

porém, lembrar que as próprias aldeias eram descritas como espaços onde a bebedeira 

começou a ser uma realidade presente nesse período.

Em que pese os processos de violência aos quais os Kayapó foram submetidos 

durante esse período – que não podem e nem devem ser negados –, a documentação aqui 

analisada nos mostra justamente as diferentes estratégias mobilizadas pelos indígenas 

em contato com esses sujeitos da fronteira, indo além de um paradigma da perda ou da 

aculturação. Eles negociavam produtos de suas roças em Conceição do Araguaia, mas 

também com as caravanas de caucheiros que passavam por dentro de seus territórios, e 

com isso adquiriam vários instrumentos fundamentais para sua existência nesses novos 

tempos, dentre eles as armas de fogo e ferramentas. Valendo-se de seus conhecimentos da 

região, adquiriam também armas de fogo ao ajudar os trabalhadores que buscavam fugir de 

suas dívidas impagáveis. 

Se por um lado, essas armas eram fundamentais em suas guerras contra outros 

grupos indígenas, prática que ocorria antes mesmo da chegada dos missionários na 

região, por outro, a população local, notadamente os caucheiros, também tinha ciência da 

disposição dos guerreiros Kayapó em usá-la contra eles na defesa de seus territórios. Darcy 

Ribeiro, em Os índios e a civilização, ressaltou que, uma vez em contato com a sociedade 

106 SCHADEN, op. cit., 1967, p. 8-9.
107 MINTZ, op. cit., p. 235.



22

Laécio Rocha de Sena

Revista Mundos do Trabalho, Florianópolis | v. 17 | p. 1-22 | 2025
e-ISSN: 1984-9222 | DOI: https://doi.org/10.5007/1984-9222.2025.e100683

nacional, caberia aos índios apenas três possibilidades: fugir, lutar ou se acomodar ao 

mundo o outro.108 A experiência dos Kayapó do Araguaia aqui analisada nos mostra um 

cenário bem mais complexo que aquele teorizado por Ribeiro (1970). A relação estabelecida 

com os criadores de gado da povoação de Barreira de Santana, com os missionários 

dominicanos e, posteriormente, com os caucheiros durante a exploração da borracha não 

representou, de modo algum, uma acomodação indígena ao mundo do “branco”, mas uma 

forma de buscar manejá-lo segundo seus próprios interesses.

Recebido em: 17/06/2024

Aprovado em: 05/05/2025

108 RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no Brasil moderno. 7ª ed. 
[S.l.]: Global Editora: 2017 [1970].


