Do Congo ao Tango:

associativismo, lazer e identidades entre os afro-
, *
portenhos na sequnda metade do século XIX

Leonardo Affonso de Miranda Pereira”

Resumo: Ao longo do século XIX, os africanos escravizados e seus descendentes trataram, em varias capitais da
América, de articular associagbes e sociedades nas quais pudessem expressar e legitimar suas redes de
identidade social e étnica. Entre essas localidades destaca-se, pela proximidade geografica com o Rio de Janeiro,
a regido do rio da Prata, especialmente a cidade de Buenos Aires. Dada a configuracdo das rotas do comércio de
escravos pelo Atlantico, trata-se de uma regido que recebeu um grande contingente de cativos cuja origem era
semelhante aquela do Sudeste brasileiro, com supremacia clara de escravos vindos da Africa centro-ocidental.
Ainda que no caso portenho o contingente de escravos importados tenha sido significativamente menor do que
na Corte Imperial brasileira, na segunda metade do século XIX ainda era intensa a presenca de
afrodescendentes entre os trabalhadores da capital argentina. A partir de tal constatacdo, esta apresentacdo
pretende analisar as singularidades dos caminhos e estratégias adotadas no periodo pelos afro-portenhos, a fim
de articular suas identidades, de modo a refletir sobre o modo especifico pelo qual eles enfrentaram, na regido
do Prata, a tensdo entre sua origem étnica e seu perfil social.

Palavras-chave: Associativismo; Buenos Aires; Identidades africanas; Lazer; Trabalhadores.

Abstract: Throughout the nineteenth century, enslaved Africans and their descendants have tried, in various
cities of America, to articulate association sand societies in which they could express and legitimize their social
network sand ethnic identity. Among these places stand out, by geographical proximity to the Rio de Janeiro,
the Rio da Prata region, especially the city of Buenos Aires. Due to the configuration of the Atlantic slave trade
routes, this is an area that has received a large number of captives whose origin was similar to that of
southeastern Brazil, where there was a strong supremacy of slaves from west-central Africa. Even if the number
of slaves imported to Buenos Aires was significantly lower than in the Brazilian Imperial Court, in the second
half of the nineteenth century there was still intense presence of African descent among workers in the
Argentine capital. For this reason, this presentation aims to analyze the singularities of the ways and strategies
adopted by afroportenhos to articulate their identities. The main objective is to reflection the specific way in
which they faced, in the Plata region, the tension between their ethnicity and their social profile

Keywords: Associations; Buenos Aires; African Identities; Leisure; Working class.

" Este artigo é fruto de uma pesquisa desenvolvida em Buenos Aires com apoio do “South-South Exchange
Programme for Research on the History of Development” (SEPHIS). Agradeco os comentarios e criticas de Cris-
tiana Schettini, Fabiane Popinigis, Antonio Luigi Negro, Paulo Fontes, Alvaro Nascimento e dos membros do
grupo “Intersec¢do Africana”, da PUC-Rio.

" Professor do Departamento de Histdria da PUC-Rio. Email: leonardo@puc-rio.br

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.



mailto:leonardo@puc-rio.br

DO CONGO AO TANGO

Em 21 de outubro de 1857, o Chefe de Policia da Provincia de Buenos Aires recebeu
um oficio singular. Em trés paginas cuidadosamente redigidas, Pedro Silva e Antonio Vega,
que se apresentavam respectivamente como o presidente e o secretario geral da “Sociedad
Africana Conga”, solicitavam que ele arbitrasse uma disputa interna entre seus sécios. Para
isso os signatarios comecavam a peticdo com a explicacdo dos antecedentes da questdo, na
qual tratavam dos primdrdios da sociedade:

No ano de 1809, quando os africanos éramos escravos, essa Sociedade Conga
comprou, em unido com os Loangos, o terreno que hoje possui esta sociedade, [...]
com a ajuda que nossos amos nos davam nos dias festivos e as possibilidades de
acdo que eles nos permitiam. Esta unido durou até o ano 1820, quando se separou
a Sociedade Loango, recebendo seus haveres em justa proporcao até aquele ano.
Viviamos em uma unido pacifica, formamos nossa Casa de Reunides. [...] Era dado o
cumprimento devido a nossos estatutos, e se davamos socorros devidos aos
doentes, se sepultavam os sdcios finados, como ordenado pelo mesmo; e ao
mesmo tempo substituiamos a cada ano os sécios falecidos, como definem nossos
estatutos, mas Senhor Chefe, aos poucos [..] se criaram varios
disturbiospromovidos por aqueles que iam se incorporando ao nosso grémiol.

O relato nos apresenta alguns indicios tanto sobre a ldgica de articulacgdo inicial desta
sociedade quanto sobre o seu desenvolvimento. Formada em um momento anterior a
propria independéncia argentina, no qual era ainda efetivo o trafico negreiro para a regido
do Prata (que sé se extinguiria em 1824) e a escravidao (formalmente abolida na Argentina
pela Constituicio de 1853)%, ela se apresentava, de inicio, como um meio de
estabelecimento de lacos de convivio e unido entre certo grupo de escravos de origem
africana. Ainda que fosse caracterizada como fruto das “possibilidades de acao” propiciadas
por seus senhores, ou até mesmo de seus auxilios diretos, tratava-se claramente de um
espaco de organizacdo autOnoma desses escravos de origem africana — através do qual
constituiam suas redes de solidariedade, capaz de ampard-los nas dificuldades cotidianas
através do principio da ajuda mutua.

Era a quebra deste principio de solidariedade que, aparentemente, explicava a
solicitacdo dos signatarios do oficio. Como sugere o nome que escolheram para a sua
associacao, esta havia se formado a partir da suposicdo, por parte de seus sécios, de uma
identidade constituida de antemdo. Ao se referirem a “Nacdo Conga”, eles se remetiam a
uma suposta origem em comum, situada na regido centro-ocidental da Africa — onde se
destacara, por séculos, o importante Reino do Kongo, uma das mais importantes regides
exportadoras de escravos do mundo atlantico®. Em um momento no qgual elementos tao

L “Sociedad Africana Conga”, Archivo General de la Nacion. Sala X, 31-11-5.

*Sobre a condicdo juridica dos escravos portenhos antes desse momento, ver Magdalena Candioti, “Altaneros
y libertinos. Transformaciones de la condicién juridica de los afroportefios en la Buenos Aires revolucionaria
(1810-1820)”, Desarrollo Econémico, IDES, Buenos Aires, vol. 50, N° 198, julio-setiembre 2010 (pp. 271-296).

3 Cf. Paul Lovejoy, “A Africa e a escraviddo”, em A escravidéo na Africa. Uma histéria de suas transformagées,
Rio de Janeiro, Civilizagdo Brasileira, 2002, pp. 27-56; e Ronaldo Vainfas e Marina de Mello e Souza, “Catoliza-

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

diversos como regido de origem ou porto de embarque acabaram por configurar para os
africanos na América bases de constituicdo de identidades antes incipientes, na afirmacao
de novas “nacdes” africanas®, a regido de origem aparecia de fato como um importante
substrato para as muitas formas de articulagdo de identidades e solidariedades entre os
africanos escravizados da América. Era assim a partir de uma légica identitaria engendrada
pelos préprios africanos no processo de escravizacdo que se explicava a formacdo da
“Sociedad Africana Conga” de Buenos Aires”.

N3o que aquele constituisse um caso isolado em meio a experiéncia dos africanos e
seus descendentes na América. Ainda que remetida ao contexto especifico da provincia de
Buenos Aires, a proposta de forma¢dao de uma sociedade como aquela fazia parte de um
processo mais amplo que, naquelas décadas, ajudou a configurar associacdes do género em
varias outras localidades do mundo atlantico. Bem conhecido, nesse sentido, é o caso da
Sociedade Beneficente da Nagdo Conga formada no Rio de Janeiro, cujos sécios pediram em
1861 ao Conselho de Estado do Império sua licenga para funcionamento®. Como no caso de
sua congénere portenha, o nome escolhido para a sociedade ndo deixava duvidas sobre o
tipo de identidade nela celebrada. J& no primeiro artigo de seus estatutos, definia-se que
aquela sociedade seria “composta de pessoas que pertencam a mesma nacdo, e que sejam
livres, podendo ser admitidas em seu grémio os filhos, e filhas das mesmas nascidos neste
Império, e que sejam de cor preta”. Em um momento no qual o associativismo entre os
trabalhadores tinha no mutualismo sua base principal7, esses trabalhadores negros tratavam
de relacionar tal intuito com a delimitagdo de uma origem étnica especifica de seus sécios,
capaz de definir para eles uma “nacdo” prépria. De forma similar ao que acontecia em
Buenos Aires, era assim como uma sociedade de ajuda mutua para um grupo especifico de
negros cariocas que se apresentava a nova associagao.

Acabavam ai, no entanto, as semelhangas entre as duas associa¢des. Por mais que
partissem de um mesmo principio identitario, cuja legitimidade estava na suposta origem
comum de seus socios — explicavel a partir dos dados do trafico atlantico, que sugerem ser a
Africa Central a regido de origem da maior parte dos escravos levados tanto ao sudeste
brasileiro quanto a regido do Rio da Prata—, as duas sociedades participaram de processos
sociais que estavam longe de se reduzir a uma mesma ldgica. Elas estavam separadas, de
fato, pelas realidades especificas com as quais se deparavam. Por um lado, os afro-
portenhos se viam em uma sociedade e em um sistema politico muito diferente daqueles

¢do e poder no tempo do trafico: o reino do Congo da conversdo coroada ao movimento antonino, séculos XV-
XVIII”. Tempo. Niterdi, v. 3, n.2 6, 1998

* Mariza Carvalho Soares, “Nacdes e grupos de procedéncia no Atlantico escravista”, em Da Africa ao Brasil,
Vitéria, Flor e Cultura, 2007, pp. 131-157.

> Sobre 0 modo pelo qual se deu o processo de articulacdo identitaria entre os escravos levados da Africa cen-
tral para o sudeste brasileiro, ver Robert Slenes, ““Malungu, ngomavem!’ Africa coberta e descoberta no Bra-
sil”, Revista USP, no. 12, dez-jan-fev 1992, pp 48-67.

® cf. Sidney Chalhoub em Machado de Assis, historiador, Sao Paulo, Companhia das Letras, 2003.

7 Cf. Ronaldo Pereira de Jesus, “A experiéncia mutualista e a formag3o da classe trabalhadora no Brasil”, em
Jorge Ferreira Daniel Aardo Reis Filho (orgs.). As esquerdas no Brasil (vol. 1) — A formacgdo das tradicées (1889-
1945), Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 2007.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

entdo existentes no Brasil, sendo obrigados a articular suas redes de solidariedade a partir
do didlogo com as formas especificas da organizacdo politica e social locais. Por outro, ainda
que fosse muito maior do que se costuma supor a presenga de afrodescendentes entre os
trabalhadores da capital argentina na segunda metade do século XIX®, n3o resta duvidas que
no caso portenho o contingente de escravos importados tenha sido significativamente
menor do que na regido da Corte Imperial brasileira®~em uma desvantagem numérica que
seria intensificada, ao longo das décadas, pela massiva chegada a Buenos Aires de imigrantes
de origem europeia.

Ante a particularidade da situacdao com a qual se defrontavam os afro-portenhos, a
aparente similaridade sugerida pela organiza¢ao se sociedades baseadas em uma identidade
“conga” no Rio de Janeiro e em Buenos Aires se apresenta como um problema a ser
analisado. Se qualquer tentativa de comparacao direta dos dois casos esbarra na profunda
diferenca que ja afastava entdo as duas sociedades, a base transnacional desta histéria faz
com que pensa-los através de perguntas cruzadas seja um bom meio de refletirmos sobre
suas especificidades. Para além da caracteriza¢do do sentido amplo deste movimento, ligada
a configuracdo de identidades africanas no mundo atlantico, cabe assim enfrentar tais
particularidades — de modo a buscar tanto as ldgicas especificas que alimentaram na capital
portenha este tipo de identidade quanto as consequéncias de tal opcdo para o modo
peculiar pelo qual os trabalhadores negros de Buenos Aires enfrentaram, nas décadas
seguintes, a tensdo entre sua origem étnica e seu perfil social.

Por mais que partissem da configuracdo de uma identidade que justificavam pela
suposta origem em comum de seus membros, ndo era para afirmar ou justificar esta
identidade que os diretores da “Sociedad da Nagdo Conga” enviaram em 1857 ao Chefe de
Policia sua solicitacdo. Como eles mesmos explicam no documento, o que estava em jogo
era uma disputa de bens com outras associacées congéneres, que reivindicavam a posse de
sua sede. Para apresentar a contenda, os signatdrios explicam que a identidade Conga
sugerida pelo nome da associacao incorporava, de inicio, os africanos originarios de Loango
— outro reino da Africa centro-ocidental, cuja lingua guardava certa proximidade linguistica
com os Congos™’. Unidos inicialmente em uma Unica sociedade, congos e loangos acabaram,

8 Cf. George Reid Andrews, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800—1900, Madison, University of Wisconsin
Press, 1980.

° Conferir, a este respeito, o site http://www.slavevoyages.org/tast/index.faces, que contém uma base de da-
dos com as viagens feitas pelos navios envolvidos no trafico atlantico de escravos. Embora seja impossivel defi-
nir o numero certo de escravos levados ao Rio de Janeiro e a Buenos Aires, esses dados mostram que a regido
sudeste do Brasil recebeu mais de 2.200.000 de escravos africanos, em sua maior parte provenientes da Africa
centro-ocidental, enquanto a regido do Prata recebeu cerca de 98.000 deles. Consultado em 7 de fevereiro de
2012.

% para uma reflexdo sobre as bases linguisticas comuns das diversas comunidades de fala na Africa Central-
Ocidental, que permitiam a comunicagdo e as trocas culturais entre povos diversos da regido, ver Marcos
Abreu, Ladinos e bocais : o regime de linguas do contrabando de africanos, (1831-c.1850), Dissertacdo de Mes-
trado em Histéria, Campinas, UNICAMP, 2012, pp. 116-125.

julho - dezembro de 2011



http://www.slavevoyages.org/tast/index.faces

LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

porém por se separar, na criagdo de uma nova associa¢do. Nesse momento, as posses da
sociedade original, como o terreno em que promovia suas celebracdes, viraram alvo da
disputa entre seus membros. O caso mostra que a organizagdao de tais sociedades, ao
mesmo tempo em que servia para articular as redes de solidariedade entre esses
afrodescendentes, acabou também por dar forma a suas diferencas — mesmo quando se
tratava de africanos origindrios de uma mesma regido geografica.

Para que possamos compreender tal fenbmeno, cabe tentar interpreta-lo a partir da
I6gica politica e burocratica que alimentou sua constituicao. De fato, ao longo do século XIX,
as sociedades africanas tiveram, na Provincia de Buenos Aires, uma forga e visibilidade muito
maiores do que aquela verificada por grupos como a Sociedade da Nagao Conga do Rio de
Janeiro. Chegando a compor cerca de 30% da populacdo local no momento de sua
independéncia, em 1810, os afro-portenhos fizeram de tais associacdes, ao longo daquele
século, a base principal de sua organizacdo identitaria'’. De inicio sua importancia se ligava
ao apoio politico buscado entre elas por Juan Manuel Rosas, que governou a Provincia por
dois periodos entre 1829 e 1852%2. A partir da segunda metade daquele século, no entanto,
a queda de Rosas permitiu que muitos intelectuais passassem a tentar afirmar uma efetiva
identidade para a nacdo argentina, baseada na oposicdo entre civilizacdo e barbdrie — a ser
combatida tanto pela instru¢do, que amenizaria os efeitos do barbarismo dos negros e
indigenas locais, quanto pela imigracdao de mao de obra europeia, capaz de diminuir sua
forca e importéncia13. N3do por acaso, ao longo daquele periodo as sociedades africanas
passariam a ser objeto de um severo controle por parte das autoridades policiais portenhas.

Tal controle se explicava pela presenca ainda significativa desses afro-portenhos na
sociedade argentina do periodo. Por mais que, em virtude da intensa imigracdo europeia da
segunda metade do século XIX, o nimero de africanos e seus descendentes diminuisse
drasticamente em termos relativos ao longo daquele século — passando de 30% da
populagdo da Provincia em 1830 para apenas 2% em 1887 —, em termos absolutos esta
diminuicdo foi muito menor, indo de 9.615 para 8.005 individuos'*. Em um momento no
qual se tentava definir para a Argentina a marca da civilizagao, a delimitagdo e a vigilancia
sobre tais grupos tornavam-se questdo crucial para as elites portenhas. De modo mais claro
do que no Rio de Janeiro, as sociedades e associagdes por eles formadas passariam assim a
depender de um pedido formal de funcionamento, devendo ainda relatar as autoridades
cada mudanca em seus estatutos ou na composicio de suas diretorias™.

' ¢f. Marta Goldberg, “La poblacién negra y mulata en la ciudad de Buenos Aires”, Desarrollo Econémico, v. 16,
n. 61 (1976); e Maria Verdnica Secreto, “Justica na desigualdade: acGes de liberdade, papéis de venda e justo
preco. Rio da Prata, 1776-1815", Afro-Asia, 42 (2010), 27-62.

2 et George Reid Andrews, “The Afro-Argentine Officers of Buenos Aires Province, 1800-1860”, The Journal of
Negro History, vol. 64, no. 2 (Spring 1979), p. 92.

B ¢f. Maria Elisa Mader, Civilizagdo e barbdrie: a representagdo da nagdo nos textos de Sarmiento e do Viscon-
de do Uruguai, Tese de doutorado em Histéria, UFF, 2006.

' ¢f. Marfa Verénica Secreto, op. cit., pp. 29-30.

> Sobre a presenca negra em Buenos Aires e a sua progressiva invisibilizacdo, em contraposicdo as explicacdes
tradicionais de que os negros “desapareceram” gracas a guerras e epidemias, ver George Reid Andrews, The
afro-Argentines of Buenos Aires, 1800-1900, op. cit..

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

Tais regras fizeram com que no caso de Buenos Aires se verificasse um movimento
associativo muito mais intenso do que aquele que alimentava, no Rio de Janeiro, a formacao
da Sociedade da Nagdo Conga. Os arquivos policiais da cidade guardam os registros de pelo
menos 39 sociedades civis formadas por africanos de diferentes regides e seus
descendentes, permitindo que acompanhemos suas atividades ao longo da segunda metade
do século XIX. Era o caso, entre outras, da “Sociedad Africana Lubolo”; da “Nacién Monjola”;
da “Nacién Loango”; e da “Sociedad Africana Mina Maji”*®. Ao mesmo tempo em que
afirmavam por meio dessas sociedades sua origem africana comum, os negros portenhos
tratavam também de expressar, através delas, suas diferengas — explicitadas no modo pelo
qual cada uma das 39 sociedades presentes em tal documentagao justificava sua identidade
especifica. De fato, cada uma dessas associacdes formadas por negros e mesticos precisava
assumir uma identidade diferenciada, capaz de singularizd-las ante outros grémios criados
em Buenos Aires no mesmo periodo.

Claro que este processo de afirmacao de identidades e diferencas entre os africanos
foi fruto ndo sé das origens diversas dos escravos, mas também do compartilhamento de
processos sociais especificos por parte de seus soécios. Se este processo identitdrio se
apresentava de forma naturalizada, baseada em uma suposta origem comum, o modo pelo
qual se articularam estas sociedades na segunda metade do século XIX mostrava que elas
eram fruto da Histéria. Em 1854, por exemplo, apresentava-se ao chefe de policia uma
sociedade que adotava o singular nome de “Negros Baianos”, em uma referéncia explicita a
um dos estados brasileiros que concentrava maior nimero de afrodescendentes'’. Dois anos
depois, era a vez de a sociedade “Protectora Brasileira” apresentar seus estatutos, que
explicitavam o “objetivo de fomentar o espirito de associacdo e protecdo mutua” entre os
negros brasileiros residentes na capital portenha — muitos dos quais haviam atravessado a
fronteira rumo a regido do Prata para conseguir a liberdade de que ndo desfrutavam no
Brasil'®. Nesse e em outros casos, ficava claro gue nao era o reconhecimento de uma mesma
origem que sustentava aquela identidade, mas sim o compartilhamento de costumes e
experiéncias vividas na regidao do Prata.

Note-se, a tal respeito, que muitas dessas associacdes apenas tratavam de dar um
contorno juridico instituido para lagos identitarios forjados em outros espagos, como as
irmandades religiosas. Em 1856, por exemplo, um grupo se apresenta ao chefe de policia
local com o pedido de reconhecimento de uma “Sociedad de La Nacidn Brasilena”. Por mais
gue fosse pela origem comum que definiam sua identidade, eles afirmavam no pedido ja
estar associados como membros da Irmandade San Gaspar. Em meio ao processo de escolha
de sua diretoria, chegam mesmo a se confundir, asseverando que haviam escolhido o

®Archivo General de la Nacién. Sala X, 31-11-5.

7« sociedad Brasileira Baianos”, Arquivo General de La Nacion, Sala X, 31-11-5

8 “Sociedad Africana Protectora Brasileira”, Arquivo General de La Nacidn, Sala X, 31-11-5.Sobre a pratica de
busca de “solo livre” por parte dos escravos brasileiros, ver Rachel da Silveira Caé, Escraviddoe liberdade na
construgdo do Estado Oriental do Uruguai (1830-1860), Dissertacdo de Mestrado, UNIRIO, 2012.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

presidente da nova associacdo em uma “reunido dos membros da Irmandade San Gaspar”lg.
N3do por acaso, ao fim desse processo de reconhecimento, j4 era como a “Sociedad San
Gaspar’que se apresentava a nova associagdao. Casos como este indicam que, longe de
representar uma ligagao natural entre os componentes desses clubes e as culturas de
origem no continente africano, tais sociedades representavam apenas um meio de
expressao de lacos e aliancas tecidos entre eles no contexto da didspora.

A forma assumida por estas associacdes em Buenos Aires, no entanto, nada tinha de
casual. Ao longo da segunda metade do século XIX a ldgica associativa se transformara em
um importante elemento da proépria organizagdo politica argentina. Em busca de canais
legitimos de participacdo politica, a sociedade portenha teria se organizado a partir daquilo
qgue Hilda Sabato definiu como um “fervor associativo”. Vistas como forma privilegiada de
exercicio dos direitos civis e politicos de seus membros, as associagdes civis proliferaram na
provincia, em processo que gerou a formacao de multiplas associagdes, com as mais diversas
finalidades®. Disso resultou no periodo o estimulo & organizagdo, em associa¢des proprias,
dos muitos grupos sociais, étnicos ou politicos. Ainda que na base deste processo estivesse a
perspectiva de exercicio do potencial igualitarismo republicano, tal légica acabou por
fomentar certa tendéncia a estratificacdo e a afirmacao de identidades restritas.Fruto que
eram da histdria desses africanos na regido do Prata, as sociedades africanas locais definiram
assim sua forma e seu perfil a partir das relagcdes de forca as quais estavam sujeitas, assim
como da légica da sociedade da qual faziam parte.

Era o que mostrava o caso da “Sociedad Nacion Mosambique”, cujo primeiro registro
em tal documentacio data de 1846°'. Como no caso da “Nacién Conga”, a base da
identidade formada pelos membros desta associacdo era a origem comum africana. A
diferenca, nesse caso, era o ponto de origem que lhes servia para definir a identidade — no
caso, a regido de Mogambique, na Africa Oriental. Tratava-se de uma zona escravista que,
embora em escala menor do que a do Congo, foi também a base de muitas das viagens dos
navios negreiros, em especial ao longo do século XIX*’—, o que explica a forca que tal
identidade podia ainda ter em 1846. O primeiro registro sobre a “Nacion Mosambique” data
de 1846, quando o presidente da associacdo, Pedro Britain, autodefinido como um “moreno-
livre”, reclamava ao chefe de policia de Buenos Aires que, apds quatro anos exercendo o
cargo de presidente da associagdo, havia sido dele destituido sumariamente por um
empregado da policia, que o obrigou a entregar “todos os documentos e papéis de conta, e
demais, que pertenciam a Irmandade”, assim como os mil e seiscentos pesos de sua caixa. O
motivo seria a queixa feita a policia por outro grupo de associados, que questionava sua
legitimidade. Afirmando ser tal queixa um simples artificio de sécios descontentes, que para

B “gm cumprimento a ordem de V.Sa. citada anteriormente, realizei [...] a reunido dos membros da Irmandade
San Gaspar para efetuar a eleigdo do individuo que deve presidi-la [...]. (grifos no original). “Sociedad Africana
San Gaspar”, Archivo General de La Nacién, Sala X, 31 11 5.

*°Hilda Sabato, La politica em las calles. Entre el voto y la movilizacién (Buenos Aires 1862-1880), Buenos Aires,
Ed. Sudamericana, 1998.

L “Nacién Mosambique”, Arquivo General de La Nacidn, Sala X, 31-11-5.

%2 cf. Manolo Florentino, Alexandre Vieira Ribeiro e Daniel Domingues da Silva, “Aspectos comparativos do
trafico de africanos para o Brasil (séculos XVIII e XIX), Afro-Asia 31 (2004), 83-126.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

atingir a diretoria teriam se utilizado de um procedimento que “nao seria préprio de homens
de bem”, o presidente se queixava da “fraude” que era proposta em relacdo aos direitos dos
demais membros da sociedade.

N3do é possivel saber, através de tal documentacdo, o resultado da disputa. Ainda
assim, ao perseguir os desdobramentos do caso podemos perceber que nos anos seguintes o
controle governamental sobre essas sociedades se tornaria cada vez mais estreito. Em 1855,
apos a morte de seu presidente, um grupo de sdcios voltou a escrever ao chefe de policia
para que este permitisse a realizacdo de uma nova eleicdo para sua diretoria. Sete anos
depois, Joaquin Auguidon, também auto definido como um “moreno” (forma pela qual eram
nomeados os negros na Argentina), e dizendo fazer parte da mesma sociedade havia anos,
sendo entdo seu presidente, pedia ao chefe de policia o direito de se exonerar do cargo,
convocando uma nova eleigdo de diretoria. Pedidos como esses mostravam que, em Buenos
Aires, o controle exercido pela policia sobre as sociedades ditas africanas era ainda maior do
que no Rio de Janeiro, cabendo as autoridades policiais acompanhar cada mudanc¢a da
composicao de sua diretoria.

N3o era de se estranhar, por isso, a profusdo de sociedades ditas “africanas” na
capital portenha ao longo daquele periodo. Submetidas pela policia local a um regime de
controle especial, e atuando em uma sociedade na qual o associativismo passava a se
configurar como forma privilegiada de atuacdo poll'tica23, as associacdes formadas por
negros e mesticos acabaram ao longo da segunda metade do século XIX por se definir de
forma cada vez mais especifica. Explicava-se, assim, o processo de dissensdo vivido em
Buenos Aires, a partir de 1857, pelos membros da “Nacdo Conga”. Ndo por acaso, poucos
meses antes da data em que a “Sociedad Nacdo Conga” tentava resolver suas brigas
internas, os diretores de outra associacdo chamada “Sociedad Africana Congo-Angunga”
pediam ao mesmo chefe de policia a expulsdo de dois de seus membros, que seriam

“insuportaveis por sua conduta”?

— na indicacdo tanto da variedade de identidades que se
forjavam a partir da origem Conga comum quanto do carater instavel dessas identidades,
sempre sujeitos a novos conflitos e desacordos. Foi, portanto, em face de um processo que
ndo so estimulava sua organizacdo em associacdes, como também ajudava a definir de
forma mais clara e palpavel o papel e as prerrogativas de suas liderancas, que as diferencas e
desacordos entre os componentes dessas associagdes originais se desenvolveram de forma

mais clara.

As divisdes politicas entre as diversas sociedades africanas ndao as impedia, no
entanto, de compartilhar por vezes o mesmo universo de praticas e costumes festivos, que
tiveram em tais associacdes um espaco privilegiado de expressdo. Ao tentar controla-las, a
policia local acabou por dar a ver a vitalidade das tradicoes e culturas de origem africana que

23 . .
Hilda Sabato, op.cit.
?* “sociedad Africana Congo-Angunga”, Archivo General de la Nacién, Sala X, 31-11-5.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

se articulavam nas diferentes associacdes, que tinham marcantes elementos de semelhanca.
Isso porque, apesar do claro carater mutualista que estava na base de sua organizacao, elas
nao deixavam também de se constituir em centros recreativos, que ajudavam a fomentar e
organizar as atividades de lazer de seus socios. Para além de uma identidade politica, as
associagbes “africanas” formadas em Buenos Aires na segunda metade do século XIX
constituiam assim um meio de efetiva articulacdo de lacos culturais, expressos em atividades
Iudicas como desfiles, reunides e bailes dancantes.

Era o que mostrava, de forma especial, o caso dos “Morenos Brasileiros”, sociedade
que em 1861 pedia ao chefe de policia sua licen¢a de funcionamento. Assinada por Candido
Ferre, autodescrito como um “moreno-livre brasileiro”, tal pedido explicava que fazia tempo
gue os membros da associacdo promoviam sua “reunido de Baile Africano” nos dias festivos
na Rua dos Estados Unidos, em San Telmo. Realizadas em terreno pertencente a um dos
socios, essas reunides teriam sempre se conservado dentro da ordem estipulada pelo
Regulamento definido para tais sociedades. Por esse motivo, ele pedia que a sociedade
pudesse passar a funcionar regularmente, obedecendo aos preceitos definidos para outras
sociedades africanas®”.

Ao se referir ao “Baile Africano”, sem dar para isso maiores explicacoes, o presidente
da sociedade parecia fazer mengdo a um tipo de festejo facilmente reconhecivel pelo chefe
de policia ou por qualquer pessoa que vivesse em Buenos Aires naquele periodo: os
candombes, nome dado aos bailes nos quais se divertia a comunidade negra local. “Assim se
chamavam as dancas grotescas que executavam em conjunto os negros escravos africanos,
recordando os bailes de suas patrias distantes”, explicava em 1922 o memorialista uruguaio
Romolo Rossi®®. Segundo ele, originalmente tais candombes eram praticados em terrenos ao
ar livre, em frente as sedes da sociedade organizada por cada “na¢dao” africana. Aos poucos
eles migraram para dentro, constituindo-se em bailes fechados que tinham a peculiaridade
de ser “sempre acompanhados por cantos igualmente mondtonos, sem outros instrumentos
gue os imortais tambores”. Com uma graca dificil de ser compreendida pelas elites
portenhas, os candombes representavam a forma assumida pelas tradicdes musicais e
dancantes dos africanos de origem bantu na regido — tendo por isso paralelos claros com
outras manifestacdes da musicalidade préprias aos africanos e seus descendentes no
contexto da didspora, como os cabildos de Cuba ou as congadas no Brasil®’.

Embora fossem mais fortes em Montevidéu, os candombes ndo deixaram de se fazer
presentes também na outra margem do Rio da Prata. Inicialmente praticados em Buenos
Aires somente nos dias festivos, como o carnaval e a Festa da Recoleta, eles aos poucos se
converteram na forma privilegiada de qualquer celebracdo ou festa patrocinada pela
comunidade negra local, sendo para esta uma simples ocasido de encontro e divers3o®. De
maneira geral, o nome passou, na segunda metade do século XIX, a designar os “bailes

> “Sociedad Morenos Brasileiros”, Archivo General de la Nacidn, Sala X, 31-11-5.

% Romolo Rossi, Recuerdos y cronicas de antafio, Montevideo, Pefia, 1922, p. 48.

%’ Néstor Ortiz Oderigo, Calunga. Croquis del candombe, Buenos Aires, EUDEBA, s/d, p. 17.

28 Idem, pp. 17-19. Conferir também Vicente Rossi, Cosas de negros, Buenos Aires, Taurus, 2001, p. 67.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

africanos” de que falavam os diretores dos “Morenos Brasileiros” em 1861. A representacao
desses eventos feita no comeco do século XX por Pedro Figari, um pintor uruguaio nascido
em 1861 que se mudou para Buenos Aires no comego da década de 1920, ndo deixa duvidas

sobre seu perfil®®:

Pedro Figari, “Candombe”, 1921. Acervo Malba—-FundaciénCostantini.

O tambor presente nas duas imagens, assim como a auséncia de qualquer
instrumento de harmonia nos varios quadros pintados por Figari dentro da mesma série,
deixa evidente tratar-se de um tipo de baile diferente daqueles que entdo se desenvolviam

29 . . . .
Sobre Pedro Figari e seus quadros que tematizam os candombes, ver o site

http://www.candombe.com/html|_sp/figari.html (consultado em 10 de agosto de 2010).

julho - dezembro de 2011



http://www.candombe.com/html_sp/figari.html

LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

nos saldes frequentados pelas elites portenhas. Se nestes era notdvel a influéncia de musicas
europeias como a valsa, que tinham na harmonia e na danca de par suas caracteristicas
principais3°, as imagens, tiradas das memorias de Figari sobre tais festas evidenciam que
nelas era a percussao que marcava a alegria dos que celebravam. A danga em separado, do
mesmo modo, evidenciava a ligacdo entre aqueles festejos e as formas de celebragdo
dancante préprias da Africa centro-ocidental, marcadas por dancas de roda, nas quais os
pares faziam movimento requebrados sem se tocar, um na frente do outro>".

Ao afirmar sua disposicdo em promover “bailes africanos”, os membros de
sociedades como a “Morenos Brasileiros” evidenciavam, desse modo, sua ligagdo com esse
tipo de pratica recreativa, que expressava a vitalidade da heranga cultural dos
afrodescendentes na capital portenha. Organizados nos suburbios e nos bairros habitados
por trabalhadores de baixa renda, especialmente nos chamados “bairros do tambor”,
habitados macicamente pelos afrodescendentes — caso, na segunda metade do século XIX,

de San Telmo e Monteserrat, ao sul da regido central®

—, esses bailes se convertiam assim
em um elemento central da experiéncia das comunidades negras locais.

Além dos bailes, a afirmacdo da identidade especifica definida em cada uma dessas
sociedades africanas se mostrava presente também em outro tipo de atividade Iddica a qual
atribufam grande importancia: os desfiles de carnaval. E o que mostram os estatutos da
Sociedad Los Negros Mumboma, que publicou em 1878 seu regulamento interno®. Ja no
primeiro artigo, os membros da sociedade definiam como um dos objetivos principais da
nova associacdo o de organizar desfiles pelas ruas durante o carnaval, de modo a viabilizar a
organizacdo de um clube inteiramente dedicado a tal fim. Tratava-se de garantir espaco para
a outra forma assumida pelos tradicionais candombes: a do desfile processional, no qual era
reproduzida ritualmente a logica da Corte africana, que tinha no carnaval um espaco
perfeito de execug5034.

Bailes e desfiles representavam, portanto, duas formas distintas de afirmar a forca da
cultura afro-portenha nessas sociedades. Ao inserir a preocupac¢do com as atividades
dancantes e musicais em seus documentos oficiais, os sécios de tais agremiacées mostravam
gue o lazer ja aparecia, para eles, como forma legitima de organizacdo de seus lacos
identitarios — o que nado lhes parecia em contradicdao com a busca de outros objetivos menos
lddicos. Além da necessidade de auxilio mutuo ou de representacdo politica de cada grupo
em face das autoridades, que ajudavam a diferenciar as muitas associa¢des formadas pelo
afro-portenhos, seus socios expressavam com isso a vitalidade das culturas por eles

30 ¢f. John Charles Chasteen, National Rhythms, African Roots. The deep History of Latin American Popular
Dance, Albuquerque, University of New Mexico Press, 2004.

31 Cf. Robert Slenes, “’Eu venho de muito longe, eu venho cavando’: jongueiros cumba na senzala centro-
africana”, em Silvia Lara e Gustavo Pacheco (orgs.), Memdria do Jongo, Rio de Janeiro, Folha Seca, 2007, pp.
109-156.

32 Cf. Horacio Jorge Becco, op.cit., p. 17

Sociedad Negros Mumboma. Reglamento General, Buenos Aires, Imprenta Americana, 1878.

** Sobre a importancia em toda a América do desfile de Reis negros, conhecidos no Brasil como congadas, ver
John Charles Chasteen, National Rhythms, African Roots. The deep History of Latin American Popular Dance,
op.cit., em especial o capitulo 9.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

constituidas no novo mundo, vistas de modo indiferenciado pelas elites portenhas. Explica-
se desse modo como, por mais que se esforcassem em marcar suas diferencas, era assim
como igualmente “africanas” que todas aquelas sociedades (mesmo as constituidas por
“negros brasileiros”) eram encaradas pelas autoridades da provincia.

Com a aproximacao do final do século, os bailes e as atividades dancantes ganhariam
cada vez mais importancia dentre os homens e mulheres negros de Buenos Aires. E o que
atesta o destaque dado ao tema nos jornais que passam a ser escritos e publicados a partir
da década de 1870 pela comunidade negra portenha®. Formados para defender em suas
paginas os temas de interesse dos afrodescendentes que habitavam a regido sul da cidade,
tais jornais eram fruto de uma proliferacdo de folhas criadas a partir da mesma ldgica
associativa que ajudava a organizar a sociedade portenha — servindo como porta-vozes da
identidade politica expressa por cada grupo36. Nem por isso, no entanto, deixavam de tratar,
com grande destaque, das atividades recreativas promovidas por tais associa¢des. Era o que
fazia La Broma, em 1877, ao noticiar com entusiasmo o baile de aniversdrio que seria
promovido pelos membros da “Sociedad del Carmen de Socorros Mutuos”>’. Através de
notas como essas, os redatores da folha evidenciavam a importancia que tais atividades
ludicas assumiam no seio das associagGes constituidas pelos negros locais, que acabariam
por fazer delas os novos espagos privilegiados de expressdo das redes de identidade e
diferenga constituidas em Buenos Aires pelos afrodescendentes.

Sem se limitar as sociedades de “nacdo”, no entanto, o noticidrio desses jornais
mostrava que vdrias outras associagdes, explicitamente voltadas para o lazer, haviam
comecado a se formar a partir delas. Em um momento no qual ja ia longe o tempo do trafico
negreiro, fazendo com que as identidades de base africana pudessem se mostrar distantes, e
no qual ganhava forca nas Américas um pensamento racial que progressivamente ocultaria
suas diferencas sob uma mesma definicdo negativa naturalizada®, o associativismo
recreativo configurou-se em Buenos Aires como meio de articulacdo de novas identidades
entre os afro-portenhos. A propria variedade de nomes dos grémios citados pelos
noticiaristas do jornal mostrava a grande profusdo de sociedades recreativas formadas no
universo das comunidades negras locais. No dia 18 de maio de 1876, por exemplo, o jornal
La Broma noticiava, em uma pequena nota, a realizacdo de uma reunido da “Sociedad

®Em um periodo de cerca de dez anos, tal comunidade patrocinou pelo menos seis diferentes jornais, que
tinham por objetivo divulgar e discutir as questdes de interesse especifico de parcelas da comunidade negra
local. Se algumas dessas folhas tiveram duragdo efémera, ndo foi esse o caso do jornal La Broma — cuja circula-
¢do vai de 1876 até 1882. Cf. Norberto Pablo Cirio, Tinta negra em la grisde ayer: los afroportefios a través de
sus periddicos, Buenos Aires, Teseo, 2009.

% Cf. Hilda Sabato, op.cit.

Y1a Broma, 8 de novembro de 1877.

% Conferir Lilia Moritz Schwarcz, “Uma historia de diferencas e desigualdades: as doutrinas raciais do século
XIX”, em O espetdculo das racas. Cientistas e questdo racial no Brasil, 1870-1930, Sdo Paulo: Cia. das letras,
1993, pp. 43-66.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

739 No ano seguinte, quando se anunciavam em outubro os preparativos

Negros Esclavos
para a Festa da Recoleta, seus redatores fazem questdao de noticiar os preparativos dessas
sociedades formadas por negros — destacando a “Los Tenorios del Plata” e a “Crucero Del

Sud”, que ja haviam comecado os ensaios para o desfile*’. Em novembro de 1877 era a vez
n4l

” u

da sociedade “Negras Bonitas”, “que tantas gldrias conquistou no carnaval passado””". Com
nomes variados, que podiam ou nao fazer referéncia ao perfil racial de seus sécios, essas
novas sociedades criadas no periodo indicavam que o impulso associativo presente nas
sociedades de “nacdo” formadas na primeira metade do século XIX se voltava, aos poucos,
para as atividades propriamente recreativas, que passariam a partir de entdo a congregar os
afro-portenhos.

Claro que, de inicio, tal mudanca (capitaneada pelos mais jovens) foi recebida com
desconfianca por vdrias liderancas negras locais — em especial por aqueles que ja lutavam
pela superacdo das diferencas expressas nas antigas sociedades de “nacdo”. Um artigo
publicado em maio de 1876 no préprio espaco editorial do jornal La Broma evidenciava a
desconfianca de seu redator em relagdo a ldgica associativa excludente representada pelas
sociedades dancgantes e carnavalescas, que reproduziria o carater excludente e diferenciador
das primeiras sociedades africanas. Supostamente organizados na mesma base restrita
destas, os novos grémios teriam, a seu ver, dificuldade para construir uma identidade efetiva
entre os negros locais para além de seu corpo social. Interessado na luta por uma igualdade
social que incluisse de fato os negros na sociedade argentina, desconfiava assim da
capacidade desses pequenos grémios em ajudar nessa causa. “Como podemos conseguir
gue esses grupos, uma vez associados sob distintas bases e com estatutos definidos por eles
mesmos, possam aceitar acordo e coesdo com outros também formados em iguais
condicdes, e, como é de se supor, com idéias muito distintas?”, perguntava-se o redator da
folha**:

[...] Geralmente estas classes de associagBes, seja qual for seus propdsitos, sdo
formadas por uma reunido de poucos individuos que se encontram na casa de
Fulano ou Sicrano e, depois de estabelecer suas idéias, tratam de associar-se; e
resolvem convidar a todos seus amigos; quer dizer, aqueles que eles sabem que
respeitardo as regras apresentadas por uma Comissdo composta no seio destes
reunidos hoje (que serdo dez ou vinte), e que uma vez reunidos novamente
sancionam a entrada daqueles, e fica definitivamente organizada esta associa¢ao,
devendo os que ingressam depois submeter-se a tais regras, ndo podendo ser
admitido se ndo acatd-las.

Resulta que nenhuma dessas sociedades se acredita colocada em plano inferior em
relacdo as demais, sendo, pelo contrdrio, cada uma delas se supde superior as
outras, e se consideram ofendidos quando o membro de alguma outra associacdo
nas mesmas condic¢des que ela lhes faz um convite.

E por isso que ndo estamos de acordo com as sociedades existentes nem com as
que estdao sendo criadas, sem antes buscarmos a unido, que sera talvez o que nos
proporcionara os meios propicios para fomentar toda a classe de associagdo.

% “Sociedad Negros Esclavos”, La Broma, 18 de maio de 1876.
40 “Preparativos”, La Broma, 4 de outubro de 1877.

“ “Negras Bonitas”, La Broma, 15 de novembro de 1877.

2 «Cyatro Palabras Mas”, La Broma, 18 de maio de 1876.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

Embora a critica tivesse como foco principal a légica diferenciadora das antigas
sociedades africanas, o redator reconhecia nos novos grémios recreativos que entdo se
fundavam na cidade o mesmo tipo de problema. Tendentes a estimular as diferengas entre a
comunidade negra portenha, elas atrapalhariam o processo de constru¢ao da unidade entre
os negros locais, tao desejada pela folha. Em vista disso, o articulista mostra temer que a
divisdo dos negros em clubes recreativos distintos que entdo se verificava pudesse
prejudicar a tentativa de articulacdo de lacos de solidariedade mais claros entre os afro-
portenhos locais.

A esta altura, no entanto, os préprios membros dos clubes dangantes e recreativos
formados na cidade pareciam atentos a este risco. Tal atencdo se consolidou, ndo por acaso,
ao longo da prépria década de 1870, momento em que se fazia cada vez mais intensa na
capital argentina a chegada de imigrantes de origem europeia. Contando inicialmente com
um universo de trabalhadores no qual os descendentes de europeus se misturavam aos
trabalhadores afrodescendentes, Buenos Aires viu o perfil de sua classe trabalhadora
transformar-se radicalmente a partir daquele momento * . Passando a conviver
cotidianamente com este novo contingente de trabalhadores, os herdeiros das antigas
sociedades africanas tentavam deixar de lado suas diferencas, dando a ver com muito mais
énfase os pontos de contato que os diferenciavam desses recém-chegados.

Explica-se assim por que, ainda que configurassem em cada um desses grémios
identidades proprias, em geral constituidas a partir do local de moradia ou de trabalho, ndo
deixavam de tentar estabelecer com seus congéneres aliancas diretas. E o que se nota em
1877, quando a folha noticiou o baile anual realizado pela Sociedade “Pobres Negras

Esclavas” **

. Presente a ocasido, um dos redatores da folha felicitava a diretoria do grémio
pelo “bom éxito” alcancado naquela “noite inesquecivel”. Ressaltava, de modo especial, a
presenca no saldo do estandarte de outras associacdes congéneres, como a “Tendrios”, a
“Cruzeros del Sud” e o “Simbolo Republicano” — na demonstracdo da “amizade que se
professam” os diferentes grémios recreativos negros . A manifestacio de clara
solidariedade entre os membros de diferentes associacdes, assim como a animacdo do
evento, que so chegou ao fim depois das trés e meia da manh3, atestavam na ocasidao o
sucesso alcangado por esse tipo de agremiacao nos bairros habitados pelos afro-portenhos.
N3o por acaso, outros redatores da mesma folha reconheciam a importancia de tais
clubes no processo de afirmacdo da cultura afro-portenha. Sob o titulo “Sociedades
Carnavalescas”, um desses redatores testemunhava, em outubro de 1877, que “a unido que

reina entre as principais sociedades carnavalescas que existem entre as classes menos

. George Reid Andrews, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800-1900, Madison, The University of Wins-
consin Press, 1980; Luis Alberto Romero e Hilda Sabato, Los trabajadores de Buenos Aires, La experiéncia del
mercado (1850-1880), Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1992; e Mirta Lobato, La vida em las fabricas.
Trabajo, protesta y politica em uma comunidad obrera, Berisso (1904-1970), Buenos Aires, Prometeo Libros,
2004 [2001].

4 “Bailes”, La Broma, 25 de outubro de 1877.

45 “Bairlazzos”, La Broma, 1 de novembro de 1877.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

abastadas é avassaladora”. E o que provavam, em sua opinido, os desfiles realizados no
domingo anterior, “na tradicional Festa da Recoleta”:

As Sociedades ‘Estrella del Sud’, ‘Los Tenorios’ e ‘Tenorios del Plata’ deram mais
uma prova da firme determinagdo de seus membros quando se trata de diversdes
populares, como a que teve lugar no domingo.

[...] A fundacdo de sociedades carnavalescas tem dado frutos muito benéficos, e
aconselhamos seus membros a ndo perderem um pingo do progresso conquistado
de um tempo para ca.

Ninguém duvida que desses centros sociais tém nascido quase todas as iniciativas
associativas, e que elas nos tem trazido muitos beneficios.

Ninguém duvida que é a juventude que tem feito os maiores esforcos para a
realizagdo de grandes obras.

Todos sabemos que esta juventude estda disposta, como tem estado sempre, a
vencer qualquer obstaculo que se apresente para fazer algo em prol da
comunidade™.

A diferenca da posicdo deste redator em relacdo ao colega de folha que escrevera
sobre esses grémios meses antes é marcante. Se aquele se mostrava receoso dos efeitos
nocivos dessa légica associativa baseada na dancga e no lazer, este passa a ver nas sociedades
formadas com tal fim as novas representantes dos interesses dos afro-portenhos. Com seus
bailes e desfiles, elas estariam promovendo um efetivo senso de identidade entre os
membros da comunidade negra local, em um processo que tinha nas tradicdes musicais e
dancantes oriundas da heranca africana que compartilhavam, sua base principal.

O cardter celebrativo do artigo mostrava que, aquela altura, tratava-se ja de um
caminho consolidado. Ao frequentar semanalmente os bailes e demais atividades
promovidas por esses grupos, realizados sempre com grande assisténcia, os jovens negros
de ambos os sexos mostravam reconhecer nelas o melhor caminho para o estabelecimento
dos lacos sociais efetivos dentro do mundo em que viviam — fazendo da imagem
indiferenciada sobre eles, inicialmente criada pelo pensamento racial do periodo, a base de
uma nova forma de articulagado identitaria, de carater positivo. Afirmava-se assim, através da
musica e da danga, o esforco de promoc¢ao de um efetivo senso de “comunidade” entre os
afrodescendentes de Buenos Aires, que deixasse de lado as antigas dissensdes em favor da
articulacdo de uma identidade afro-portenha antes inexistente —, em processo que
fatalmente tenderia a dissolver os antigos lacos de unido constituidos entre os membros de
associacdes como a “Sociedade da Nagdo Conga” em uma rede mais ampla de solidariedade,
de claro carater étnico.

O resultado mais visivel desse processo de rearticulacdo identitdria dos afro-
descendentes de Buenos Aires foi a definicdo mais clara, ao longo da década de 1870, de
alguns elementos que passaram a ser reconhecidos por eles mesmos como partes

% “sociedades Carnavalescas”, La Broma, 25 de outubro de 1877. Grifos no original.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

constitutivas de sua identidade comum. Se no inicio da década de 1860 as referéncias aos
“bailes africanos” ja apontavam para a proximidade de origem entre os cantos, musicas e
ritmos praticados pelas diferentes sociedades africanas, a partir do final da década seguinte
tornar-se-ia mais claro o processo de definicdo de certos simbolos capazes de representar de
modo geral uma cultura negra ampla e inclusiva, baseada em costumes compartilhados. Era
o caso em especial do tango — ritmo musical cujo processo de afirmacdo no final do século
XIX desnuda as contradi¢Ges, problemas e limites do modo pelo qual os homens e mulheres
negros de Buenos Aires tentavam afirmar suas identidades.

Como vimos, as tradi¢des musicais de origem africana em Buenos Aires se
expressavam, naquele momento, em bailes e desfiles patrocinados pela comunidade negra
local. Pois era neles que viria a ganhar forma uma nova criacdo musical, que passa a ser
descrita nas folhas negras como um ritmo singular aos afrodescendentes: o tango. E o que
mostrava, em 1879, uma nota publicada no jornal La Broma, na qual se noticiava que um
certo Emilio Alvares havia composto “um terrivel Tango, isto é, um Tango bonito”, que
segundo o redator causaria furor nas festas organizadas pelas sociedades negras“. Como
esta, varias outras musicas compostas naquele periodo pelos membros dessas associa¢oes
recebem também a designacdo de “tangos” — caso do “Tango de Las Bromas”, executado no
carnaval de 1880 pelo grupo Las Bromitas, ou dos varios outros tangos cantados no carnaval
do ano seguinte pelos membros das sociedades Negros Humildes e Negras Bonitas™.
Percebe-se, com isso, que a palavra tango se referia especificamente, no periodo, a musicas
cantadas no universo desses clubes formados pelos afro-portenhos.

Com forte base ritmica, o tango aparecia de fato, nesses bailes e desfiles, como uma
musicalidade especifica aos afrodescendentes, constituindo um forte elemento de
identidade étnica. E o que mostram os versos de um desses tangos, publicado em fevereiro
de 1880 no mesmo jornal:

Voltamos a cantar, negrinha
Por certo

Nosso tango popular

13, ja, ja

Que tanto agradou no outro ano
A toda a sociedade.

[...]

Adeus, malungo

Memodria... ndo

A todo o mundo

Adeus, adeus,

Ja voltaremos no proximo ano
Se é que encontramos

Um bom patr5049.

Yla Broma, 11 de setembro de 1879.
®la Broma, 7 de fevereiro de 1880 e 6 de margo de 1881.
“la Broma, 7 de fevereiro de 1880.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

Ao comecar chamando a “negrinha” para o seu canto, os versos mostram que, a essa
altura, o tango era visto como uma musica prépria de grupos negros que desfilavam a cada
carnaval. O mesmo se nota na referéncia ao “malungo”: termo originario da Africa Central,
no contexto do trafico atlantico ele passou a designar, entre os escravos oriundos da regido,
o0 mesmo que “companheiros da mesma embarcag¢do”, ou, mais precisamente, “companheiro
de infortunio na escravizacdo” — definindo, de forma clara, a atribuicdo de uma identidade de
origemso. Do mesmo modo, a referéncia ao “patrdo”, ao qual caberia ajudar a financiar o
desfile desses grupos, nos remete para o carater socialmente definido dessa identidade,
ligada diretamente ao mundo do trabalho portenho. Era essa musicalidade especifica, capaz
de representar a identidade ampla construida entre os trabalhadores afro-descendentes da
cidade, que “tanto agradou” a todos em meio aos desfiles feitos no carnaval, constituindo
um ritmo que se tornaria crescentemente “popular”.

A partir de evidéncias como essas, ndo é dificil entendermos o sentido da imagem
publicada em 1882 pelo jornal /llustracion Argentina:

ELTANGO

Illustracién Argentina, 30 de novembro de 1882.

*Sobre o processo de atribuicdo de um sentido comum ao termo “malungu” entre os escravos embarcados na
Africa Ocidental, ver Robert Slenes, “ ‘Malungu, ngoma vem!’ Africa coberta e descoberta no Brasil”, Revista
USP, n° 12, dez-jan-fev 1992, pp. 48-67.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

Representando um casal dancando separado, como nos candombes, com tracos
fisicos claramente associdveis aos afrodescendentes e roupas simples, o desenho esta
distante das imagens que viriam a se consagrar como préprias ao tango. Ainda assim, a
legenda ndo deixa duvidas sobre a associagdo entre esse ritmo e os dois negros, ali
representados em roupas simples. Por mais que claramente o tango referido pelo chargista
ndo seja 0 mesmo que viria a se consagrar décadas depois como ritmo nacional, evidéncias
como essas sugerem que, de inicio, era como poderoso elemento de identidade étnica que o
tango surgia nas rodas musicais de Buenos Aires.

Ndo é dificil entendermos a légica dessa mudanca de postura. Atuando dentro de
uma sociedade que, desde meados do século, os forcava a definir as fronteiras de sua
identidade como forma de permitir seu reconhecimento como sujeitos politicos, os afro-
portenhos se esforcaram por demarcar o sentido etnicamente especifico do novo ritmo. Se
abriam mao das distincdes que décadas antes separavam Congos, Loangos, Minas e outras
nacdes de origem africana, tratavam agora de fazer do novo ritmo uma forma de se
diferenciar dos novos trabalhadores recém-chegados a cidade. Em um momento no qual o
reconhecimento das diferencas dentro do mundo de trabalho assumia claros contornos
nacionais, que levava os diferentes imigrantes presentes na cidade a celebrar com orgulho as
festas e culturas de suas nacdes de origem®, os negros colocavam-se assim como uma
“nac¢do” mais ampla, cuja cultura se propunham a defender.

Acontece que, aquela altura, ja era cada vez mais intensa a relacdo entre estes
trabalhadores negros e outros, de origem europeia. De fato, tentativas de diferenciacado
como essas tinham por base a intensa convivéncia desses diferentes grupos de trabalhadores
na vida cotidiana da cidade. Habitando a regido ao sul do centro, préxima aos chamados
“bairros do tambor”, muitos imigrantes compartilhavam experiéncias proximas daquelas dos
homens e mulheres negros da cidade.

Configurava-se assim, no universo das praticas culturais, a tensdo que marcava
naqueles anos a relacdo entre os trabalhadores negros e os imigrantes. E o que mostra, por
exemplo, uma musica cantada em 1870 por uma dessas sociedades negras. Em meio aos
festejos do carnaval daquele ano, os membros do clube saiam as ruas com versos que
tematizavam sua insatisfacao pela crescente chegada de trabalhadores italianos a cidade:

J4 ndo hd negros garrafeiros
Nem tampouco porteiros,

Nem negros que vendem frutas
Muito menos pescador

Porque esses napolitanos

Até pasteleiros sdo

J4 ja nos querem tirar

O oficio de branqueador.

> ¢f. Lilia Bertoni, “Héroes, estatuas y fiestas patrias: construir la tradicion patria, 1887-1891”, Patriotas, cos-
mopolitas y nacionalistas. La construcion de la nacionalidad argentina a fines del siglo XIX, Buenos Aires, Fondo
de Cultura Econdmica, 2007, pp. 79-120.

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

Ja ndo ha servente de minha cor
porque bachichas

todos sdo.

Dentro em pouco

Jesus, por Deus!

Bailardo semba

Com o tambor™.

Ao ocupar empregos tradicionalmente destinados aos trabalhadores mais pobres da
cidade, grande parte deles afrodescendentes, os napolitanos apareciam aos olhos da
comunidade negra de Buenos Aires como verdadeiros inimigos — motivo pelo qual se usa,
para caracteriza-los, o epiteto “bachichas”, forma pejorativa de designar os italianos pobres.
Mais do que entrar na disputa pelo mercado de trabalho por eles antes ocupado, no entanto,
esses imigrantes pareciam também apropriar-se de sua cultura. Ainda que ciosos de seus
préprios costumes e tradi¢cdes, esses trabalhadores imigrantes de diversas nacionalidades
nao deixavam, de fato, de vivenciar um contexto de intenso contato com as experiéncias
musicais e festivas de outros grupos de trabalhadores, mesmo os negros. Apesar de sua
origem europeia, eles compartilhavam com os afro-portenhos a experiéncia da exclusao,
sendo crescentemente vistos como barbaros pelas elites locais por sua origem rural e por
seus costumes ibéricos. Em vista disso, esforcaram-se por se fazer aceitos na sociedade local,
incorporando deliberadamente a seus costumes todas as tradi¢des culturais que pudessem
aproxima-los da valorizada cultura criolla defendida por tais elites>.

Se construiam para si mesmos essa marca de legitimidade tradicional, compartilhada
por outros trabalhadores ja residentes na cidade havia mais tempo, o faziam, porém, de
forma a marcar seu lugar de superioridade no universo do trabalho local. Na tentativa de
jogar para frente o preconceito, esforgavam-se em se diferenciar dos grupos negros, a partir
da reproducdao de um pensamento racial que lhes permitia se enxergassem como mais
proximos das elites argentinas do que dos trabalhadores afrodescendentes. Ndo é de se
estranhar, por este motivo, que muitos desses imigrantes organizassem, nos dias de carnaval,
desfiles que parodiavam as sociedades negras. Com rostos pintados de preto, tentavam
reproduzir seus batuques e ritmos, em parddia cuja gracga residia justamente no preconceito
do olhar estrangeiro. E o que faziam os “Negros Candomberos”, sociedade que desde 1878
passou a sair as ruas nos dias de carnaval. O sucesso da iniciativa — que, segundo os jornais
de 1879, “chamou a atencdo” do publico®® — mostrava que aquela forma de representacdo
das praticas festivas negras aumentava sua popularidade a medida que novos trabalhadores
europeus chegavam a cidade. Em 1891, ja eram por isso comuns em Buenos Aires desfiles
carnavalescos como aquele que aparece na foto da “Sociedad de los Negros Congos”:

52 .z . . .
“Cancién Candombera”, em Horacio Jorge Becco, Negros y morenos em el Cancionero Rioplatense, Buenos

Aires, Sociedad Argentina de Americanistas, s/d, p. 33.

>3 ¢f. Micol Siegel, “Ccoliche’s Romp. Fun with nationalism at Argentina’s carnival”, TDR, vol. 44, n° 2 (summer
2000).Sobre o sentido da valorizagdo da cultura criolla pelas elites portenhas, visando conferir um tom local a
cultura de origem europeia que tentavam afirmar para a nacgdo, ver Adolfo Prieto, El discurso criollista en la
formacion de la Argentina moderna, Buenos Aires: Sudamericana, 1988.

>* “Nueva comparsa”, El Nacional, 11 de fevereiro de 1879.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

“Sociedad de los Negros Congos” — 1891 — Archivo General de la Nacion.

Sem nenhuma relacdo direta com a “Sociedad Conga” original, o novo grupo se
apresentava, ja em seu titulo, como uma parddia explicita deste. Tal alusdo se convertia, em
meio ao carnaval, em uma grotesca tentativa de representacdo de sua aparéncia, definida
pelo tom de sua pele. Com os rostos pintados de negro, roupas simples e carregando
tambores, os membros do grupo faziam da festa de Momo uma chance de rir do suposto
barbarismo das sociedades que tentavam parodiar. Ante representa¢des como estas, parece
explicavel a alusdo feita na “Cancién Candobera” a possibilidade de que os negros viessem a
perder o monopdlio sobre simbolos capazes de afirmar a singularidade e a forca de seus
proprios costumes e tradi¢des, como o ritmo.

Se de inicio os afro-portenhos podiam ainda rir satiricamente dessa possibilidade, o
fortalecimento deste processo nos anos seguintes acabaria de fato por diluir, em Buenos
Aires, a forca da cultura que tentavam afirmar. O destaque entdo assumido pelos grupos de
trabalhadores brancos que saiam as ruas no carnaval com os rostos pintados de preto, que se
deu em paralelo a progressiva diminuicdo dos grupos negros, mostrava que aquele tipo de
festividade estava efetivamente mudando de maos. Do mesmo modo, cada vez mais eram
brancas as sociedades que promoviam as principais festas e bailes entre os trabalhadores da
cidade. Praticados pelos imigrantes, no entanto, esses desfiles, musicas e mascaras
ganhavam novos sentidos, ligados mais as visdes de mundo dos trabalhadores de origem
europeia que tentavam se integrar a nacdo argentina do que as tentativas dos
afrodescendentes de afirmar a peculiaridade de suas tradigdes.

Nesse processo, o tango, antes um poderoso elemento de identidade étnica entre os
grupos negros na cidade, acabou por assumir novas formas. Afastado dos bailes negros em
gue teve origem, suas diferencas com ritmos antes proximos, como o proprio samba, se
tornavam mais marcantes, assim como sua progressiva mistura com outros ritmos de origem
europeia. Ao europeizar-se nos saldes de clubes distantes dos bairros habitados por negros,

julho - dezembro de 2011




LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA

o tango tornava-se um ritmo capaz de expressar uma identidade que, sem guardar grande
relacdo com as formas assumidas por aquela musicalidade de origem africana, se tornaria o
melhor meio para representar a peculiar cultura criolla local — na qual a influéncia europeia
apareceria como um fator muito mais determinante para a configuracdo da identidade
nacional do que os costumes e tradigdes dos afrodescendentes’”.

A forca simbdlica dos elementos que os afroportenhos articularam para expressar sua
identidade, que permitiu sua reproducdo e parddia por outros sujeitos que nao
compartilhavam inicialmente de tais costumes, era, portanto, um dos fatores principais a
alimentar o processo de diluicdo de seus sentidos. Ao serem incorporados formalmente por
outros sujeitos, os costumes e praticas que podiam servir de base para a articulagdao de uma
cultura de base africana em Buenos Aires aos poucos perderam sua forca identitdria
especifica, em movimento que ajuda a entender o processo posterior de invisibilizacdo dos
negros de Buenos Aires. Se jd ndo era mais Conga, Loango ou Mina, em pouco tempo nao
seriam sequer negra a identidade assumida por muitos desses afro-descendentes™.

Contraposta a experiéncia dos afro-brasileiros, o caso das sociedades africanas de
Buenos Aires torna-se ainda mais revelador. No Brasil, os membros da “Sociedade da Nagao
Conga” que pediram em 1861 ao Conselho de Estado sua licenga de funcionamento tiveram
seu pleito negado. Em parecer dado em maio do ano seguinte, os conselheiros aos quais
cabia avaliar a consulta optaram por se opor ao pedido justamente por conta do perfil étnico
especifico da associacdo — que, ao restringir-se aos negros, baseava sua identidade em um
critério racial que causava claro incbmodo aos pareceristasS7. Em vista disso, os negros locais
tiveram de articular de maneira ampla suas identidades, mantendo por décadas suas
praticas festivas e recreativas abertas o bastante para incorporar trabalhadores os mais
diversos em suas redes de solidariedade — mesmo que mantivessem com muitos deles os
mais diversos desacordos e conflitos>®.

A partir de uma mesma necessidade de lidar com as identidades e culturas de base
africana constituidas no contexto da didspora, as autoridades brasileiras e argentinas
definiam, assim, estratégias radicalmente diversas, que exigiriam dos afro-descendentes
locais respostas também diferenciadas. No Rio de Janeiro o caminho encontrado por eles foi
o de constituir suas redes identitdrias, em meados do século XIX, a partir de espacos

> Sobre as raizes centro-africanas do tango e o processo através do qual o ritmo perderia ao longo da primeira
metade do século XX estas marcas iniciais, ver Robert Farris Thompson,Tango. The art historyof love, New York:
Vintage books, 2005.

*® Sobre a diluicdo no final do século XIX das identidades negras em uma identidade de classe mais ampla, que
abria mao das marcas étnicas, ver Lea Geler, “Negros, pobres y argentinos. Identificaciones de raza, de clase y
de nacionalidad en la comunidad afroportefia, 1870-1880", Nuevo Mundo. Mundos Nuevos, n° 4, 2005.

e Sidney Chalhoub, op.cit.

*% Sobre os conflitos entre os trabalhadores cariocas do pos-abolicdo por conta de suas diferencas étnicas e
nacionais, ver Galdys S. Ribeiro, Mata Galegos: Os Portugueses e Os Conflitos de Trabalho na Republica Velha,
S3o Paulo, Brasiliense, 1990.

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51.




DO CONGO AO TANGO

extraoficiais, como as irmandades religiosas ou as festas. Se através das primeiras tentavam
ainda estipular contornos mais definidos para estes lacos de solidariedade baseados em suas
procedéncias especificassg, no caso de celebragbes festivas como a Festa da Penha e o
carnaval — que acabaram por se constituir nos mais efetivos espagos de desenvolvimento
dos costumes compartilhados pelos afrodescendentes — era mesmo a marca ampla da
origem africana que se afirmava®. Em Buenos Aires, pelo contririo, a énfase no
associativismo como forma de expressdo de identidades politicas restritas acabou por
estimular suas dissensoes e divisdes, o que garantia o reconhecimento oficial de identidades
especificas baseadas na suposta origem comum. Para além da proximidade formal entre
alguns de seus costumes e praticas festivas, afirmava-se com isso uma ldgica associativa
excludente, que investia em identidades restritas que tendiam a desaparecer com o fim do
trafico negreiro.

Evidencia-se, na comparacao, que a partir de um mesmo tipo de articulacdo inicial —
as tentativas de organizac¢do dos africanos e seus descendentes na América — se forjaram nas
duas capitais légicas identitdrias muito distintas, cujas consequéncias se fariam notar nas
décadas seguintes de maneira clara. Enquanto no Brasil os costumes de origem africana
viriam a se converter, jd no século XX, na base de uma cultura popular que logo seria
incorporada como nacional®, os negros argentinos veriam no mesmo periodo desaparecer
todas as marcas de sua singularidade cultural, em processo de progressiva invisibilizacao. Ao
trilharem o caminho do confronto entre etnicidade e identidade de classe, eles foram
apagados por um processo que acabou por definir para a classe trabalhadora local, e para a
prépria nacdo, um perfil branco e europeizado, que deixava de lado as marcas de sua longa
histéria de luta e negociacdo. IrGnico que tenha sido justamente o tango moderno,
constituido ja no século XX a partir de um dos produtos culturais mais marcantes desse
espolio da cultura negra local, que haja se afirmado como um dos simbolos maiores dessa
nova identidade.

Recebido em 16/02/2012
Aceito para publicacdo em 23/02/2012

*% Cf. Mariza Carvalho Soares, Devotos da cor: identidade étnica, religiosidade e escravidéo no Rio de Janeiro do
século XVIII, Rio de Janeiro, Civilizagdo Brasileira, 2000.

% cf. Martha Abreu, O Império do Divino. Festas religiosas e cultura popular no Rio de Janeiro, 1830-1900, Rio
de Janeiro, Nova Fronteira, 1999; Raquel Soihet, “Festa da penha: resisténcia e interpenetragao cultural (1890-
1920)”, em M. C. P. Cunha (org.), Carnavais e outras festas, Campinas, Editora da UNICAMP, 2002, pp. 341-
370; e Maria Clementina Pereira Cunha, Ecos da folia. Uma historia social do carnaval carioca entre 1880 e
1920, Sao Paulo: Cia das Letras, 2001.

®1 Cf. Leonardo Pereira, “O Prazer das Morenas: bailes, ritmos e identidades nos clubes dancantes da Primeira
Republica”, em Andrea Marzano; Victor Andrade de Melo (orgs.). Vida Divertida: histérias do lazer no Rio de
Janeiro (1830-1930), Rio de Janeiro: Apicuri, 2010, pp. 275-299; e Martha Abreu, “Sobre mulatas orgulhosas e
crioulos atrevidos: conflitos raciais, género e nagdo nas canc¢des populares (Sudeste do Brasil, 1890-1920)",
Tempo, v. 16, pp. 143-174.

julho - dezembro de 2011




