
Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

Do Congo ao Tango: 
 associativismo, lazer e identidades entre os afro-

portenhos na segunda metade do século XIX* 
 

Leonardo Affonso de Miranda Pereira** 
 

 
Resumo: Ao longo do século XIX, os africanos escravizados e seus descendentes trataram, em várias capitais da 

América, de articular associações e sociedades nas quais pudessem expressar e legitimar suas redes de 

identidade social e étnica. Entre essas localidades destaca-se, pela proximidade geográfica com o Rio de Janeiro, 

a região do rio da Prata, especialmente a cidade de Buenos Aires. Dada a configuração das rotas do comércio de 

escravos pelo Atlântico, trata-se de uma região que recebeu um grande contingente de cativos cuja origem era 

semelhante àquela do Sudeste brasileiro, com supremacia clara de escravos vindos da África centro-ocidental. 

Ainda que no caso portenho o contingente de escravos importados tenha sido significativamente menor do que 

na Corte Imperial brasileira, na segunda metade do século XIX ainda era intensa a presença de 

afrodescendentes entre os trabalhadores da capital argentina. A partir de tal constatação, esta apresentação 

pretende analisar as singularidades dos caminhos e estratégias adotadas no período pelos afro-portenhos, a fim 

de articular suas identidades, de modo a refletir sobre o modo específico pelo qual eles enfrentaram, na região 

do Prata, a tensão entre sua origem étnica e seu perfil social. 

Palavras-chave: Associativismo; Buenos Aires; Identidades africanas; Lazer; Trabalhadores. 

 

Abstract: Throughout the nineteenth century, enslaved Africans and their descendants have tried, in various 

cities of America, to articulate association sand societies in which they could express and legitimize their social 

network sand ethnic identity. Among these places stand out, by geographical proximity to the Rio de Janeiro, 

the Rio da Prata region, especially the city of Buenos Aires. Due to the configuration of the Atlantic slave trade 

routes, this is an area that has received a large number of captives whose origin was similar to that of 

southeastern Brazil, where there was a strong supremacy of slaves from west-central Africa. Even if the number 

of slaves imported to Buenos Aires was significantly lower than in the Brazilian Imperial Court, in the second 

half of the nineteenth century there was still intense presence of African descent among workers in the 

Argentine capital. For this reason, this presentation aims to analyze the singularities of the ways and strategies 

adopted by afroportenhos to articulate their identities. The main objective is to reflection the specific way in 

which they faced, in the Plata region, the tension between their ethnicity and their social profile 

Keywords: Associations; Buenos Aires; African Identities; Leisure; Working class. 

 

 

 

 

                                                 
*
 Este artigo é fruto de uma pesquisa desenvolvida em Buenos Aires com apoio do “South-South Exchange 

Programme for Research on the History of Development” (SEPHIS). Agradeço os comentários e críticas de Cris-
tiana Schettini, Fabiane Popinigis, Antônio Luigi Negro, Paulo Fontes, Álvaro Nascimento e dos membros do 
grupo “Interseção Africana”, da PUC-Rio.  
**

 Professor do Departamento de História da PUC-Rio. Email: leonardo@puc-rio.br  

mailto:leonardo@puc-rio.br


 

 

julho - dezembro de 2011 

31 DO CONGO AO TANGO 

1. 

 

Em 21 de outubro de 1857, o Chefe de Polícia da Província de Buenos Aires recebeu 

um ofício singular. Em três páginas cuidadosamente redigidas, Pedro Silva e Antonio Vega, 

que se apresentavam respectivamente como o presidente e o secretário geral da “Sociedad 

Africana Conga”, solicitavam que ele arbitrasse uma disputa interna entre seus sócios. Para 

isso os signatários começavam a petição com a explicação dos antecedentes da questão, na 

qual tratavam dos primórdios da sociedade: 

 
No ano de 1809, quando os africanos éramos escravos, essa Sociedade Conga 
comprou, em união com os Loangos, o terreno que hoje possui esta sociedade, [...] 
com a ajuda que nossos amos nos davam nos dias festivos e as possibilidades de 
ação que eles nos permitiam. Esta união durou até o ano 1820, quando se separou 
a Sociedade Loango, recebendo seus haveres em justa proporção até aquele ano. 
Vivíamos em uma união pacífica, formamos nossa Casa de Reuniões. [...] Era dado o 
cumprimento devido a nossos estatutos, e se davamos socorros devidos aos 
doentes, se sepultavam os sócios finados, como ordenado pelo mesmo; e ao 
mesmo tempo substituíamos a cada ano os sócios falecidos, como definem nossos 
estatutos, mas Senhor Chefe, aos poucos [...] se criaram vários 
distúrbiospromovidos por aqueles que iam se incorporando ao nosso grêmio

1
. 

 

O relato nos apresenta alguns indícios tanto sobre a lógica de articulação inicial desta 

sociedade quanto sobre o seu desenvolvimento. Formada em um momento anterior à 

própria independência argentina, no qual era ainda efetivo o tráfico negreiro para a região 

do Prata (que só se extinguiria em 1824) e a escravidão (formalmente abolida na Argentina 

pela Constituição de 1853) 2 , ela se apresentava, de início, como um meio de 

estabelecimento de laços de convívio e união entre certo grupo de escravos de origem 

africana. Ainda que fosse caracterizada como fruto das “possibilidades de ação” propiciadas 

por seus senhores, ou até mesmo de seus auxílios diretos, tratava-se claramente de um 

espaço de organização autônoma desses escravos de origem africana – através do qual 

constituíam suas redes de solidariedade, capaz de ampará-los nas dificuldades cotidianas 

através do princípio da ajuda mútua.  

Era a quebra deste princípio de solidariedade que, aparentemente, explicava a 

solicitação dos signatários do ofício. Como sugere o nome que escolheram para a sua 

associação, esta havia se formado a partir da suposição, por parte de seus sócios, de uma 

identidade constituída de antemão. Ao se referirem à “Nação Conga”, eles se remetiam a 

uma suposta origem em comum, situada na região centro-ocidental da África – onde se 

destacara, por séculos, o importante Reino do Kongo, uma das mais importantes regiões 

exportadoras de escravos do mundo atlântico3. Em um momento no qual elementos tão 

                                                 
1
 “Sociedad Africana Conga”, Archivo General de la Nación. Sala X, 31-11-5. 

2
 Sobre a condição jurídica dos escravos portenhos antes desse momento, ver Magdalena Candioti, “Altaneros 

y libertinos. Transformaciones de la condición jurídica de los afroporteños en la Buenos Aires revolucionaria 
(1810-1820)”, Desarrollo Económico, IDES, Buenos Aires, vol. 50, N° 198, julio-setiembre 2010 (pp. 271-296). 
3
 Cf. Paul Lovejoy, “A África e a escravidão”, em A escravidão na África. Uma história de suas transformações, 

Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2002, pp. 27-56; e Ronaldo Vainfas e Marina de Mello e Souza, “Catoliza-



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

32  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

diversos como região de origem ou porto de embarque acabaram por configurar para os 

africanos na América bases de constituição de identidades antes incipientes, na afirmação 

de novas “nações” africanas4, a região de origem aparecia de fato como um importante 

substrato para as muitas formas de articulação de identidades e solidariedades entre os 

africanos escravizados da América. Era assim a partir de uma lógica identitária engendrada 

pelos próprios africanos no processo de escravização que se explicava a formação da 

“Sociedad Africana Conga” de Buenos Aires5. 

Não que aquele constituísse um caso isolado em meio à experiência dos africanos e 

seus descendentes na América. Ainda que remetida ao contexto específico da província de 

Buenos Aires, a proposta de formação de uma sociedade como aquela fazia parte de um 

processo mais amplo que, naquelas décadas, ajudou a configurar associações do gênero em 

várias outras localidades do mundo atlântico. Bem conhecido, nesse sentido, é o caso da 

Sociedade Beneficente da Nação Conga formada no Rio de Janeiro, cujos sócios pediram em 

1861 ao Conselho de Estado do Império sua licença para funcionamento6. Como no caso de 

sua congênere portenha, o nome escolhido para a sociedade não deixava dúvidas sobre o 

tipo de identidade nela celebrada. Já no primeiro artigo de seus estatutos, definia-se que 

aquela sociedade seria “composta de pessoas que pertençam à mesma nação, e que sejam 

livres, podendo ser admitidas em seu grêmio os filhos, e filhas das mesmas nascidos neste 

Império, e que sejam de cor preta”. Em um momento no qual o associativismo entre os 

trabalhadores tinha no mutualismo sua base principal7, esses trabalhadores negros tratavam 

de relacionar tal intuito com a delimitação de uma origem étnica específica de seus sócios, 

capaz de definir para eles uma “nação” própria. De forma similar ao que acontecia em 

Buenos Aires, era assim como uma sociedade de ajuda mútua para um grupo específico de 

negros cariocas que se apresentava a nova associação. 

Acabavam aí, no entanto, as semelhanças entre as duas associações. Por mais que 

partissem de um mesmo princípio identitário, cuja legitimidade estava na suposta origem 

comum de seus sócios – explicável a partir dos dados do tráfico atlântico, que sugerem ser a 

África Central a região de origem da maior parte dos escravos levados tanto ao sudeste 

brasileiro quanto à região do Rio da Prata–, as duas sociedades participaram de processos 

sociais que estavam longe de se reduzir a uma mesma lógica. Elas estavam separadas, de 

fato, pelas realidades específicas com as quais se deparavam. Por um lado, os afro-

portenhos se viam em uma sociedade e em um sistema político muito diferente daqueles 

                                                                                                                                                         
ção e poder no tempo do tráfico: o reino do Congo da conversão coroada ao movimento antonino, séculos XV-
XVIII”. Tempo. Niterói, v. 3, n.º 6, 1998 
4
 Mariza Carvalho Soares, “Nações e grupos de procedência no Atlântico escravista”, em Da África ao Brasil, 

Vitória, Flor e Cultura, 2007, pp. 131-157. 
5
 Sobre o modo pelo qual se deu o processo de articulação identitária entre os escravos levados da África cen-

tral para o sudeste brasileiro, ver Robert Slenes, “‘Malungu, ngomavem!’ África coberta e descoberta no Bra-
sil”, Revista USP, no. 12, dez-jan-fev 1992, pp 48-67. 
6
 Cf. Sidney Chalhoub em Machado de Assis, historiador, São Paulo, Companhia das Letras, 2003.  

7
 Cf. Ronaldo Pereira de Jesus, “A experiência mutualista e a formação da classe trabalhadora no Brasil”, em 

Jorge Ferreira Daniel Aarão Reis Filho (orgs.). As esquerdas no Brasil (vol. 1) – A formação das tradições (1889-
1945), Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

33 DO CONGO AO TANGO 

então existentes no Brasil, sendo obrigados a articular suas redes de solidariedade a partir 

do diálogo com as formas específicas da organização política e social locais. Por outro, ainda 

que fosse muito maior do que se costuma supor a presença de afrodescendentes entre os 

trabalhadores da capital argentina na segunda metade do século XIX8, não resta dúvidas que 

no caso portenho o contingente de escravos importados tenha sido significativamente 

menor do que na região da Corte Imperial brasileira9−em uma desvantagem numérica que 

seria intensificada, ao longo das décadas, pela massiva chegada a Buenos Aires de imigrantes 

de origem europeia. 

Ante a particularidade da situação com a qual se defrontavam os afro-portenhos, a 

aparente similaridade sugerida pela organização se sociedades baseadas em uma identidade 

“conga” no Rio de Janeiro e em Buenos Aires se apresenta como um problema a ser 

analisado. Se qualquer tentativa de comparação direta dos dois casos esbarra na profunda 

diferença que já afastava então as duas sociedades, a base transnacional desta história faz 

com que pensá-los através de perguntas cruzadas seja um bom meio de refletirmos sobre 

suas especificidades. Para além da caracterização do sentido amplo deste movimento, ligada 

à configuração de identidades africanas no mundo atlântico, cabe assim enfrentar tais 

particularidades – de modo a buscar tanto as lógicas específicas que alimentaram na capital 

portenha este tipo de identidade quanto às consequências de tal opção para o modo 

peculiar pelo qual os trabalhadores negros de Buenos Aires enfrentaram, nas décadas 

seguintes, a tensão entre sua origem étnica e seu perfil social.  

 

2. 

 

Por mais que partissem da configuração de uma identidade que justificavam pela 

suposta origem em comum de seus membros, não era para afirmar ou justificar esta 

identidade que os diretores da “Sociedad da Nação Conga” enviaram em 1857 ao Chefe de 

Polícia sua solicitação. Como eles mesmos explicam no documento, o que estava em jogo 

era uma disputa de bens com outras associações congêneres, que reivindicavam a posse de 

sua sede. Para apresentar a contenda, os signatários explicam que a identidade Conga 

sugerida pelo nome da associação incorporava, de início, os africanos originários de Loango 

– outro reino da África centro-ocidental, cuja língua guardava certa proximidade linguística 

com os Congos10. Unidos inicialmente em uma única sociedade, congos e loangos acabaram, 

                                                 
8
 Cf. George Reid Andrews, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800–1900, Madison, University of Wisconsin 

Press, 1980. 
9
 Conferir, a este respeito, o site http://www.slavevoyages.org/tast/index.faces, que contém uma base de da-

dos com as viagens feitas pelos navios envolvidos no tráfico atlântico de escravos. Embora seja impossível defi-
nir o número certo de escravos levados ao Rio de Janeiro e a Buenos Aires, esses dados mostram que a região 
sudeste do Brasil recebeu mais de 2.200.000 de escravos africanos, em sua maior parte provenientes da África 
centro-ocidental, enquanto a região do Prata recebeu cerca de 98.000 deles. Consultado em 7 de fevereiro de 
2012. 
10

 Para uma reflexão sobre as bases linguísticas comuns das diversas comunidades de fala na África Central-
Ocidental, que permitiam a comunicação e as trocas culturais entre povos diversos da região, ver Marcos 
Abreu, Ladinos e boçais : o regime de línguas do contrabando de africanos, (1831-c.1850), Dissertação de Mes-
trado em História, Campinas, UNICAMP, 2012, pp. 116-125. 

http://www.slavevoyages.org/tast/index.faces


 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

34  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

porém por se separar, na criação de uma nova associação. Nesse momento, as posses da 

sociedade original, como o terreno em que promovia suas celebrações, viraram alvo da 

disputa entre seus membros. O caso mostra que a organização de tais sociedades, ao 

mesmo tempo em que servia para articular as redes de solidariedade entre esses 

afrodescendentes, acabou também por dar forma a suas diferenças – mesmo quando se 

tratava de africanos originários de uma mesma região geográfica.  

Para que possamos compreender tal fenômeno, cabe tentar interpretá-lo a partir da 

lógica política e burocrática que alimentou sua constituição. De fato, ao longo do século XIX, 

as sociedades africanas tiveram, na Província de Buenos Aires, uma força e visibilidade muito 

maiores do que aquela verificada por grupos como a Sociedade da Nação Conga do Rio de 

Janeiro. Chegando a compor cerca de 30% da população local no momento de sua 

independência, em 1810, os afro-portenhos fizeram de tais associações, ao longo daquele 

século, a base principal de sua organização identitária11. De início sua importância se ligava 

ao apoio político buscado entre elas por Juan Manuel Rosas, que governou a Província por 

dois períodos entre 1829 e 185212. A partir da segunda metade daquele século, no entanto, 

a queda de Rosas permitiu que muitos intelectuais passassem a tentar afirmar uma efetiva 

identidade para a nação argentina, baseada na oposição entre civilização e barbárie – a ser 

combatida tanto pela instrução, que amenizaria os efeitos do barbarismo dos negros e 

indígenas locais, quanto pela imigração de mão de obra europeia, capaz de diminuir sua 

força e importância13. Não por acaso, ao longo daquele período as sociedades africanas 

passariam a ser objeto de um severo controle por parte das autoridades policiais portenhas.  

Tal controle se explicava pela presença ainda significativa desses afro-portenhos na 

sociedade argentina do período. Por mais que, em virtude da intensa imigração europeia da 

segunda metade do século XIX, o número de africanos e seus descendentes diminuísse 

drasticamente em termos relativos ao longo daquele século – passando de 30% da 

população da Província em 1830 para apenas 2% em 1887 –, em termos absolutos esta 

diminuição foi muito menor, indo de 9.615 para 8.005 indivíduos14. Em um momento no 

qual se tentava definir para a Argentina a marca da civilização, a delimitação e a vigilância 

sobre tais grupos tornavam-se questão crucial para as elites portenhas. De modo mais claro 

do que no Rio de Janeiro, as sociedades e associações por eles formadas passariam assim a 

depender de um pedido formal de funcionamento, devendo ainda relatar às autoridades 

cada mudança em seus estatutos ou na composição de suas diretorias15. 

                                                 
11

 Cf. Marta Goldberg, “La población negra y mulata en la ciudad de Buenos Aires”, Desarrollo Económico, v. 16, 
n. 61 (l976); e María Verónica Secreto, “Justiça na desigualdade: ações de liberdade, papéis de venda e justo 
preço. Rio da Prata, 1776-1815”, Afro-Asia, 42 (2010), 27-62.  
12

 Cf. George Reid Andrews, “The Afro-Argentine Officers of Buenos Aires Province, 1800-1860”, The Journal of 
Negro History, vol. 64, no. 2 (Spring 1979), p. 92. 
13

 Cf. Maria Elisa Mader, Civilização e barbárie: a representação da nação nos textos de Sarmiento e do Viscon-
de do Uruguai, Tese de doutorado em História, UFF, 2006. 
14

 Cf. María Verónica Secreto, op. cit., pp. 29-30. 
15

 Sobre a presença negra em Buenos Aires e a sua progressiva invisibilização, em contraposição às explicações 
tradicionais de que os negros “desapareceram” graças a guerras e epidemias, ver George Reid Andrews, The 
afro-Argentines of Buenos Aires, 1800-1900, op. cit.. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

35 DO CONGO AO TANGO 

Tais regras fizeram com que no caso de Buenos Aires se verificasse um movimento 

associativo muito mais intenso do que aquele que alimentava, no Rio de Janeiro, a formação 

da Sociedade da Nação Conga. Os arquivos policiais da cidade guardam os registros de pelo 

menos 39 sociedades civis formadas por africanos de diferentes regiões e seus 

descendentes, permitindo que acompanhemos suas atividades ao longo da segunda metade 

do século XIX. Era o caso, entre outras, da “Sociedad Africana Lubolo”; da “Nación Monjola”; 

da “Nación Loango”; e da “Sociedad Africana Mina Mají”16. Ao mesmo tempo em que 

afirmavam por meio dessas sociedades sua origem africana comum, os negros portenhos 

tratavam também de expressar, através delas, suas diferenças – explicitadas no modo pelo 

qual cada uma das 39 sociedades presentes em tal documentação justificava sua identidade 

específica. De fato, cada uma dessas associações formadas por negros e mestiços precisava 

assumir uma identidade diferenciada, capaz de singularizá-las ante outros grêmios criados 

em Buenos Aires no mesmo período. 

Claro que este processo de afirmação de identidades e diferenças entre os africanos 

foi fruto não só das origens diversas dos escravos, mas também do compartilhamento de 

processos sociais específicos por parte de seus sócios. Se este processo identitário se 

apresentava de forma naturalizada, baseada em uma suposta origem comum, o modo pelo 

qual se articularam estas sociedades na segunda metade do século XIX mostrava que elas 

eram fruto da História. Em 1854, por exemplo, apresentava-se ao chefe de polícia uma 

sociedade que adotava o singular nome de “Negros Baianos”, em uma referência explícita a 

um dos estados brasileiros que concentrava maior número de afrodescendentes17. Dois anos 

depois, era a vez de a sociedade “Protectora Brasileira” apresentar seus estatutos, que 

explicitavam o “objetivo de fomentar o espírito de associação e proteção mútua” entre os 

negros brasileiros residentes na capital portenha – muitos dos quais haviam atravessado a 

fronteira rumo à região do Prata para conseguir a liberdade de que não desfrutavam no 

Brasil18. Nesse e em outros casos, ficava claro que não era o reconhecimento de uma mesma 

origem que sustentava aquela identidade, mas sim o compartilhamento de costumes e 

experiências vividas na região do Prata. 

Note-se, a tal respeito, que muitas dessas associações apenas tratavam de dar um 

contorno jurídico instituído para laços identitários forjados em outros espaços, como as 

irmandades religiosas. Em 1856, por exemplo, um grupo se apresenta ao chefe de polícia 

local com o pedido de reconhecimento de uma “Sociedad de La Nación Brasileña”. Por mais 

que fosse pela origem comum que definiam sua identidade, eles afirmavam no pedido já 

estar associados como membros da Irmandade San Gaspar. Em meio ao processo de escolha 

de sua diretoria, chegam mesmo a se confundir, asseverando que haviam escolhido o 

                                                 
16

Archivo General de la Nación. Sala X, 31-11-5. 
17

 “ Sociedad Brasileira Baianos”, Arquivo General de La Nación, Sala X, 31-11-5 
18

 “Sociedad Africana Protectora Brasileira”, Arquivo General de La Nación, Sala X, 31-11-5.Sobre a prática de 
busca de “solo livre” por parte dos escravos brasileiros, ver Rachel da Silveira Caé, Escravidãoe liberdade na 
construção do Estado Oriental do Uruguai (1830-1860), Dissertação de Mestrado, UNIRIO, 2012.  



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

36  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

presidente da nova associação em uma “reunião dos membros da Irmandade San Gaspar”19. 

Não por acaso, ao fim desse processo de reconhecimento, já era como a “Sociedad San 

Gaspar”que se apresentava a nova associação. Casos como este indicam que, longe de 

representar uma ligação natural entre os componentes desses clubes e as culturas de 

origem no continente africano, tais sociedades representavam apenas um meio de 

expressão de laços e alianças tecidos entre eles no contexto da diáspora. 

A forma assumida por estas associações em Buenos Aires, no entanto, nada tinha de 

casual. Ao longo da segunda metade do século XIX a lógica associativa se transformara em 

um importante elemento da própria organização política argentina. Em busca de canais 

legítimos de participação política, a sociedade portenha teria se organizado a partir daquilo 

que Hilda Sábato definiu como um “fervor associativo”. Vistas como forma privilegiada de 

exercício dos direitos civis e políticos de seus membros, as associações civis proliferaram na 

província, em processo que gerou a formação de múltiplas associações, com as mais diversas 

finalidades20. Disso resultou no período o estímulo à organização, em associações próprias, 

dos muitos grupos sociais, étnicos ou políticos. Ainda que na base deste processo estivesse a 

perspectiva de exercício do potencial igualitarismo republicano, tal lógica acabou por 

fomentar certa tendência à estratificação e à afirmação de identidades restritas.Fruto que 

eram da história desses africanos na região do Prata, as sociedades africanas locais definiram 

assim sua forma e seu perfil a partir das relações de força às quais estavam sujeitas, assim 

como da lógica da sociedade da qual faziam parte.  

Era o que mostrava o caso da “Sociedad Nación Mosambique”, cujo primeiro registro 

em tal documentação data de 184621. Como no caso da “Nación Conga”, a base da 

identidade formada pelos membros desta associação era a origem comum africana. A 

diferença, nesse caso, era o ponto de origem que lhes servia para definir a identidade – no 

caso, a região de Moçambique, na África Oriental. Tratava-se de uma zona escravista que, 

embora em escala menor do que a do Congo, foi também a base de muitas das viagens dos 

navios negreiros, em especial ao longo do século XIX22 –, o que explica a força que tal 

identidade podia ainda ter em 1846. O primeiro registro sobre a “Nación Mosambique” data 

de 1846, quando o presidente da associação, Pedro Britain, autodefinido como um “moreno-

livre”, reclamava ao chefe de polícia de Buenos Aires que, após quatro anos exercendo o 

cargo de presidente da associação, havia sido dele destituído sumariamente por um 

empregado da polícia, que o obrigou a entregar “todos os documentos e papéis de conta, e 

demais, que pertenciam à Irmandade”, assim como os mil e seiscentos pesos de sua caixa. O 

motivo seria a queixa feita à polícia por outro grupo de associados, que questionava sua 

legitimidade. Afirmando ser tal queixa um simples artifício de sócios descontentes, que para 

                                                 
19

 “Em cumprimento à ordem de V.Sa. citada anteriormente, realizei [...] a reunião dos membros da Irmandade 
San Gaspar para efetuar a eleição do indivíduo que deve presidi-la [...]. (grifos no original). “Sociedad Africana 
San Gaspar”, Archivo General de La Nación, Sala X, 31 11 5. 
20

Hilda Sábato, La política em las calles. Entre el voto y la movilización (Buenos Aires 1862-1880), Buenos Aires, 
Ed. Sudamericana, 1998. 
21

 “Nación Mosambique”, Arquivo General de La Nación, Sala X, 31-11-5. 
22

 Cf. Manolo Florentino, Alexandre Vieira Ribeiro e Daniel Domingues da Silva, “Aspectos comparativos do 
tráfico de africanos para o Brasil (séculos XVIII e XIX), Afro-Ásia 31 (2004), 83-126. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

37 DO CONGO AO TANGO 

atingir a diretoria teriam se utilizado de um procedimento que “não seria próprio de homens 

de bem”, o presidente se queixava da “fraude” que era proposta em relação aos direitos dos 

demais membros da sociedade.  

Não é possível saber, através de tal documentação, o resultado da disputa. Ainda 

assim, ao perseguir os desdobramentos do caso podemos perceber que nos anos seguintes o 

controle governamental sobre essas sociedades se tornaria cada vez mais estreito. Em 1855, 

após a morte de seu presidente, um grupo de sócios voltou a escrever ao chefe de polícia 

para que este permitisse a realização de uma nova eleição para sua diretoria. Sete anos 

depois, Joaquin Auguidon, também auto definido como um “moreno” (forma pela qual eram 

nomeados os negros na Argentina), e dizendo fazer parte da mesma sociedade havia anos, 

sendo então seu presidente, pedia ao chefe de polícia o direito de se exonerar do cargo, 

convocando uma nova eleição de diretoria. Pedidos como esses mostravam que, em Buenos 

Aires, o controle exercido pela polícia sobre as sociedades ditas africanas era ainda maior do 

que no Rio de Janeiro, cabendo às autoridades policiais acompanhar cada mudança da 

composição de sua diretoria.  

Não era de se estranhar, por isso, a profusão de sociedades ditas “africanas” na 

capital portenha ao longo daquele período. Submetidas pela polícia local a um regime de 

controle especial, e atuando em uma sociedade na qual o associativismo passava a se 

configurar como forma privilegiada de atuação política23, as associações formadas por 

negros e mestiços acabaram ao longo da segunda metade do século XIX por se definir de 

forma cada vez mais específica. Explicava-se, assim, o processo de dissensão vivido em 

Buenos Aires, a partir de 1857, pelos membros da “Nação Conga”. Não por acaso, poucos 

meses antes da data em que a “Sociedad Nação Conga” tentava resolver suas brigas 

internas, os diretores de outra associação chamada “Sociedad Africana Congo-Angunga” 

pediam ao mesmo chefe de polícia a expulsão de dois de seus membros, que seriam 

“insuportáveis por sua conduta”24 – na indicação tanto da variedade de identidades que se 

forjavam a partir da origem Conga comum quanto do caráter instável dessas identidades, 

sempre sujeitos a novos conflitos e desacordos. Foi, portanto, em face de um processo que 

não só estimulava sua organização em associações, como também ajudava a definir de 

forma mais clara e palpável o papel e as prerrogativas de suas lideranças, que as diferenças e 

desacordos entre os componentes dessas associações originais se desenvolveram de forma 

mais clara. 

 

3.  

 

As divisões políticas entre as diversas sociedades africanas não as impedia, no 

entanto, de compartilhar por vezes o mesmo universo de práticas e costumes festivos, que 

tiveram em tais associações um espaço privilegiado de expressão. Ao tentar controlá-las, a 

polícia local acabou por dar a ver a vitalidade das tradições e culturas de origem africana que 

                                                 
23

 Hilda Sabato, op.cit. 
24

 “Sociedad Africana Congo-Angunga”, Archivo General de la Nación, Sala X, 31-11-5. 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

38  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

se articulavam nas diferentes associações, que tinham marcantes elementos de semelhança. 

Isso porque, apesar do claro caráter mutualista que estava na base de sua organização, elas 

não deixavam também de se constituir em centros recreativos, que ajudavam a fomentar e 

organizar as atividades de lazer de seus sócios. Para além de uma identidade política, as 

associações “africanas” formadas em Buenos Aires na segunda metade do século XIX 

constituíam assim um meio de efetiva articulação de laços culturais, expressos em atividades 

lúdicas como desfiles, reuniões e bailes dançantes.  

Era o que mostrava, de forma especial, o caso dos “Morenos Brasileiros”, sociedade 

que em 1861 pedia ao chefe de polícia sua licença de funcionamento. Assinada por Candido 

Ferre, autodescrito como um “moreno-livre brasileiro”, tal pedido explicava que fazia tempo 

que os membros da associação promoviam sua “reunião de Baile Africano” nos dias festivos 

na Rua dos Estados Unidos, em San Telmo. Realizadas em terreno pertencente a um dos 

sócios, essas reuniões teriam sempre se conservado dentro da ordem estipulada pelo 

Regulamento definido para tais sociedades. Por esse motivo, ele pedia que a sociedade 

pudesse passar a funcionar regularmente, obedecendo aos preceitos definidos para outras 

sociedades africanas25.  

Ao se referir ao “Baile Africano”, sem dar para isso maiores explicações, o presidente 

da sociedade parecia fazer menção a um tipo de festejo facilmente reconhecível pelo chefe 

de polícia ou por qualquer pessoa que vivesse em Buenos Aires naquele período: os 

candombes, nome dado aos bailes nos quais se divertia a comunidade negra local. “Assim se 

chamavam as danças grotescas que executavam em conjunto os negros escravos africanos, 

recordando os bailes de suas pátrias distantes”, explicava em 1922 o memorialista uruguaio 

Romolo Rossi26. Segundo ele, originalmente tais candombes eram praticados em terrenos ao 

ar livre, em frente às sedes da sociedade organizada por cada “nação” africana. Aos poucos 

eles migraram para dentro, constituindo-se em bailes fechados que tinham a peculiaridade 

de ser “sempre acompanhados por cantos igualmente monótonos, sem outros instrumentos 

que os imortais tambores”. Com uma graça difícil de ser compreendida pelas elites 

portenhas, os candombes representavam a forma assumida pelas tradições musicais e 

dançantes dos africanos de origem bantu na região – tendo por isso paralelos claros com 

outras manifestações da musicalidade próprias aos africanos e seus descendentes no 

contexto da diáspora, como os cabildos de Cuba ou as congadas no Brasil27. 

Embora fossem mais fortes em Montevidéu, os candombes não deixaram de se fazer 

presentes também na outra margem do Rio da Prata. Inicialmente praticados em Buenos 

Aires somente nos dias festivos, como o carnaval e a Festa da Recoleta, eles aos poucos se 

converteram na forma privilegiada de qualquer celebração ou festa patrocinada pela 

comunidade negra local, sendo para esta uma simples ocasião de encontro e diversão28. De 

maneira geral, o nome passou, na segunda metade do século XIX, a designar os “bailes 

                                                 
25

 “Sociedad Morenos Brasileiros”, Archivo General de la Nación, Sala X, 31-11-5. 
26

 Romolo Rossi, Recuerdos y crónicas de antaño, Montevideo, Peña, 1922, p. 48. 
27

 Néstor Ortiz Oderigo, Calunga. Croquis del candombe, Buenos Aires, EUDEBA, s/d, p. 17. 
28

 Idem, pp. 17-19. Conferir também Vicente Rossi, Cosas de negros, Buenos Aires, Taurus, 2001, p. 67. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

39 DO CONGO AO TANGO 

africanos” de que falavam os diretores dos “Morenos Brasileiros” em 1861. A representação 

desses eventos feita no começo do século XX por Pedro Figari, um pintor uruguaio nascido 

em 1861 que se mudou para Buenos Aires no começo da década de 1920, não deixa dúvidas 

sobre seu perfil29: 

 

 

 
Pedro Figari, “Candombe”, 1921. Acervo Malba−FundaciónCostantini. 

 

O tambor presente nas duas imagens, assim como a ausência de qualquer 

instrumento de harmonia nos vários quadros pintados por Figari dentro da mesma série, 

deixa evidente tratar-se de um tipo de baile diferente daqueles que então se desenvolviam 

                                                 
29

Sobre Pedro Figari e seus quadros que tematizam os candombes, ver o site 
http://www.candombe.com/html_sp/figari.html (consultado em 10 de agosto de 2010). 

http://www.candombe.com/html_sp/figari.html


 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

40  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

nos salões frequentados pelas elites portenhas. Se nestes era notável a influência de músicas 

europeias como a valsa, que tinham na harmonia e na dança de par suas características 

principais30, as imagens, tiradas das memórias de Figari sobre tais festas evidenciam que 

nelas era a percussão que marcava a alegria dos que celebravam. A dança em separado, do 

mesmo modo, evidenciava a ligação entre aqueles festejos e as formas de celebração 

dançante próprias da África centro-ocidental, marcadas por danças de roda, nas quais os 

pares faziam movimento requebrados sem se tocar, um na frente do outro31.  

Ao afirmar sua disposição em promover “bailes africanos”, os membros de 

sociedades como a “Morenos Brasileiros” evidenciavam, desse modo, sua ligação com esse 

tipo de prática recreativa, que expressava a vitalidade da herança cultural dos 

afrodescendentes na capital portenha. Organizados nos subúrbios e nos bairros habitados 

por trabalhadores de baixa renda, especialmente nos chamados “bairros do tambor”, 

habitados maciçamente pelos afrodescendentes – caso, na segunda metade do século XIX, 

de San Telmo e Monteserrat, ao sul da região central32 –, esses bailes se convertiam assim 

em um elemento central da experiência das comunidades negras locais. 

Além dos bailes, a afirmação da identidade específica definida em cada uma dessas 

sociedades africanas se mostrava presente também em outro tipo de atividade lúdica à qual 

atribuíam grande importância: os desfiles de carnaval. É o que mostram os estatutos da 

Sociedad Los Negros Mumboma, que publicou em 1878 seu regulamento interno33. Já no 

primeiro artigo, os membros da sociedade definiam como um dos objetivos principais da 

nova associação o de organizar desfiles pelas ruas durante o carnaval, de modo a viabilizar a 

organização de um clube inteiramente dedicado a tal fim. Tratava-se de garantir espaço para 

a outra forma assumida pelos tradicionais candombes: a do desfile processional, no qual era 

reproduzida ritualmente a lógica da Corte africana, que tinha no carnaval um espaço 

perfeito de execução34.  

Bailes e desfiles representavam, portanto, duas formas distintas de afirmar a força da 

cultura afro-portenha nessas sociedades. Ao inserir a preocupação com as atividades 

dançantes e musicais em seus documentos oficiais, os sócios de tais agremiações mostravam 

que o lazer já aparecia, para eles, como forma legítima de organização de seus laços 

identitários – o que não lhes parecia em contradição com a busca de outros objetivos menos 

lúdicos. Além da necessidade de auxílio mútuo ou de representação política de cada grupo 

em face das autoridades, que ajudavam a diferenciar as muitas associações formadas pelo 

afro-portenhos, seus sócios expressavam com isso a vitalidade das culturas por eles 

                                                 
30

 Cf. John Charles Chasteen, National Rhythms, African Roots. The deep History of Latin American Popular 
Dance, Albuquerque, University of New Mexico Press, 2004. 
31

 Cf. Robert Slenes, “’Eu venho de muito longe, eu venho cavando’: jongueiros cumba na senzala centro-
africana”, em Silvia Lara e Gustavo Pacheco (orgs.), Memória do Jongo, Rio de Janeiro, Folha Seca, 2007, pp. 
109-156. 
32

 Cf. Horacio Jorge Becco, op.cit., p. 17 
33

Sociedad Negros Mumboma. Reglamento General, Buenos Aires, Imprenta Americana, 1878. 
34

 Sobre a importância em toda a América do desfile de Reis negros, conhecidos no Brasil como congadas, ver 
John Charles Chasteen, National Rhythms, African Roots. The deep History of Latin American Popular Dance, 
op.cit., em especial o capítulo 9. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

41 DO CONGO AO TANGO 

constituídas no novo mundo, vistas de modo indiferenciado pelas elites portenhas. Explica-

se desse modo como, por mais que se esforçassem em marcar suas diferenças, era assim 

como igualmente “africanas” que todas aquelas sociedades (mesmo as constituídas por 

“negros brasileiros”) eram encaradas pelas autoridades da província.  

 

4. 

 

Com a aproximação do final do século, os bailes e as atividades dançantes ganhariam 

cada vez mais importância dentre os homens e mulheres negros de Buenos Aires. É o que 

atesta o destaque dado ao tema nos jornais que passam a ser escritos e publicados a partir 

da década de 1870 pela comunidade negra portenha35. Formados para defender em suas 

páginas os temas de interesse dos afrodescendentes que habitavam a região sul da cidade, 

tais jornais eram fruto de uma proliferação de folhas criadas a partir da mesma lógica 

associativa que ajudava a organizar a sociedade portenha – servindo como porta-vozes da 

identidade política expressa por cada grupo36. Nem por isso, no entanto, deixavam de tratar, 

com grande destaque, das atividades recreativas promovidas por tais associações. Era o que 

fazia La Broma, em 1877, ao noticiar com entusiasmo o baile de aniversário que seria 

promovido pelos membros da “Sociedad del Carmen de Socorros Mútuos”37. Através de 

notas como essas, os redatores da folha evidenciavam a importância que tais atividades 

lúdicas assumiam no seio das associações constituídas pelos negros locais, que acabariam 

por fazer delas os novos espaços privilegiados de expressão das redes de identidade e 

diferença constituídas em Buenos Aires pelos afrodescendentes. 

Sem se limitar às sociedades de “nação”, no entanto, o noticiário desses jornais 

mostrava que várias outras associações, explicitamente voltadas para o lazer, haviam 

começado a se formar a partir delas. Em um momento no qual já ia longe o tempo do tráfico 

negreiro, fazendo com que as identidades de base africana pudessem se mostrar distantes, e 

no qual ganhava força nas Américas um pensamento racial que progressivamente ocultaria 

suas diferenças sob uma mesma definição negativa naturalizada 38 , o associativismo 

recreativo configurou-se em Buenos Aires como meio de articulação de novas identidades 

entre os afro-portenhos. A própria variedade de nomes dos grêmios citados pelos 

noticiaristas do jornal mostrava a grande profusão de sociedades recreativas formadas no 

universo das comunidades negras locais. No dia 18 de maio de 1876, por exemplo, o jornal 

La Broma noticiava, em uma pequena nota, a realização de uma reunião da “Sociedad 

                                                 
35

 Em um período de cerca de dez anos, tal comunidade patrocinou pelo menos seis diferentes jornais, que 
tinham por objetivo divulgar e discutir as questões de interesse específico de parcelas da comunidade negra 
local. Se algumas dessas folhas tiveram duração efêmera, não foi esse o caso do jornal La Broma – cuja circula-
ção vai de 1876 até 1882. Cf. Norberto Pablo Cirio, Tinta negra em la grisde ayer: los afroporteños a través de 
sus periódicos, Buenos Aires, Teseo, 2009. 
36

 Cf. Hilda Sabato, op.cit. 
37

La Broma, 8 de novembro de 1877. 
38

 Conferir Lilia Moritz Schwarcz, “Uma história de diferenças e desigualdades: as doutrinas raciais do século 
XIX”, em O espetáculo das raças. Cientistas e questão racial no Brasil, 1870-1930, São Paulo: Cia. das letras, 
1993, pp. 43-66. 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

42  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

Negros Esclavos” 39. No ano seguinte, quando se anunciavam em outubro os preparativos 

para a Festa da Recoleta, seus redatores fazem questão de noticiar os preparativos dessas 

sociedades formadas por negros – destacando a “Los Tenorios del Plata” e a “Crucero Del 

Sud”, que já haviam começado os ensaios para o desfile40. Em novembro de 1877 era a vez 

da sociedade “Negras Bonitas”, “que tantas glórias conquistou no carnaval passado”41. Com 

nomes variados, que podiam ou não fazer referência ao perfil racial de seus sócios, essas 

novas sociedades criadas no período indicavam que o impulso associativo presente nas 

sociedades de “nação” formadas na primeira metade do século XIX se voltava, aos poucos, 

para as atividades propriamente recreativas, que passariam a partir de então a congregar os 

afro-portenhos. 

Claro que, de início, tal mudança (capitaneada pelos mais jovens) foi recebida com 

desconfiança por várias lideranças negras locais – em especial por aqueles que já lutavam 

pela superação das diferenças expressas nas antigas sociedades de “nação”. Um artigo 

publicado em maio de 1876 no próprio espaço editorial do jornal La Broma evidenciava a 

desconfiança de seu redator em relação à lógica associativa excludente representada pelas 

sociedades dançantes e carnavalescas, que reproduziria o caráter excludente e diferenciador 

das primeiras sociedades africanas. Supostamente organizados na mesma base restrita 

destas, os novos grêmios teriam, a seu ver, dificuldade para construir uma identidade efetiva 

entre os negros locais para além de seu corpo social. Interessado na luta por uma igualdade 

social que incluísse de fato os negros na sociedade argentina, desconfiava assim da 

capacidade desses pequenos grêmios em ajudar nessa causa. “Como podemos conseguir 

que esses grupos, uma vez associados sob distintas bases e com estatutos definidos por eles 

mesmos, possam aceitar acordo e coesão com outros também formados em iguais 

condições, e, como é de se supor, com idéias muito distintas?”, perguntava-se o redator da 

folha42:  

 
[...] Geralmente estas classes de associações, seja qual for seus propósitos, são 
formadas por uma reunião de poucos indivíduos que se encontram na casa de 
Fulano ou Sicrano e, depois de estabelecer suas idéias, tratam de associar-se; e 
resolvem convidar a todos seus amigos; quer dizer, aqueles que eles sabem que 
respeitarão as regras apresentadas por uma Comissão composta no seio destes 
reunidos hoje (que serão dez ou vinte), e que uma vez reunidos novamente 
sancionam a entrada daqueles, e fica definitivamente organizada esta associação, 
devendo os que ingressam depois submeter-se a tais regras, não podendo ser 
admitido se não acatá-las.  
Resulta que nenhuma dessas sociedades se acredita colocada em plano inferior em 
relação às demais, senão, pelo contrário, cada uma delas se supõe superior às 
outras, e se consideram ofendidos quando o membro de alguma outra associação 
nas mesmas condições que ela lhes faz um convite. 
É por isso que não estamos de acordo com as sociedades existentes nem com as 
que estão sendo criadas, sem antes buscarmos a união, que será talvez o que nos 
proporcionará os meios propícios para fomentar toda a classe de associação. 

                                                 
39

 “Sociedad Negros Esclavos”, La Broma, 18 de maio de 1876. 
40

 “Preparativos”, La Broma, 4 de outubro de 1877. 
41

 “Negras Bonitas”, La Broma, 15 de novembro de 1877. 
42

 “Cuatro Palabras Mas”, La Broma, 18 de maio de 1876. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

43 DO CONGO AO TANGO 

 

Embora a crítica tivesse como foco principal a lógica diferenciadora das antigas 

sociedades africanas, o redator reconhecia nos novos grêmios recreativos que então se 

fundavam na cidade o mesmo tipo de problema. Tendentes a estimular as diferenças entre a 

comunidade negra portenha, elas atrapalhariam o processo de construção da unidade entre 

os negros locais, tão desejada pela folha. Em vista disso, o articulista mostra temer que a 

divisão dos negros em clubes recreativos distintos que então se verificava pudesse 

prejudicar a tentativa de articulação de laços de solidariedade mais claros entre os afro-

portenhos locais.  

A esta altura, no entanto, os próprios membros dos clubes dançantes e recreativos 

formados na cidade pareciam atentos a este risco. Tal atenção se consolidou, não por acaso, 

ao longo da própria década de 1870, momento em que se fazia cada vez mais intensa na 

capital argentina a chegada de imigrantes de origem europeia. Contando inicialmente com 

um universo de trabalhadores no qual os descendentes de europeus se misturavam aos 

trabalhadores afrodescendentes, Buenos Aires viu o perfil de sua classe trabalhadora 

transformar-se radicalmente a partir daquele momento 43 . Passando a conviver 

cotidianamente com este novo contingente de trabalhadores, os herdeiros das antigas 

sociedades africanas tentavam deixar de lado suas diferenças, dando a ver com muito mais 

ênfase os pontos de contato que os diferenciavam desses recém-chegados.  

Explica-se assim por que, ainda que configurassem em cada um desses grêmios 

identidades próprias, em geral constituídas a partir do local de moradia ou de trabalho, não 

deixavam de tentar estabelecer com seus congêneres alianças diretas. É o que se nota em 

1877, quando a folha noticiou o baile anual realizado pela Sociedade “Pobres Negras 

Esclavas” 44. Presente à ocasião, um dos redatores da folha felicitava a diretoria do grêmio 

pelo “bom êxito” alcançado naquela “noite inesquecível”. Ressaltava, de modo especial, a 

presença no salão do estandarte de outras associações congêneres, como a “Tenórios”, a 

“Cruzeros del Sud” e o “Símbolo Republicano” – na demonstração da “amizade que se 

professam” os diferentes grêmios recreativos negros 45 . A manifestação de clara 

solidariedade entre os membros de diferentes associações, assim como a animação do 

evento, que só chegou ao fim depois das três e meia da manhã, atestavam na ocasião o 

sucesso alcançado por esse tipo de agremiação nos bairros habitados pelos afro-portenhos. 

Não por acaso, outros redatores da mesma folha reconheciam a importância de tais 

clubes no processo de afirmação da cultura afro-portenha. Sob o título “Sociedades 

Carnavalescas”, um desses redatores testemunhava, em outubro de 1877, que “a união que 

reina entre as principais sociedades carnavalescas que existem entre as classes menos 

                                                 
43

 Cf. George Reid Andrews, The Afro-Argentines of Buenos Aires, 1800-1900, Madison, The University of Wins-
consin Press, 1980; Luis Alberto Romero e Hilda Sabato, Los trabajadores de Buenos Aires, La experiência del 
mercado (1850-1880), Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1992; e Mirta Lobato, La vida em las fábricas. 
Trabajo, protesta y política em uma comunidad obrera, Berisso (1904-1970), Buenos Aires, Prometeo Libros, 
2004 [2001]. 
44

 “Bailes”, La Broma, 25 de outubro de 1877. 
45

 “Bairlazzos”, La Broma, 1 de novembro de 1877. 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

44  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

abastadas é avassaladora”. É o que provavam, em sua opinião, os desfiles realizados no 

domingo anterior, “na tradicional Festa da Recoleta”: 

 
As Sociedades ‘Estrella del Sud’, ‘Los Tenorios’ e ‘Tenorios del Plata’ deram mais 
uma prova da firme determinação de seus membros quando se trata de diversões 
populares, como a que teve lugar no domingo. 
[...] A fundação de sociedades carnavalescas tem dado frutos muito benéficos, e 
aconselhamos seus membros a não perderem um pingo do progresso conquistado 
de um tempo para cá. 
Ninguém duvida que desses centros sociais têm nascido quase todas as iniciativas 
associativas, e que elas nos tem trazido muitos benefícios. 
Ninguém duvida que é a juventude que tem feito os maiores esforços para a 
realização de grandes obras. 
Todos sabemos que esta juventude está disposta, como tem estado sempre, a 
vencer qualquer obstáculo que se apresente para fazer algo em prol da 
comunidade

46
. 

 

A diferença da posição deste redator em relação ao colega de folha que escrevera 

sobre esses grêmios meses antes é marcante. Se aquele se mostrava receoso dos efeitos 

nocivos dessa lógica associativa baseada na dança e no lazer, este passa a ver nas sociedades 

formadas com tal fim as novas representantes dos interesses dos afro-portenhos. Com seus 

bailes e desfiles, elas estariam promovendo um efetivo senso de identidade entre os 

membros da comunidade negra local, em um processo que tinha nas tradições musicais e 

dançantes oriundas da herança africana que compartilhavam, sua base principal.  

O caráter celebrativo do artigo mostrava que, àquela altura, tratava-se já de um 

caminho consolidado. Ao frequentar semanalmente os bailes e demais atividades 

promovidas por esses grupos, realizados sempre com grande assistência, os jovens negros 

de ambos os sexos mostravam reconhecer nelas o melhor caminho para o estabelecimento 

dos laços sociais efetivos dentro do mundo em que viviam – fazendo da imagem 

indiferenciada sobre eles, inicialmente criada pelo pensamento racial do período, a base de 

uma nova forma de articulação identitária, de caráter positivo. Afirmava-se assim, através da 

música e da dança, o esforço de promoção de um efetivo senso de “comunidade” entre os 

afrodescendentes de Buenos Aires, que deixasse de lado as antigas dissensões em favor da 

articulação de uma identidade afro-portenha antes inexistente –, em processo que 

fatalmente tenderia a dissolver os antigos laços de união constituídos entre os membros de 

associações como a “Sociedade da Nação Conga” em uma rede mais ampla de solidariedade, 

de claro caráter étnico.  

 

5. 

 

O resultado mais visível desse processo de rearticulação identitária dos afro-

descendentes de Buenos Aires foi a definição mais clara, ao longo da década de 1870, de 

alguns elementos que passaram a ser reconhecidos por eles mesmos como partes 

                                                 
46

 “Sociedades Carnavalescas”, La Broma, 25 de outubro de 1877. Grifos no original. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

45 DO CONGO AO TANGO 

constitutivas de sua identidade comum. Se no início da década de 1860 as referências aos 

“bailes africanos” já apontavam para a proximidade de origem entre os cantos, músicas e 

ritmos praticados pelas diferentes sociedades africanas, a partir do final da década seguinte 

tornar-se-ia mais claro o processo de definição de certos símbolos capazes de representar de 

modo geral uma cultura negra ampla e inclusiva, baseada em costumes compartilhados. Era 

o caso em especial do tango – ritmo musical cujo processo de afirmação no final do século 

XIX desnuda as contradições, problemas e limites do modo pelo qual os homens e mulheres 

negros de Buenos Aires tentavam afirmar suas identidades.  

Como vimos, as tradições musicais de origem africana em Buenos Aires se 

expressavam, naquele momento, em bailes e desfiles patrocinados pela comunidade negra 

local. Pois era neles que viria a ganhar forma uma nova criação musical, que passa a ser 

descrita nas folhas negras como um ritmo singular aos afrodescendentes: o tango. É o que 

mostrava, em 1879, uma nota publicada no jornal La Broma, na qual se noticiava que um 

certo Emílio Alvares havia composto “um terrível Tango, isto é, um Tango bonito”, que 

segundo o redator causaria furor nas festas organizadas pelas sociedades negras47. Como 

esta, várias outras músicas compostas naquele período pelos membros dessas associações 

recebem também a designação de “tangos” – caso do “Tango de Las Bromas”, executado no 

carnaval de 1880 pelo grupo Las Bromitas, ou dos vários outros tangos cantados no carnaval 

do ano seguinte pelos membros das sociedades Negros Humildes e Negras Bonitas48. 

Percebe-se, com isso, que a palavra tango se referia especificamente, no período, a músicas 

cantadas no universo desses clubes formados pelos afro-portenhos. 

 Com forte base rítmica, o tango aparecia de fato, nesses bailes e desfiles, como uma 

musicalidade específica aos afrodescendentes, constituindo um forte elemento de 

identidade étnica. É o que mostram os versos de um desses tangos, publicado em fevereiro 

de 1880 no mesmo jornal: 

 
Voltamos a cantar, negrinha 
Por certo 
Nosso tango popular 
Já, já, já 
Que tanto agradou no outro ano 
A toda a sociedade. 
[...] 
Adeus, malungo 
Memória... não 
A todo o mundo 
Adeus, adeus, 
Já voltaremos no próximo ano 
Se é que encontramos 
Um bom patrão

49
. 

 

                                                 
47

 La Broma, 11 de setembro de 1879. 
48

 La Broma, 7 de fevereiro de 1880 e 6 de março de 1881. 
49

 La Broma, 7 de fevereiro de 1880. 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

46  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

Ao começar chamando a “negrinha” para o seu canto, os versos mostram que, a essa 

altura, o tango era visto como uma música própria de grupos negros que desfilavam a cada 

carnaval. O mesmo se nota na referência ao “malungo”: termo originário da África Central, 

no contexto do tráfico atlântico ele passou a designar, entre os escravos oriundos da região, 

o mesmo que “companheiros da mesma embarcação”, ou, mais precisamente, “companheiro 

de infortúnio na escravização” – definindo, de forma clara, a atribuição de uma identidade de 

origem50. Do mesmo modo, a referência ao “patrão”, ao qual caberia ajudar a financiar o 

desfile desses grupos, nos remete para o caráter socialmente definido dessa identidade, 

ligada diretamente ao mundo do trabalho portenho. Era essa musicalidade específica, capaz 

de representar a identidade ampla construída entre os trabalhadores afro-descendentes da 

cidade, que “tanto agradou” a todos em meio aos desfiles feitos no carnaval, constituindo 

um ritmo que se tornaria crescentemente “popular”. 

A partir de evidências como essas, não é difícil entendermos o sentido da imagem 

publicada em 1882 pelo jornal Illustración Argentina: 

 

 
Illustración Argentina, 30 de novembro de 1882. 

                                                 
50

 Sobre o processo de atribuição de um sentido comum ao termo “malungu” entre os escravos embarcados na 
África Ocidental, ver Robert Slenes, “ ‘Malungu, ngoma vem!’ África coberta e descoberta no Brasil”, Revista 
USP, n° 12, dez-jan-fev 1992, pp. 48-67. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

47 DO CONGO AO TANGO 

 

 Representando um casal dançando separado, como nos candombes, com traços 

físicos claramente associáveis aos afrodescendentes e roupas simples, o desenho está 

distante das imagens que viriam a se consagrar como próprias ao tango. Ainda assim, a 

legenda não deixa dúvidas sobre a associação entre esse ritmo e os dois negros, ali 

representados em roupas simples. Por mais que claramente o tango referido pelo chargista 

não seja o mesmo que viria a se consagrar décadas depois como ritmo nacional, evidências 

como essas sugerem que, de início, era como poderoso elemento de identidade étnica que o 

tango surgia nas rodas musicais de Buenos Aires. 

Não é difícil entendermos a lógica dessa mudança de postura. Atuando dentro de 

uma sociedade que, desde meados do século, os forçava a definir as fronteiras de sua 

identidade como forma de permitir seu reconhecimento como sujeitos políticos, os afro-

portenhos se esforçaram por demarcar o sentido etnicamente específico do novo ritmo. Se 

abriam mão das distinções que décadas antes separavam Congos, Loangos, Minas e outras 

nações de origem africana, tratavam agora de fazer do novo ritmo uma forma de se 

diferenciar dos novos trabalhadores recém-chegados à cidade. Em um momento no qual o 

reconhecimento das diferenças dentro do mundo de trabalho assumia claros contornos 

nacionais, que levava os diferentes imigrantes presentes na cidade a celebrar com orgulho as 

festas e culturas de suas nações de origem51, os negros colocavam-se assim como uma 

“nação” mais ampla, cuja cultura se propunham a defender.  

Acontece que, àquela altura, já era cada vez mais intensa a relação entre estes 

trabalhadores negros e outros, de origem europeia. De fato, tentativas de diferenciação 

como essas tinham por base a intensa convivência desses diferentes grupos de trabalhadores 

na vida cotidiana da cidade. Habitando a região ao sul do centro, próxima aos chamados 

“bairros do tambor”, muitos imigrantes compartilhavam experiências próximas daquelas dos 

homens e mulheres negros da cidade. 

Configurava-se assim, no universo das práticas culturais, a tensão que marcava 

naqueles anos a relação entre os trabalhadores negros e os imigrantes. É o que mostra, por 

exemplo, uma música cantada em 1870 por uma dessas sociedades negras. Em meio aos 

festejos do carnaval daquele ano, os membros do clube saíam às ruas com versos que 

tematizavam sua insatisfação pela crescente chegada de trabalhadores italianos à cidade: 

 
Já não há negros garrafeiros 
Nem tampouco porteiros, 
Nem negros que vendem frutas 
Muito menos pescador 
Porque esses napolitanos 
Até pasteleiros são 
Já já nos querem tirar 
O ofício de branqueador. 
 

                                                 
51

 Cf. Lilia Bertoni, “Héroes, estatuas y fiestas patrias: construir la tradición pátria, 1887-1891”, Patriotas, cos-
mopolitas y nacionalistas. La construción de la nacionalidad argentina a fines del siglo XIX, Buenos Aires, Fondo 
de Cultura Económica, 2007, pp. 79-120. 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

48  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

Já não há servente de minha cor 
porque bachichas 
todos são. 
Dentro em pouco 
Jesus, por Deus! 
Bailarão semba 
Com o tambor

52
. 

 

Ao ocupar empregos tradicionalmente destinados aos trabalhadores mais pobres da 

cidade, grande parte deles afrodescendentes, os napolitanos apareciam aos olhos da 

comunidade negra de Buenos Aires como verdadeiros inimigos – motivo pelo qual se usa, 

para caracterizá-los, o epíteto “bachichas”, forma pejorativa de designar os italianos pobres. 

Mais do que entrar na disputa pelo mercado de trabalho por eles antes ocupado, no entanto, 

esses imigrantes pareciam também apropriar-se de sua cultura. Ainda que ciosos de seus 

próprios costumes e tradições, esses trabalhadores imigrantes de diversas nacionalidades 

não deixavam, de fato, de vivenciar um contexto de intenso contato com as experiências 

musicais e festivas de outros grupos de trabalhadores, mesmo os negros. Apesar de sua 

origem europeia, eles compartilhavam com os afro-portenhos a experiência da exclusão, 

sendo crescentemente vistos como bárbaros pelas elites locais por sua origem rural e por 

seus costumes ibéricos. Em vista disso, esforçaram-se por se fazer aceitos na sociedade local, 

incorporando deliberadamente a seus costumes todas as tradições culturais que pudessem 

aproximá-los da valorizada cultura criolla defendida por tais elites53.  

Se construíam para si mesmos essa marca de legitimidade tradicional, compartilhada 

por outros trabalhadores já residentes na cidade havia mais tempo, o faziam, porém, de 

forma a marcar seu lugar de superioridade no universo do trabalho local. Na tentativa de 

jogar para frente o preconceito, esforçavam-se em se diferenciar dos grupos negros, a partir 

da reprodução de um pensamento racial que lhes permitia se enxergassem como mais 

próximos das elites argentinas do que dos trabalhadores afrodescendentes. Não é de se 

estranhar, por este motivo, que muitos desses imigrantes organizassem, nos dias de carnaval, 

desfiles que parodiavam as sociedades negras. Com rostos pintados de preto, tentavam 

reproduzir seus batuques e ritmos, em paródia cuja graça residia justamente no preconceito 

do olhar estrangeiro. É o que faziam os “Negros Candomberos”, sociedade que desde 1878 

passou a sair às ruas nos dias de carnaval. O sucesso da iniciativa – que, segundo os jornais 

de 1879, “chamou a atenção” do público54 – mostrava que aquela forma de representação 

das práticas festivas negras aumentava sua popularidade à medida que novos trabalhadores 

europeus chegavam à cidade. Em 1891, já eram por isso comuns em Buenos Aires desfiles 

carnavalescos como aquele que aparece na foto da “Sociedad de los Negros Congos”: 

                                                 
52

 “Canción Candombera”, em Horacio Jorge Becco, Negros y morenos em el Cancionero Rioplatense, Buenos 
Aires, Sociedad Argentina de Americanistas, s/d, p. 33. 
53

 Cf. Micol Siegel, “Ccoliche’s Romp. Fun with nationalism at Argentina’s carnival”, TDR, vol. 44, n° 2 (summer 
2000).Sobre o sentido da valorização da cultura criolla pelas elites portenhas, visando conferir um tom local à 
cultura de origem europeia que tentavam afirmar para a nação, ver Adolfo Prieto, El discurso criollista en la 
formación de la Argentina moderna, Buenos Aires: Sudamericana, 1988. 
54

 “Nueva comparsa”, El Nacional, 11 de fevereiro de 1879. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

49 DO CONGO AO TANGO 

 

 
“Sociedad de los Negros Congos” − 1891 – Archivo General de la Nación. 

 

 Sem nenhuma relação direta com a “Sociedad Conga” original, o novo grupo se 

apresentava, já em seu título, como uma paródia explícita deste. Tal alusão se convertia, em 

meio ao carnaval, em uma grotesca tentativa de representação de sua aparência, definida 

pelo tom de sua pele. Com os rostos pintados de negro, roupas simples e carregando 

tambores, os membros do grupo faziam da festa de Momo uma chance de rir do suposto 

barbarismo das sociedades que tentavam parodiar. Ante representações como estas, parece 

explicável a alusão feita na “Canción Candobera” à possibilidade de que os negros viessem a 

perder o monopólio sobre símbolos capazes de afirmar a singularidade e a força de seus 

próprios costumes e tradições, como o ritmo.  

Se de início os afro-portenhos podiam ainda rir satiricamente dessa possibilidade, o 

fortalecimento deste processo nos anos seguintes acabaria de fato por diluir, em Buenos 

Aires, a força da cultura que tentavam afirmar. O destaque então assumido pelos grupos de 

trabalhadores brancos que saíam às ruas no carnaval com os rostos pintados de preto, que se 

deu em paralelo à progressiva diminuição dos grupos negros, mostrava que aquele tipo de 

festividade estava efetivamente mudando de mãos. Do mesmo modo, cada vez mais eram 

brancas as sociedades que promoviam as principais festas e bailes entre os trabalhadores da 

cidade. Praticados pelos imigrantes, no entanto, esses desfiles, músicas e máscaras 

ganhavam novos sentidos, ligados mais às visões de mundo dos trabalhadores de origem 

europeia que tentavam se integrar à nação argentina do que às tentativas dos 

afrodescendentes de afirmar a peculiaridade de suas tradições.  

Nesse processo, o tango, antes um poderoso elemento de identidade étnica entre os 

grupos negros na cidade, acabou por assumir novas formas. Afastado dos bailes negros em 

que teve origem, suas diferenças com ritmos antes próximos, como o próprio samba, se 

tornavam mais marcantes, assim como sua progressiva mistura com outros ritmos de origem 

europeia. Ao europeizar-se nos salões de clubes distantes dos bairros habitados por negros, 



 

 

Revista Mundos do Trabalho, vol. 3, n. 6, julho-dezembro de 2011, p. 30-51. 

50  LEONARDO AFFONSO DE MIRANDA PEREIRA 

o tango tornava-se um ritmo capaz de expressar uma identidade que, sem guardar grande 

relação com as formas assumidas por aquela musicalidade de origem africana, se tornaria o 

melhor meio para representar a peculiar cultura criolla local – na qual a influência europeia 

apareceria como um fator muito mais determinante para a configuração da identidade 

nacional do que os costumes e tradições dos afrodescendentes55.  

A força simbólica dos elementos que os afroportenhos articularam para expressar sua 

identidade, que permitiu sua reprodução e paródia por outros sujeitos que não 

compartilhavam inicialmente de tais costumes, era, portanto, um dos fatores principais a 

alimentar o processo de diluição de seus sentidos. Ao serem incorporados formalmente por 

outros sujeitos, os costumes e práticas que podiam servir de base para a articulação de uma 

cultura de base africana em Buenos Aires aos poucos perderam sua força identitária 

específica, em movimento que ajuda a entender o processo posterior de invisibilização dos 

negros de Buenos Aires. Se já não era mais Conga, Loango ou Mina, em pouco tempo não 

seriam sequer negra a identidade assumida por muitos desses afro-descendentes56.  

 

6. 

 

Contraposta à experiência dos afro-brasileiros, o caso das sociedades africanas de 

Buenos Aires torna-se ainda mais revelador. No Brasil, os membros da “Sociedade da Nação 

Conga” que pediram em 1861 ao Conselho de Estado sua licença de funcionamento tiveram 

seu pleito negado. Em parecer dado em maio do ano seguinte, os conselheiros aos quais 

cabia avaliar a consulta optaram por se opor ao pedido justamente por conta do perfil étnico 

específico da associação – que, ao restringir-se aos negros, baseava sua identidade em um 

critério racial que causava claro incômodo aos pareceristas57. Em vista disso, os negros locais 

tiveram de articular de maneira ampla suas identidades, mantendo por décadas suas 

práticas festivas e recreativas abertas o bastante para incorporar trabalhadores os mais 

diversos em suas redes de solidariedade – mesmo que mantivessem com muitos deles os 

mais diversos desacordos e conflitos58. 

A partir de uma mesma necessidade de lidar com as identidades e culturas de base 

africana constituídas no contexto da diáspora, as autoridades brasileiras e argentinas 

definiam, assim, estratégias radicalmente diversas, que exigiriam dos afro-descendentes 

locais respostas também diferenciadas. No Rio de Janeiro o caminho encontrado por eles foi 

o de constituir suas redes identitárias, em meados do século XIX, a partir de espaços 

                                                 
55

 Sobre as raízes centro-africanas do tango e o processo através do qual o ritmo perderia ao longo da primeira 
metade do século XX estas marcas iniciais, ver Robert Farris Thompson,Tango. The art historyof love, New York: 
Vintage books, 2005. 
56

 Sobre a diluição no final do século XIX das identidades negras em uma identidade de classe mais ampla, que 
abria mão das marcas étnicas, ver Lea Geler, “Negros, pobres y argentinos. Identificaciones de raza, de clase y 
de nacionalidad en la comunidad afroporteña, 1870-1880”, Nuevo Mundo. Mundos Nuevos, n° 4, 2005. 
57

Cf. Sidney Chalhoub, op.cit. 
58

 Sobre os conflitos entre os trabalhadores cariocas do pós-abolição por conta de suas diferenças étnicas e 
nacionais, ver Galdys S. Ribeiro, Mata Galegos: Os Portugueses e Os Conflitos de Trabalho na República Velha, 
São Paulo, Brasiliense, 1990. 



 

 

julho - dezembro de 2011 

51 DO CONGO AO TANGO 

extraoficiais, como as irmandades religiosas ou as festas. Se através das primeiras tentavam 

ainda estipular contornos mais definidos para estes laços de solidariedade baseados em suas 

procedências específicas59, no caso de celebrações festivas como a Festa da Penha e o 

carnaval – que acabaram por se constituir nos mais efetivos espaços de desenvolvimento 

dos costumes compartilhados pelos afrodescendentes – era mesmo a marca ampla da 

origem africana que se afirmava 60 . Em Buenos Aires, pelo contrário, a ênfase no 

associativismo como forma de expressão de identidades políticas restritas acabou por 

estimular suas dissensões e divisões, o que garantia o reconhecimento oficial de identidades 

específicas baseadas na suposta origem comum. Para além da proximidade formal entre 

alguns de seus costumes e práticas festivas, afirmava-se com isso uma lógica associativa 

excludente, que investia em identidades restritas que tendiam a desaparecer com o fim do 

tráfico negreiro. 

Evidencia-se, na comparação, que a partir de um mesmo tipo de articulação inicial – 

as tentativas de organização dos africanos e seus descendentes na América – se forjaram nas 

duas capitais lógicas identitárias muito distintas, cujas consequências se fariam notar nas 

décadas seguintes de maneira clara. Enquanto no Brasil os costumes de origem africana 

viriam a se converter, já no século XX, na base de uma cultura popular que logo seria 

incorporada como nacional61, os negros argentinos veriam no mesmo período desaparecer 

todas as marcas de sua singularidade cultural, em processo de progressiva invisibilização. Ao 

trilharem o caminho do confronto entre etnicidade e identidade de classe, eles foram 

apagados por um processo que acabou por definir para a classe trabalhadora local, e para a 

própria nação, um perfil branco e europeizado, que deixava de lado as marcas de sua longa 

história de luta e negociação. Irônico que tenha sido justamente o tango moderno, 

constituído já no século XX a partir de um dos produtos culturais mais marcantes desse 

espólio da cultura negra local, que haja se afirmado como um dos símbolos maiores dessa 

nova identidade. 

 

 

____________________ 

Recebido em 16/02/2012  

Aceito para publicação em 23/02/2012 

                                                 
59

 Cf. Mariza Carvalho Soares, Devotos da cor: identidade étnica, religiosidade e escravidão no Rio de Janeiro do 
século XVIII, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2000. 
60

 Cf. Martha Abreu, O Império do Divino. Festas religiosas e cultura popular no Rio de Janeiro, 1830-1900, Rio 
de Janeiro, Nova Fronteira, 1999; Raquel Soihet, “Festa da penha: resistência e interpenetração cultural (1890-
1920)”, em M. C. P. Cunha (org.), Carnavais e outras festas, Campinas, Editora da UNICAMP, 2002, pp. 341- 
370; e Maria Clementina Pereira Cunha, Ecos da folia. Uma história social do carnaval carioca entre 1880 e 
1920, São Paulo: Cia das Letras, 2001. 
61

 Cf. Leonardo Pereira, “O Prazer das Morenas: bailes, ritmos e identidades nos clubes dançantes da Primeira 
República”, em Andrea Marzano; Victor Andrade de Melo (orgs.). Vida Divertida: histórias do lazer no Rio de 
Janeiro (1830-1930), Rio de Janeiro: Apicuri, 2010, pp. 275-299; e Martha Abreu, “Sobre mulatas orgulhosas e 
crioulos atrevidos: conflitos raciais, gênero e nação nas canções populares (Sudeste do Brasil, 1890-1920)”, 
Tempo, v. 16, pp. 143-174. 


