
 
 

ACÉFALO  

II 

NIETZSCHE E 

OS  

FASCISTAS
 210



 
 

 211

                                                

N  I  E  T  Z  S  C  H  E 
  E    O S    F A S C I S T A S 

 
ELISABETH JUDAS-FOERSTER 
 

O Judeu Judas traiu Jesus por uma 

pequena soma de dinheiro : após o que se 

enforcou. A traição dos próximos de 

Nietzsche não tem a conseqüência brutal  

daquela de Judas mas resume e acaba de 

tornar intolerável o conjunto de traições 

que deformam o ensinamento de 

Nietzsche (que o colocam à medida das 

visadas  as mais curtas da febre atual). As 

falsificações anti-semitas de Mme. 

Foerster, irmã, e do Sr. Richard Oehler, 

primo de Nietzsche têm aliás qualquer 

coisa de mais vulgar que o mercado de 

Judas : para além de toda medida, elas 

dão o valor de um golpe de chicote (coup 

de cravache) à máxima na qual se 

exprimiu o horror de Nietzsche pelo anti-

semitismo: 

 

NÃO FREQÜENTAR NINGUÉM QUE 

ESTEJA IMPLICADO NESSA FARSA  

AFRONTOSA DAS RAÇAS!1 

 

                                                                              

1 Oeuvres posthumes, trad. Bolle, Ed. Du Mercure de 

 

O nome de Elisabeth Foerster-Nietzsche,2 

que vem de acabar, em 8 de novembro de 

1935, uma vida consagrada a uma forma 

muito estreita e degradante de culto 

familiar, não se tornou ainda objeto de 

aversão... Elisabeth Foerster-Nietzsche 

não havia esquecido, em 2 de novembro 

de 1933, as dificuldades que se 

introduziram entre ela e seu irmão pelo 

fato de seu casamento, em 1885, com o 

anti-semita Bernard Foerster. Uma carta 

na qual Nietzsche lhe lembrava sua 

"repulsão" — "tão pronunciada quanto 

possível” — pelo partido de seu marido — 

este último designado nomeadamente  

com rancor — foi publicada sob seus 

próprios cuidados3. Em 2 de Novembro de 

 
France, 1934, # 858 p. 309. 
2 Sobre E. Foerster-Nietzsche, ver o artigo necrológico de 
W.F. Otto em Kantstudien, 1935, n.o 4, p. V (dois 
retratos); mas melhor, E. Podach, L’effondrement de 
Nietzsche (tr. fr.) N.R.F., 1931; Podach dá uma realidade 
às expressões de Nietzsche sobre sua irmã (gentes como 
minha irmã são invevitavelmente adversários 
irreconciliáveis de minha maneira de pensar e de minha 
filosofia, citado por Podach, p. 68) : desaparições de 
documentos, omissões vergonhosas do Nietzsche-Archiv 
estavam por pôr na conta desse singular “adversário”. 
3 Carta de 21 de maio de 1887 publicada em francês em 



 
 

1933, diante de Adolf Hitler recebido por 

ela em Weimar no Nietzsche-Archiv, 

Elizabeth Foerster testemunhava do anti-

semitismo de Nietzsche dando leitura de 

um texto de Bernard Foerster. 

 

Antes de quitar Weimar para ir a Essen, 

reporta o Temps de 4 de novembro de 

1933, o chanceler  Hitler foi render visita a 

Mme. Elisabeth Foerster-Nietzsche, irmã 

do célebre filósofo. A velha dama lhe fez 

dom de uma bengala-espada que 

pertenceu a seu irmão. Ela o fez visitar os 

arquivos Nietzsche. 

O Sr. Hitler escutou a leitura de um 

memoire endereçado em 1879 a Bismarck 

pelo doutor Foerster, agitador anti-semita, 

que protestava "contra a invasão do 

espírito judeu na Alemanha". Tendo em 

mão a bengala de Nietzsche, o Sr. Hitler 

atravessou a turba em meio às 

aclamações e remontou em seu automóvel 

para ir a Erfurt e de lá a Essen. 

 

Nietzsche, endereçando em 1887 uma 

carta menosprezante ao anti-semita 

Théodor Fritsch4, a terminava com essas 

palavras: 

                                                                               

                                                                              

Lettres choisies, Stock, 1931. 
4 A segunda das duas cartas a Th. Fritsch, publicada em 
francês por M. P. Nicolas (De Hitler a Nietzsche,  
Fasquelle, 1936, p. 131-4). Devemos assinalar aqui o 

MAS ENFIM, QUE CRÊ VOCÊ QUE EU 

PROVO QUANDO O NOME DE 

ZARATUSTRA SAI DA BOCA DOS ANTI-

SEMITAS! 

 

 
O SEGUNDO JUDAS DO "NIETZSCHE-
ARCHIV" 
 

Adolf Hitler, em Weimar se fez fotografar 

diante do busto de Nietzsche. O Sr. 

Richard Oehler, primo de Nietzsche e 

colaborador de Elisabeth Foerster no 

Archiv, fez reproduzir a fotografia no 

frontispício de seu livro, Nietzsche e o 

porvir da Alemanha5. Nessa obragem, ele 

procurou mostrar o acordo profundo do 

ensinamento de Nietzsche e de Mein 

Kampf. Ele reconhece, é verdade, a 

existência de passagens de Nietzsche que 

não seriam hostis aos judeus, mas conclui:  

 

...O que mais importa para nós é esta 

colocação em guarda: "Nem um judeu a 

mais! Fechemo-lhes nossas portas, 

sobretudo do lado do Leste!"... "...que a 

 
interesse da obra de Nicolas cuja intenção é, no conjunto, 
análoga à nossa e que aporta documentos importantes. 
Mas é preciso lamentar que o autor tenha estado 
preocupado antes de tudo em mostrar ao Sr. Benda que 
ele não deveria ser hostil a Nietzsche... e desejar que o 
Sr. Benda permaneça fiel a si mesmo. 
5 Friedrich Nietzsche und die deutsche Zukunft, Leipzig, 
1935. R. Oehler pertence à família da mãe de Nietzsche. 

 212



 
 

Alemanha tem largamente sua conta de 

judeus, que o estômago e o sangue 

alemães deverão penar longo tempo ainda 

antes de ter assimilado essa dose de 

"judeu", que nós não temos a digestão tão 

ativa quanto os Italianos, os Franceses, os 

Ingleses, que nisso chegaram ao ponto 

(bout) de uma maneira bem mais 

expeditiva” : e notai que é a expressão de 

um sentimento muito geral, que exige que 

se a entenda e que se aja. "Nem um judeu 

a mais! Fechemo-lhes nossas portas, 

sobretudo do lado do Leste (aí 

compreendida a Áustria)!" Eis aí o que 

reclama o instinto de um povo cujo caráter 

é ainda tão fraco e tão pouco marcado que 

correria o risco de ser abolido pela mistura 

de uma raça mais enérgica. 

 

Não se trata aqui somente de "farsa 

desavergonhada" mas de uma falsificação 

grosseiramente e conscientemente 

fabricada. Esse texto figura com efeito em 

Além do Bem e do Mal (# 251), mas a 

opinião que exprime não é a de Nietzsche; 

é a dos anti-semitas retomada por 

Nietzsche em maneira de galhofa 

(persiflage). 

 

Eu ainda não encontrei alemão, escreve 

ele, que queira bem aos judeus; os sábios 

e os políticos podem bem condenar todos 

sem reserva o anti-semitismo, o que 

reprovam sua sabedoria e sua política é, 

não vos enganeis aí, não o sentimento ele-

mesmo, mas unicamente seus temíveis 

(redoutables) desencadeamentos, e as 

inconvenientes (malséantes) e 

vergonhosas manifestações que provoca 

esse sentimento uma vez desencadeado. 

Diz-se sem rodeios que a Alemanha tem 

largamente, etc... 

 

Segue o texto portado pelo fascista falsário 

à conta de Nietzsche! Um pouco mais 

longe uma conclusão prática é aliás dada a 

essas considerações : "Bem se poderia 

começar por lançar à porta os berradores 

(braillards) anti-semitas..." Dessa vez 

Nietzsche fala em seu nome. O conjunto 

do aforismo fala no sentido da assimilação 

dos judeus pelos Alemães. 

 

NÃO MATAR : 
REDUZIR À SERVIDÃO 
 

SERÁ QUE MINHA VIDA TORNA 

VEROSSÍMIL QUE EU TENHA PODIDO 

ME DEIXAR "CORTAR AS ASAS" POR 

QUEM QUER QUE SEJA?6 

                                                 
6 Na primeira das duas cartas a Th. Fritsch : cf mais 
acima, n. 4 

 213



 
 

O tom no qual Nietzsche respondia, 

quando vivo, aos anti-semitas importunos, 

exclui toda possibilidade de tratar a 

questão com ligeirice, de considerar a 

traição dos Judas de Weimar como venial: 

trata-se aí de "asas cortadas". 

Os próximos de Nietzsche nada 

empreenderam de menos baixo que 

reduzir a uma servidão aviltante aquele 

que pretendia arruinar a moral servil. É 

possível que não haja arreganhamentos de 

dentes no mundo e que isso não devenha 

uma evidência que, na desorientação 

crescente, torne silencioso e violento? 

Como, sob o golpe da cólera, isto não 

seria uma claridade cegante, quando toda 

humanidade se precipita na servidão, que 

existe alguma coisa que não deve ser 

assujeitada (asservi* ) que não pode ser 

assujeitada? 

 

A DOUTRINA DE NIETZSCHE NÃO 

PODE SER ASSUJEITADA. 

 

Ela pode somente ser seguida. Colocá-la 

em seguida, ao serviço de que quer que 

                                                 
* N.d.T.: o verbo asservir (assim como seu particípio 
asservi(e) e o substantivo asservissement) é 
recorrentissimo no texto de Bataille. A tradução por 
assujeitar, embora cômoda, não dá conta do besogne do 
termo francês; talvez fosse melhor usar a expressão 
composta “reduzir à servidão”?  Que se a tenha em conta 
ao ler assujeitar, assujeitado(a), assujeitamento. 

seja de outro é uma traição que releva do 

desprezo dos lobos pelos cães. 

 

SERÁ QUE A VIDA DE NIETZSCHE 

TORNA VEROSSÍMIL QUE ELE POSSA 

TER "AS ASAS CORTADAS" PELO QUE 

QUER QUE SEJA? 

 

Que seja o anti-semitismo, o fascismo, que 

seja o socialismo, não há mais que 

utilização. Nietzsche se endereçava a 

espíritos livres, incapazes de se deixar 

utilizar. 

 

ESQUERDA E DIREITA 
NIETZSCHEANAS 
 

O movimento mesmo do pensamento de 

Nietzsche implica um desabamento 

(debâcle) dos diferentes fundamentos 

possíveis da política atual. As direitas 

fundam sua ação no atarraxamento afetivo 

ao passado. As esquerdas sobre princípios 

racionais. Ora atarrachamento ao passado 

e princípios racionais (justiça, igualdade 

sociais) são igualmente rejeitados por 

Nietzsche. Deveria pois ser impossível 

utilizar seu ensinamento num sentido 

qualquer. 

 

 214



 
 

Mas esse ensinamento representa uma 

força de sedução incomparável, em 

conseqüência uma "força" tout court* , que 

os políticos deviam ser tentados a 

assujeitar ou ao menos a conciliar em 

proveito de suas empresas. O 

ensinamento de Nietzsche "mobiliza" a 

vontade e os instintos agressivos : era 

inevitável que as ações buscassem 

arrastar para seu movimento essas 

vontades e esses instintos tornados 

móveis e que permaneciam  

desempregados. 

 

A ausência de toda possibilidade de 

adaptação a uma das direções da política 

não teve nessas condições mais que um 

só resultado. A exaltação nietzscheana 

não sendo solicitada senão por um 

malconhecimento de sua natureza, pôde 

sê-lo nas duas direções a uma só vez. 

Numa certa medida, formou-se uma direita 

e uma esquerda nietzscheana, da mesma 

maneira que se havia formado outrora uma 

direita e um esquerda hegeliana.7 Mas 

                                                 

                                                                              

* N.d.T.: tout court: algo assim como em suma 
7 “Não houve um hegelianismo de direita e um de 
esquerda? Pode haver um nietzscheanismo de direita e 
um de esquerda. E me parece que já a Moscou de Stalin e 
Roma, esta consciente e aquela inconsciente, colocam 
esses dois nietzscheanismos” (Drieu La Rochelle,  
Socialisme fasciste, N.R.F., 1934, p. 71). No artigo em 
que figuram essas linhas (intitulado “Nietzsche contre 
Marx”) M. Drieu, mesmo reconhecendo que “não será 
jamais mais que um resíduo de seu pensamento que terá 

Hegel se situara ele-mesmo sobre o plano 

político e suas concepções dialéticas 

explicam a formação de duas tendências 

opostas no desenvolvimento póstumo de 

sua doutrina. Trata-se num caso de 

desenvolvimentos lógicos e conseqüentes, 

no outro de inconseqüência, de ligeirice ou 

de traição. No conjunto, a exigência 

exprimida por Nietzsche, longe de ser 

entendida foi tratada como toda coisa num 

mundo onde a atitude servil e o valor de 

utilidade aparecem como os únicos 

admissíveis. Na medida desse mundo, a 

reversão dos valores, mesmo se foi objeto 

de esforços reais de compreensão, 

permaneceu tão geralmente ininteligível 

que as traições e os achatamentos 

(platitudes) de interpretação de que é 

objeto passam quase desapercebidos. 

 

 
sido livrado à brutal exploração das gentes de mãos”, 
reduz Nietzsche à vontade de iniciativa e à negação do 
otimismo de progresso... 
De fato, se não de direito, a distinção  de dois 
nietzscheanismos opostos não é menos justificada no 
conjunto. Desde 1902, num folheto intitulado Nietzsche 
socialiste malgré lui (“Journal des Débats”, 2 setembro 
1902), Bordeau falava ironicamente dos nietzscheanos de 
direita e de esquerda. 
Jaurés (que numa conferência em Genebra identificava 
super-homem e proletariado), Bracke (tradutor de 
Humain trop humain), Georges Sorel, Félicien Challaye 
podem ser citados na França entre os homens de esquerda 
que se interessaram por Nietzche.  
É lamentável que a conferência de Jaurés esteja perdida.  
É importante notar ainda que a principal obra sobre 
Nietzsche seja devida a Charles Andler, editor 
simpatizante do Manifeste Communiste. 

 215



 
 

"NOTAS PARA OS ASNOS" 
 

Nietzsche disse ele-mesmo que não tinha 

mais do que repugnância pelos partidos 

políticos de seu tempo, mas um equívoco 

existe a respeito do fascismo que não se 

desenvolveu senão longo tempo após sua 

morte e que além do mais é o único 

movimento político que tenha 

conscientemente e sistematicamente 

utilizado a crítica nietzscheana. Segundo o 

Húngaro Georg Lukacs (um dos raros, ao 

que parece, entre os teóricos marxistas 

atuais que tenham tido da essência do 

marxismo uma  consciência profunda; 

desde que teve de se refugiar em Moscou, 

foi, é verdade, moralmente quebrado, não 

é mais do que a sombra dele-mesmo), 

segundo Lukacs "a diferença bem clara de 

nível ideológico entre Nietzsche e seus 

sucessores fascistas não pode chegar a 

esconder o fato histórico fundamental, que 

faz de Nietzsche um dos principais 

ancestrais do fascismo" (Littérature 

internationale, 1935, n. 9, p.79). A análise 

sobre a qual Lukacs funda essa conclusão 

é talvez por vezes refinada e hábil mas 

não é mais que uma análise que se 

abstém (se passe) da consideração da 

totalidade, é dizer do que unicamente é 

"existência". Fascismo e nietzscheanismo 

se excluem, se excluem mesmo com 

violência, desde que um e outro são 

considerados em sua totalidade: de um 

lado a vida se encadeia e se estabiliza 

numa servidão sem fim, do outro sopra 

não somente o ar livre mas um vento de 

borrasca; de um lado o charme da cultura 

humana  é quebrado para deixar lugar à 

força vulgar, do outro a força e a violência 

são votadas tragicamente a esse charme. 

Como é possível não perceber o abismo 

que separa um César Borgia, um 

Malatesta, de um Mussolini? aqueles, 

contestadores (contempteurs) das 

tradições e de toda moral, tirando partido 

de acontecimentos sangrentos e 

complexos em proveito  de uma avidez de 

viver que os depassa : este assujeitado 

lentamente por tudo aquilo que não põe 

em movimento a não ser paralisando 

pouco a pouco sua impulsão primitiva. Já 

aos olhos de Nietzsche, Napoleão 

aparecia "corrompido pelos meios que 

tinha sido constrangido a empregar"; 

Napoleão "havia perdido a nobreza de 

caráter"8. Uma restrição infinitamente mais 

pesada se exerce sem dúvida alguma 

sobre os ditadores modernos reduzidos a 

achar  sua força identificando-se a todas 

                                                 
8 ~Volonté de Puissance, # 1026 (Oeuvres complètes, 
Leipzig, 1911, t. XVI, p. 376). 

 216



 
 

as impulsões que Nietzsche 

menosprezava nas massas, em particular 

"a essa admiração mentirosa  de si mesma 

que praticam as raças"9. Há uma derrisão 

corrosiva no fato de imaginar um acordo 

possível entre a exigência nietzscheana e 

uma organização política que empobrece a 

existência ao cúmulo, que aprisiona, exila 

ou mata tudo o que poderia constituir uma 

aristocracia10 de "espíritos livres". Como se 

não fosse cegante que Nietzsche, quando 

demanda um amor à medida do sacrifício 

da vida, é pela "fé" que ele comunica, 

pelos valores que sua própria existência 

torna reais, evidentemente não por uma 

pátria... 

 

"Nota para os asnos", escrevia já 

Nietzsche ele-mesmo, temendo uma 

confusão da mesma ordem, 

tamanhamente miserável11. 

 

MUSSOLINI NIETZSCHEANO 
 

Na medida em que o fascismo se atém a 

uma fonte filosófica, não é a Nietzsche, 

                                                 

                                                                              

9 Gai savoir # 377 
10 Nietzsche fala de aristocracia, fala mesmo de 
escravidão, mas se exprime a respeito de “novos 
mestres”, ele fala de “sua nova santidade”, de “sua 
capacidade de renúncia”. “Eles dão, escreve, aos mais 
baixos o direito à boa-hora (bonheur, felicidade), eles a 
ela renunciam para eles-mesmos.” 
11 Volonté de puissance, # 942 (Oeuvres omplètes, 1911, 

mas a Hegel que ele se liga12. Que nos 

reportemos ao artigo que Mussolini ele-

mesmo consagrou na Enciclopédia Italiana 

ao movimento que criou13: o vocabulário e, 

mais ainda que o vocabulário, o espírito aí 

são hegelianos, não nietzscheanos, 

Mussolini pode aí empregar por duas 

vezes a expressão  "vontade de potência" : 

mas não é um acaso se essa vontade não 

é mais do que um atributo da idéia que 

unifica a multidão.14 

 

O agitador vermelho sofreu a influência de 

Nietzsche : o ditador unitarista se manteve 

afastado. O regime ele-mesmo se exprimiu 

sobre a questão. Num artigo de Fascismo 

de julho 1933, Cimmino nega toda filiação 

ideológica entre Nietzsche e Mussolini. Só 

a vontade de potência constituiria um elo 

entre suas doutrinas. Mas a vontade de 

potência de Mussolini "não é egoísta" ela é 

pregada a todos os Italianos de quem o 

duce "quer fazer superhomens". Pois, 

afirma o autor, "mesmo que fôssemos 

 
t. XVI, p. 329). 
12 Sabe-se que o hegelianismo, representado por Gentile, 
é praticamente a filosofia oficial da Itália fascista. 
13 Sub verbo “Fascismo”. O artigo foi traduzido na 
cabeça de : B. Mussolini, Le Fascisme, Denoël et Steele, 
1933. 
14 Mussolini escreve a propósito do povo : “Não se trata 
nem de raça nem de região geográfica determinada, mas 
de um agrupamento que se perpetua historicamente, de 
uma multidão unificada por uma idéia que é uma vontade 
de existência e de potência...” (Ed. Denoël et Steele, p. 
22). 

 217



 
 

todos superhomens, não seríamos ainda 

senão homens... Que, além disso, 

Nietzsche agrade a Mussolini, nada de 

mais natural: Nietzsche pertencerá sempre 

a todos os homens de ação e vontade... A 

diferença profunda entre Nietzsche e 

Mussolini  está no fato de que a potência 

em tanto que vontade, a força, a ação são 

produtos do instinto, eu diria quase da 

natureza física. Elas podem pertencer às 

pessoas as mais opostas, pode-se pô-las 

ao serviço dos fins mais diversos. Ao 

contrário, a ideologia é um fator espiritual, 

é ela que une verdadeiramente os 

homens..." Não é útil insistir sobre o 

idealismo aberto desse texto que tem o 

mérito da honestidade se é preciso 

compará-lo aos textos alemães. É mais 

notável ver o duce lavado de uma 

acusação possível de egoísmo 

nietzscheano. As esferas dirigentes do 

fascismo parecem ter permanecido na 

interpretação stirneriana de Nietzsche 

exprimida por volta de 1908 por Mussolini 

ele-mesmo15. 

 

Para Stirner, para Nietzsche, escrevia 

então o revolucionário, e para todos 

aqueles que, em seu Geniale Mensch, 

                                                 
15 Num artigo publicado então por um jornal da 
Romagne, e reproduzido por Marguerite G. Sarfatti 
(Mussolini, trad. Fr., Albin Michel, 1927, p. 117-21). 

Turk nomeia os antisófos do egoísmo, o 

Estado é opressão organizada em 

detrimento do indivíduo. E no entanto, 

mesmo para os animais de rapina, existe 

um princípio de solidariedade... O instinto 

de sociabilidade, segundo Darwin, é 

inerente à natureza mesma do homem. É 

impossível representar-se um ser humano 

vivendo fora da cadeia infinita de seus 

semelhantes. Nietzsche sentiu 

profundamente a "fatalidade" dessa lei de 

solidariedade universal. O super-homem 

nietzscheano tenta escapar à contradição: 

ele desencadeia e dirige contra a massa 

exterior sua vontade de potência e a 

trágica grandeza de suas empresas 

fornece ao poeta — por pouco tempo 

ainda — uma matéria digna de ser 

cantada... 

 

Explica-se assim que Mussolini relevando 

as influências não italianas que se 

exerceram sobre o fascismo nascente fale 

de Sorel, de Péguy, de Lagardelle e não 

de Nietzsche. O fascismo oficial pode 

utilizar dispondo-as sobre os muros 

máximas nietzscheanas tônicas: suas 

simplificações brutais não lhe parecem 

menos dever ser mantidas afastadas do 

mundo nietzscheano, livre demais, 

complexo demais, dilacerante demais. 

 218



 
 

Essa prudência parece repousar, é 

verdade, sobre um interpretação 

ultrapassada da atitude de Nietzsche: mas 

essa interpretação foi possível e o foi 

porque o movimento do pensamento de 

Nietzsche constitui em última instância 

(ressort) um dédalo, é dizer o contrário das 

diretivas que os sistemas políticos atuais 

demandam a seus inspiradores. 

 

ALFRED ROSEMBERG 
 

No entanto, à prudência do fascismo 

italiano se opõe a afirmação hitleriana. 

Nietzsche, no panteão racista, não ocupa, 

é verdade, um lugar oficial. Chamberlain, 

Paul de Lagarde ou Wagner dão 

satisfações mais sólidas à profunda 

"admiração de si-mesma" que pratica a 

Alemanha do Terceiro Reich. Mas 

quaisquer que sejam os perigos  da 

operação, essa nova Alemanha deveu 

reconhecer Nietzsche e utilizá-lo. Ele 

representava demasiados instintos 

mobilizados, disponíveis para não importa 

qual, quase mesmo não importa qual ação 

violenta; e a falsificação era ainda fácil 

demais. A primeira ideologia desenvolvida 

do nacional-socialismo, tal como saiu do 

cérebro de Alfred Rosenberg, acomoda 

Nietzsche. 

Antes de qualquer coisa os chauvinistas 

alemães deviam se desembaraçar da 

interpretação stirneriana, individualista. 

Alfred Rosenberg, fazendo justiça ao 

nietzscheanismo de esquerda parece estar 

raivosamente determinado de coração 

(avoir à coeur avec rage) a arrancar 

Nietszche às garras do jovem Mussolini ou 

de seus semelhantes : 

 

Friedrich Nietzsche, diz ele em seu Mythe 

du XXeme siècle16, representa o grito 

desesperado de milhões de oprimidos. Sua 

selvagem predicação do super-homem era 

uma amplificação possante da vida 

individual, subjugada, anulada pela 

pressão material da época... Mas uma 

época amordaçada há gerações não 

capta, por impotência, mais que o lado 

subjetivo da grande vontade e da 

experiência vital de Nietzsche. Nietzsche 

exigia com paixão uma personalidade 

forte: sua exigência falsificada deveio um 

apelo a um desencadeamento de todos os 

instintos. Em torno a seu brasão se aliaram 

os batalhões vermelhos e os profetas 

nômades do marxismo, uma sorte de 

homens cuja doutrina insensata jamais foi 

denunciada mais ironicamente que por 

                                                 
16 Der Mythus der 20. Jahrhunderts, Munich, 1932, p. 
523. 

 219



 
 

Nietzsche. Em seu nome a contaminação 

por negros e Sírios progrediu, enquanto 

que ele-mesmo se dobrava duramente à 

disciplina característica de nossa raça. 

Nietzsche caíra nos sonhos de gigolôs 

acalorados, o que é pior do que cair nas 

mãos de um bando de bandidos. O povo 

alemão não ouvia mais falar senão de 

supressão das restrições, de subjetivismo, 

de "personalidade", mas não era mais 

questão de disciplina e de construção 

interior. A mais bela parole de Nietzsche 

“Do porvir se aproximam ventos com 

estranhos golpes de asas e a suas orelhas 

retine a boa nova" não era mais que uma 

intuição nostálgica no meio de um mundo 

insano onde ele era, ao lado de Lagarde e 

Wagner, quase o único clarividente. 

 

"Se você soubesse o quanto eu ri na 

primavera passada lendo as obras desse 

cabeçudo sentimental e vaidoso que se 

chama Paul de Lagarde": é assim que 

Nietzsche se exprimia falando do célebre 

pangermanista17. O rir de Nietzsche 

poderia evidentemente se estender de 

Lagarde a Rosenberg, o rir de um homem 

que igualmente enojaram (ont ecoeuré) os 

sociais democratas e os racistas. A atitude 

                                                 

                                                

17 Primeira carta a Th. Fritsch, citada mais acima, n. 4 e 
6. 

de um Rosenberg não deve aliás ser 

simplesmente tida por um nietzscheanismo 

vulgar (como se admite por vezes, como 

admite Edmond Vermeil). O discípulo não 

é somente vulgar mas prudente: o simples 

fato de que um Rosenberg fale de 

Nietzsche bastaria para "cortar as asas", 

mas parece a um homem dessa espécie 

que asas não estão jamais assaz roídas. 

Tudo o que não é nórdico deve ser, 

segundo ele, rigorosamente podado 

(retranché). Ora, só os deuses do céu são 

nórdicos! 

 

Enquanto que os deuses gregos, escreve 

ele18, eram os heróis da luz e do céu, os 

deuses da Ásia Menor não ariana 

assumiam todos os caracteres da Terra... 

Dionysos (ao menos por seu lado não 

ariano) é o deus do êxtase, da luxúria e do 

bacanal desencadeado... Durante dois 

séculos prosseguiu-se a interpretação da 

Grécia. De Winckelmann a Voss passando 

pelos clássicos alemães, insistiu-se sobre 

a luz, o olhar voltado para o mundo, o 

inteligível... A outra corrente — romântica 

— se nutriu dos afluxos secundários 

indicados ao fim da Ilíada pela festa dos 

 
18 Der Mythus der 20. Jahrhunderts, p. 55. Essa 
hostilidade do fascismo aos deuses ctonianos, aos deuses 
da Terra, é sem dúvida o que o situa o mais exatamente 
no mundo psicológico ou mitológico. 

 220



 
 

mortos ou em Ésquilo pela ação das 

Erínias. Ela vivificou-se nos contra-deuses 

ctonianos do Zeus olympiano. Partindo da 

morte e seus enigmas, ela venera as 

deusas-mães, Deméter na cabeça, e 

finalmente desabrocha no deus dos 

mortos: Dionysos. É nesse sentido que 

Welcker, Rohde e Nietzsche fizeram da 

Terra-mãe uma genitriz, ela mesma 

informe, da vida que, perpetuamente, 

retorna pela morte a seu seio. O grande 

romantismo alemão tremelica dos frêmitos 

da adoração e como véus cada vez mais 

sombrios eram estendidos (tirés) diante da 

face radiante dos deuses do céu, ele se 

afundou sempre mais profundamente no 

instintivo, no informe, no demoníaco, no 

sexual, no extático, no ctoniano, no culto 

da Mãe. 

 

Há lugar de lembrar aqui antes de mais 

que Rosenberg não é o pensador oficial do 

Terceiro Reich, que obviamente  seu 

anticristianismo não recebeu nenhuma 

consagração. Mas quando ele exprime sua 

repulsão pelos deuses da Terra e pelas 

tendências românticas que não têm por 

objeto imediato uma composição de força, 

sem a sombra de uma dúvida, ele exprime 

a repulsão do próprio nacional-socialismo. 

O nacional-socialismo é menos romântico 

e mais maurassiano que se imagina por 

vezes e não se deve esquecer que 

Rosenberg dele é a expressão ideológica a 

mais próxima de Nietzsche: O jurista Carl 

Schmidt que não o encarna menos 

realmente do que Rosenberg toca de perto 

em Maurras e, de origem católica, sempre 

foi estranho à influência de Nietzsche. 

 

UMA "RELIGIÃO HIGIÊNICA E 
PEDAGÓGICA" : O NEO-PAGANISMO 
ALEMÃO. 
 

É o "neo-paganismo" alemão19 que 

introduziu a lenda de um nacional-

socialismo poético. É na medida somente 

em que o racismo culmina nessa forma 

religiosa excêntrica, que exprime uma 

certa corrente vitalista e anticristã do 

pensamento alemão. 

É exato que uma crença um pouco caótica 

mas organizada representa hoje livremente 

na Alemanha essa corrente mística que, a 

partir da grande época romântica, se 

exprimiu em escritos tais como os de 

Bachofen, de Nietzsche e mais 

recentemente de Klages20. Uma tal 

                                                 
19 Sobre o neo-paganismo alemão, ver o artigo de ª 
Béguin na Revue des Deux-Mondes, 15 de maio 1935. 
20 Devemos notar que a propósito do escritor 
contemporâneo Ludwig Klages, célebre sobretudo por 

 221



 
 

corrente jamais teve a menor unidade mas 

se distingue pela valorização da vida 

contra a razão e pela oposição de formas 

religiosas primitivas ao cristianismo. No 

interior do nacional-socialismo, Rosenberg 

dela representa a corrente a mais 

moderada. Teóricos profetas muito mais 

aventurosos (Hauer, Bergmann) se 

encarregam, em seguimento ao conde 

Reventlow, de tentar uma organização 

cultual análoga àquela das igrejas. Essa 

tentativa não é nova na Alemanha onde 

uma "comunidade da fé germânica" existia 

desde 1908 e onde o marechal Ludendorf 

ele-mesmo quis se fazer, após 1923, o 

chefe de uma igreja alemã. Após a tomada 

hitleriana do poder, as diversas 

organizações existentes reconheceram em 

congresso a comunidade de seus fins e se 

uniram para formar o "Movimento da fé 

alemã". 

Mas se é um fato que os prosélitos da 

nova religião não opõem à exaltação 

romântica os limites estreitos e totalmente 

militares de Rosenberg, eles não estão 

menos de acordo sobre esse ponto que, o 

anticristianismo estando proclamado, a 

                                                                               

                                                                              

seus trabalhos de caracterologia, o barão Sellière (De la 
déesse nature à la déesse vie, Alcan, 1931, p. 133) 
emprega a expressão de acéfalo...Klages é aliás o autor 
de um dos livros mais importantes que tenham sido 
consagrados a Nietzsche, Die psychologischen 
Errumgensschaften Nietzsche, 2a éd., Leipzig, 1930 (1a 

vida sendo divinizada, sua única religião é 

a raça, é dizer, a Alemanha. O antigo 

missionário protestante Hauer se exalta: 

“Não há mais que uma virtude: ser 

Alemão!" E o extravagante Bergmann, 

ferido (feru) de psicanálise e de "religião 

higiênica" afirma que "Jesus de Nazaré, 

médico e benfeitor do povo, se voltasse 

hoje desceria da cruz à qual o prega ainda 

uma falsa compreensão; ele reviveria 

como médico do povo, como doutrinário da 

higiene da raça." 

O nacional-socialismo não escapa à 

estreiteza tradicional e pedestre a não ser 

para melhor assegurar sua pobreza 

mental! O fato de que adeptos da nova fé 

pratiquem cerimônias no curso das quais 

são lidas passagens de Zaratustra acaba 

de situar essa comédia bem longe da 

exigência nietzscheana, na mais vulgar 

fraseologia dos charlatães (bateleurs) que 

se impõem por todos os lugares (partout) 

até o cansaço. 

É enfim necessário ajuntar que os 

dirigentes do Reich parecem pouco 

inclinados, menos e menos inclinados, a 

sustentar esse movimento heteróclito: o 

quadro da parte feita na Alemanha de 

Hitler a um entusiasmo livre, anticristão, 

 
ed. : 1923). 

 222



 
 

dando-se uma aparência nietzscheana, se 

acaba pois vergonhosamente. 

 

MAIS PROFESSORAL... 
 

Resta — talvez o mais sério — a tentativa 

conseqüente de M. Alfred Baeumler, 

utilizando conhecimentos reais e um certo 

rigor teórico para a construção de um 

nietzscheismo político. O pequeno livro de 

Baeumler, Nietzsche, le philosophe et le 

politicien21, publicado pelas edições 

Reclam em muito numerosos exemplares, 

faz sair do dédalo das contradições 

nietzscheanas a doutrina de um povo 

unido por uma comum vontade de 

potência. Um tal trabalho é possível e era 

fatal que fosse feito. Ele destaca de seu 

conjunto uma figura precisa, nova, 

remarcavelmente artificial e lógica. Que se 

suponha Nietzsche uma vez se 

perguntando: "Para que o que eu provei, o 

que eu percebi poderá ser útil?" É com 

efeito o que M. Baeumler não teria deixado 

de se perguntar em seu lugar. E como é 

impossível ser útil ao que não existe, M. 

Baeumler se reporta necessariamente à 

existência que se impõe a ele, que deveria  

ter-se imposto a Nietzsche, aquela da 

                                                 
21 Nietzsche, der Philosoph und Politiker, Leipzig, 1931; 
as duas passagens citadas, p. 98 e 80. 

comunidade à qual um e outro foram 

votados pelo nascimento. Tais 

considerações seriam corretas à condição 

de que a hipótese formulada tivesse 

podido receber um sentido no espírito de 

Nietzsche. Uma outra suposição 

permanece possível: o que Nietzsche 

provou, o que percebeu, não podia ser 

reconhecido por ele como uma utilidade 

mas como um fim. Da mesma forma que 

Hegel esperou que o Estado prussiano 

realizasse o espírito, Nietzsche teria 

podido, após tê-la vituperado, esperar 

obscuramente da Alemanha que ela desse 

um corpo e uma voz real a Zaratustra... 

Mas parece que a inteligência de M. 

Baeumler, mais exigente que aquela de 

um Bergmann, de um Oehler, elimina 

representações cômicas demais. Pareceu-

lhe expediente negligenciar tudo aquilo 

que de maneira demasiado incontestável 

fora provado por Nietzsche como fim não 

como meio e ele o negligenciou 

abertamente por notas positivas. 

Nietzsche falando da morte de Deus 

empregava uma linguagem transtornada 

(bouleversé), testemunhando da 

experiência interior a mais excedente. 

Baeumler escreve : 

 

 223



 
 

Para compreender exatamente a atitude 

de Nietzsche em relação ao cristianismo, 

não se deve jamais perder de vista que a 

frase decisiva, Deus está morto, tem o 

sentido de uma constatação histórica. 

 

Descrevendo o que tinha provado da 

primeira vez que a visão do eterno retorno 

se lhe tinha apresentado, Nietzsche 

escrevia: “A intensidade de meus 

sentimentos me fazia a uma só vez tremer 

e rir... não eram lágrimas de 

enternecimento, eram lágrimas de júbilo...” 

 

Em realidade, afirma Baeumler, a idéia de 

retorno eterno é sem importância do ponto 

de vista do sistema Nietzsche. Devemos 

considerá-la como a expressão de uma 

experiência altamente pessoal. Ela é sem 

relação alguma com o pensamento 

fundamental da vontade de potência e 

mesmo, tomada a sério, essa idéia 

quebraria a coerência da vontade de 

potência. 

 

De todas as representações dramáticas 

que deram à vida de Nietzsche o caráter 

de um dilaceramento e de um combate 

ofegante da existência humana, a idéia de 

retorno eterno é certamente a mais 

inacessível. Mas da incapacidade de 

acessar à resolução de não tomar a sério o 

passo franqueado é o passo do traidor. 

Mussolini reconhecia  outrora que a 

doutrina de Nietzsche não podia ser 

reduzida à idéia de vontade de potência. À 

sua maneira M. Baeumler acuado à traição 

e franqueando o passo o reconhece com 

um estalo incomparável : emasculando em 

plena luz (au grand jour)... 

 

O "PAÍS DE MEUS FILHOS" 
 

A colocação a serviço de Nietzsche exige 

antes de mais nada que toda sua 

experiência patética seja oposta ao 

sistema  e dê lugar ao sistema. Mas sua 

exigência se estende mais longe. 

Baeumler opõe à compreensão da 

revolução a compreensão do mito: a 

primeira estaria ligada segundo ele à 

consciência do futuro,  a segunda a um 

sentimento agudo do passado22. É óbvio 

que o nacional-socialismo implica a 

submissão ao passado. Num artigo de 

Esprit (1º de nov. 1934, pp. 199-208), 

Levinas deu sobre esse ponto uma 

expressão filosófica do racismo em 

particular, mais profunda que aquela de 

seus partidários. Se dele citamos aqui o 

essencial, a oposição profunda entre o 

                                                 
22 Cf. Sellière, op. cit., p. 37. 

 224



 
 

ensinamento de Nietzsche e seu 

encadeamento ressairá dessa vez talvez 

com uma brutalidade assaz grande :  

 

A importância, escreve Levinas, atribuída  

a esse sentimento do corpo  com que o 

espírito ocidental jamais quis se contentar, 

está na base de uma nova concepção 

biológica do homem. O biológico com tudo 

o que ele comporta de fatalidade devém 

mais que um objeto da vida espiritual, 

devém seu coração. As misteriosas vozes 

do sangue, os apelos do hereditário e do 

passado aos quais o corpo serve de 

enigmático veículo perdem sua natureza 

de problemas submissos à solução de um 

Eu (Moi) soberanamente livre. O Moi não 

aporta para resolvê-los mais que as 

próprias incógnitas desse problema. Ele é 

por elas constituído. A essência do homem 

não está mais na liberdade, mas numa 

espécie de encadeamento... 

A partir daí, toda estrutura social que 

anuncia um abandono (affranchissement) 

em vista do corpo e que não o engaja 

devém suspeita  como um renegamento, 

como uma traição... Uma sociedade de 

base consangüínea decorre imediatamente 

dessa concretização do espírito... Toda 

assimilação racional ou comunhão mística 

entre espíritos que não se apoie sobre 

uma comunidade de sangue é suspeita. E 

não obstante, o novo tipo de verdade não 

saberia renunciar à natureza formal da 

verdade e cessar de ser universal. A 

verdade pode bem ser minha verdade no 

sentido mais forte desse possessivo — ela 

deve tender à criação de um mundo novo. 

Zaratustra não se contenta com sua 

transfiguração, ele desce de sua montanha 

e aporta um evangelho. Como a 

universalidade é compatível com o 

racismo? Há de haver aí uma modificação 

fundamental da idéia mesma de 

universalidade. Ela deve dar lugar à idéia 

de expansão, pois a expansão de uma 

força apresenta uma estrutura totalmente 

outra que a da propagação de uma idéia... 

A vontade de potência de Nietzsche que a 

Alemanha moderna reencontra e glorifica 

não é somente um novo ideal, é um ideal 

que aporta ao mesmo tempo sua forma 

própria de universalização : a guerra, a 

conquista. 

 

Levinas, que introduz sem se ocupar em 

justificá-la, a identificação da atitude 

nietzscheana à atitude racista, de fato, se 

limita a dar sem tê-la procurado uma 

estalante evidência à incompatibilidade 

delas e mesmo a seu caráter de contrários.  

 225



 
 

A comunidade sangüínea23 e o 

encadeamento ao passado estão em sua 

conexão tão afastados quanto é possível, 

fora da vista de um homem que 

reivindicava com muito orgulho o nome de 

"sem pátria". E a compreensão de 

Nietzsche deve ser tida por vedada 

àqueles que não dão toda a devida 

importância (qui ne font pas toute la part) 

ao paradoxo de um outro nome que não 

era reivindicado com menos orgulho, 

aquele de FILHO DO PORVIR24. À 

compreensão do mito ligada por Baeumler 

ao sentimento agudo do passado responde 

o mito nietzscheano do  porvir25. O porvir, 

o maravilhoso desconhecido do porvir, é o 

único objeto da festa nietzscheana26. “A 

humanidade, no pensamento de 

Nietzsche, tem muito mais tempo adiante 

do que atrás — como, de uma maneira 

geral, o ideal poderia ser/estar preso no 

                                                 

                                                                              

23 Nietzsche se interessa geralmente pela beleza do corpo 
e pela raça sem que esse interesse determine nele a 
eleição de uma comunidade  sangüínea limitada (fictícia 
ou não). O elo da comunidade que ele tem em vista é sem 
dúvida o elo místico, trata-se de uma “fé”, não de uma 
pátria. 
24 Gai savoir, # 377, sob o título Nous autres, sans patrie. 
25 Den Mythus der Zukunft dichten! Escreve Nietzsche 
em notas para Zaratustra (Oeuvres complètes, Leipzig, 
1901, t. XII, p. 400). 
26 Die Zukunft feiern nicht die Vergangenheit! (n.do t.: o 
futuro festejar, não o passado) (mesma passagem que a 
citação precedente); Ich liebe die Unwissenheit um die 
Zukunft (n.do t.: Eu amo o desconhecimento quanto ao 
futuro - ou para utilizar a tradução empregada por 
Bataille em outros textos (j’aime l’ignorance touchant 
l’avenir): eu amo a ignorância tocando o porvir) (Gai 

passado?"27. É o dom agressivo e gratuito 

de si ao porvir, em oposição à avareza 

chauvina, encadeada ao passado, que 

pode ele só fixar uma imagem assaz 

grande de Nietzsche na persona de 

Zaratustra exigindo ser renegado. Os "sem 

pátria", os desencadeados do passado que 

vivem hoje, como podem ver em repouso 

ser encadeado à miséria patriótica aquele 

dentre eles que o ódio por essa miséria 

votava ao PAÍS DE SEUS FILHOS? 

Zaratustra, quando os olhares dos outros 

estavam limitados aos países de seus 

pais, às suas pátrias, Zaratustra via o PAÍS 

DE SEUS FILHOS28.  Em face de um 

mundo coberto de passado, coberto de 

pátrias como um homem coberto de 

feridas, não existe expressão mais 

paradoxal, nem mais apaixonada, nem 

maior. 

 

"NOSOUTROS SEM PÁTRIA..." 
 

Há alguma coisa de trágico no simples fato 

de que o erro de Levinas é possível (pois 

trata-se sem dúvida nesse caso de um 

 
savoir, # 287). 
27 Oeuvres posthumes (Oeuvres complètes, Leipzig, 
1903, t. XIII, p. 362). 
28 Ainsi parlait Zarathoustra, 2e partie, Le pays de la 
civilisation. “Eu sou caçado das pátrias e das terras 
natais. Não amo pois mais do que o país de meus filhos... 
Quero me redimir diante de meus filhos de ter sido o 
filho de meus pais.” 

 226



 
 

erro, não de um parti-pris). As contradições 

pelas quais os homens morrem aparecem 

de um golpe estranhamente insolúveis. 

Pois se os partidos opostos adotando 

soluções opostas, resolveram em 

aparência essas contradições, não se trata 

mais do que de simplificações grosseiras: 

e essas aparências de solução não fazem 

mais do que afastar as possibilidades de 

escapar à morte. Os desencadeados do 

passado são os encadeados à razão, 

aqueles que não encadeia a razão são os 

escravos do passado. O jogo da política 

exige para se produzir posições assim tão 

falsas: e não parece possível que elas 

sejam mudadas. Transgredir com a vida as 

leis da razão, responder às exigências da 

vida mesmo contra a razão, é em política, 

praticamente, dar-se de pés e punhos 

ligados ao passado. E no entanto a vida 

não exige menos ser liberada do passado 

que de um sistema de mensurações 

racionais, administrativas. 

O movimento apaixonado e tumultuoso 

que forma a vida, que responde ao que ela 

exige de estranho, de novo, de perdido, 

aparece por vezes portado pela ação 

política: não se trata mais do que de uma 

curta ilusão! O movimento da vida não se 

confunde com os movimentos limitados 

das formações políticas senão em 

condições definidas29; em outras 

condições, ele se prossegue longe para 

além, lá onde precisamente se perdia o 

olhar de Nietzsche. 

Longe para além, lá onde as simplificações 

adotadas para um tempo e para um fim 

muito curtos perdem seu sentido, lá onde a 

existência, lá onde o universo que a aporta 

aparecem de novo como um dédalo... 

Para esse dédalo que ele só contém as 

possibilidades numerosas da vida, não 

para pobrezas imediatas, o pensamento 

contraditório de Nietzsche se dirige ao 

grado de uma liberdade tenebrosa30. Ele 

parece mesmo escapar sozinho, no mundo 

que é agora, às preocupações prementes 

que nos fazem recusar a abrir os olhos 

assaz longe. Aqueles que percebem já o 

vazio nas soluções propostas pelos 

partidos, que não vêm mesmo na 

                                                 
29 Uma revolução tal a revolução russa  dá disso talvez a 
medida. A colocação em causa de toda a realidade 
humana numa reversão das condições materiais da 
existência aparece de um golpe em resposta a uma 
exigência sem piedade, mas não é possível prever dela o 
porte (la portée) : as revoluções deludem (dejouent) toda 
previsão inteligente dos resultados. O movimento da vida 
tem sem dúvida pouco de coisas a ver  com as seqüências 
mais ou menos depressivas de um traumatismo. Ele se 
acha em determinações obscuras,  lentamente ativas e 
criatrizes de que as massas não têm consciência logo de 
entrada. É sobretudo miserável confundi-lo com os 
reajustamentos  exigidos por massas conscientes e 
operados sobre o plano político por especialistas mais ou 
menos parlamentares. 
30 Essa interpretação do “pensamento político” de 
Nietzsche, a única possível, foi remarcavelmente 
exprimida por Jaspers. Reenviamos (mais abaixo, p. 28) à 
longa citação que damos na resenha da obra de Jaspers 

 227



 
 

 228

                                                

esperança suscitada por esses partidos 

mais que uma ocasião para guerras 

desprovidas de outro odor que não aquele 

da morte, buscam uma fé à altura das 

convulsões que sofrem: a possibilidade 

para o homem de reencontrar não mais 

uma bandeira e as matanças sem saída 

diante das quais vai essa bandeira, mas 

tudo o que no universo pode ser objeto de 

riso, de convulsa alegria ou de sacrifício... 

 

Nossos ancestrais, escrevia Nietzsche, 

eram cristãos de uma lealdade sem igual 

que, por sua fé, teriam sacrificado seu bem 

e seu sangue, seu estado e sua pátria. 

Nós — nós fazemos o mesmo. Mas por 

que então? Por irreligião pessoal? Por 

irreligião universal? Não, vocês sabem isso 

bem melhor, meus amigos! O SIM 

escondido em vocês é mais forte que 

todos os NÃO e todos os TALVEZ de que 

vocês estão doentes com sua época : e se 

é preciso que vocês vão sobre o mar, 

vosoutros emigrantes, esforcem-se em 

vocês mesmos para achar — uma fé...."31 

O ensinamento de Nietzsche elabora a fé 

da seita ou da "ordem" cuja vontade 

dominatriz fará o destino humano livre, 

 
31 É a conclusão do # 377do Gai savoir, Nous autres, 
sans patrie. Esse parágrafo caracteriza mais precisamente 
que qualquer outro a atitude de Nietzsche em face da 
realidade política contemporânea. 

arrancando-o ao assujeitamento racional 

da produção assim como ao 

assujeitamento irracional ao passado. Que 

os valores revertidos não possam mais ser 

reduzidos ao valor de utilidade, está aí um 

princípio de uma importância vital tão 

ardente que subleva com ele tudo o que a 

vida aporta de vontade tempestuosa de 

vencer. Fora dessa resolução definida, 

esse ensinamento não dá lugar mais que 

às inconseqüências ou às traições 

daqueles que pretendem tê-lo em conta. O 

assujeitamento tende a englobar a 

existência humana toda inteira e é o 

destino dessa existência livre que está em 

causa. 



 
 

H E R Á C L I T O 
TEXTO DE NIETZSCHE 

 

Esse retrato de Heráclito é extraído de “A filosofia na época trágica da 

Grécia”, uma das primeiras obras de Nietzsche, escrita em 1873, mas 

publicada após sua morte (não foi traduzida em francês). Porque 

Heráclito viu a lei no combate dos elementos múltiplos, no fogo o jogo 

inocente do universo, ele devia aparecer a Nietzsche como seu duplo, 

como um ser do qual ele-mesmo foi uma sombra. Se Heráclito “ergueu 

a cortina sobre o maior de todos os espetáculos” — o jogo do tempo 

destruidor — trata-se do espetáculo mesmo que se tornou a 

contemplação e a paixão de Nietzsche, no curso do qual devia lhe 

aparecer a visão carregada de espanto do eterno retorno. “Cada 

instante não existe mais do que na medida em que exterminou o 

instante presente, seu pai.” “A inconstância total de todo real é uma 

representação terrível e transtornante : sua ação é análoga à impressão 

daquele que num terremoto perde a confiança  na terra firme”. O maior 

de todos os espetáculos, a maior de todas as festas  é a morte de 

Deus. “Não caímos sem cessar? Para trás? De lado, para frente, para 

todos os lados?” Assim gritará mais tarde Nietzsche quando provará a 

alegria convulsa que chamou de a “morte de Deus” (Gaia ciência, # 

125). Longe para além das casernas fascistas... 

 

 229



 
 

Heráclito era orgulhoso (fier) : e quando 

um filósofo chega ao orgulho, é um grande 

orgulho. Sua ação não o porta jamais a 

buscar um “público”, o aplauso das 

massas ou o coro adulador dos 

contemporâneos. Ir-se solitário pelas ruas 

pertence à natureza do filósofo. Seus dons 

são dos mais raros, e num sentido, contra-

natureza, exclusivos e hostis mesmo em 

relação a dons semelhantes. A parede da 

satisfação de si-mesmo deve ser de 

diamante, para não romper nem se 

quebrar, pois tudo é/está em movimento 

contra ele. Sua viagem em direção à 

imortalidade está mais semeada de 

obstáculos que nenhuma outra; e no 

entanto, ninguém pode crer mais 

firmemente do que o filósofo que ele 

chegará ao gol (but) por essa via — ele 

não poderia se manter senão nas asas 

despregadas de todos os tempos; a não-

consideração das coisas presentes e 

instantâneas compondo a essência da 

grande natureza filosófica. Ele tem a 

verdade: que a roda do tempo gire 

livremente para um ou outro sentido: 

jamais ela escapará à verdade. Importa 

aprender que parelhos homens viveram 

uma vez. Jamais se ousaria imaginar o 

orgulho de Heráclito como uma 

possibilidade ociosa. Todo esforço em 

direção ao conhecimento parece, por sua 

natureza, eternamente insatisfeito e 

insatisfatório. Assim, ninguém quererá 

crer, a menos que informado pela história, 

na realidade de  uma opinião de si tão real 

(royal) quanto aquela conferida pela 

convicção de ser o único e feliz 

pretendente da Verdade. Parelhos homens 

vivem em seu próprio sistema solar: é lá 

que é preciso encontrá-los. Um Pitágoras, 

um Empédocles, tratavam sua própria 

pessoa com uma sobrehumana estima, 

com um temor quase religioso; mas o laço 

da compaixão atado à grande convicção 

da migração das almas e da unidade de 

tudo o que é vivente, os reconduzia aos 

outros homens, para a salvação (salut) 

desses últimos. Quanto ao sentimento de 

solidão de que estava penetrado o ermitão 

efesiano do templo de Artemis, não se 

poderia provar alguma coisa dele senão no 

meio dos sítios alpestres os mais 

desolados. Nenhum sentimento de toda-

poderosa piedade, nenhum desejo de vir 

em ajuda, de curar ou de salvar, emana 

dele. É um astro sem atmosfera. Seu olho, 

cujo ardor está todo dirigido para o interior, 

não tem mais que um olhar extinto e 

glacial, e como de pura aparência, para o 

fora. Por todos os lados, à sua volta, as 

vagas da loucura e da perversidade batem 

 230



 
 

 231

na fortaleza de seu orgulho : ele delas se 

desvia com desgosto. Mas por seu lado, os 

homens de coração sensível evitam uma 

parelha lava como que escorrida em 

bronze; num santuário retirado, entre as 

imagens dos deuses, à sombra de uma 

arquitetura fria, calma e inefável, a 

existência de um tal ser se concebe ainda. 

Entre os homens, Heráclito, em tanto que 

homem, era inconcebível; e, se é verdade 

que se o pôde ver observando 

atentamente o jogo de crianças 

barulhentas, é verdade também que, 

fazendo isso, ele pensou (a songé) em 

algo que nenhum homem pensa em 

parelho caso : no jogo da grande criança 

universal, Zeus. Ele não tinha a mínima 

precisão dos outros homens, nem mesmo 

para seus conhecimentos; ele não se 

atinha minimamente a lhes colocar todas 

as questões que se lhes pode colocar, 

nem aquelas que os sábios se tinham 

esforçado por colocar antes dele. Falava 

com desprezo desses homens 

interrogadores, acumuladores, breve: 

desses homens “históricos”. “É a mim-

mesmo que eu procurava e explorava”, 

dizia, servindo-se de um termo que define 

o aprofundamento de um oráculo: tudo 

como se ele tivesse sido o verdadeiro e 

único executor da sentença délfica : 

“Conhece-te a ti-mesmo”. 

Quanto ao que percebia nesse oráculo, ele 

o tinha pela sabedoria imortal e 

eternamente digna de interpretação, de um 

efeito ilimitado no longínquo porvir, a 

exemplo dos discursos proféticos da Sibila. 

Há nele o suficiente para a humanidade 

que mais tarde vier: Desde que ela queira 

somente interpretar como uma sentença 

de oráculo aquilo que ele “não exprime 

nem esconde” tal o deus délfico. E ainda 

que ele o anuncie “sem sorrir, sem 

ornamento nem perfume” mas antes com 

“uma boca espumante”, é preciso que isso 

chegue até os milênios do porvir. Pois o 

mundo precisa eternamente de Heráclito : 

ainda que Heráclito não tenha dele a 

mínima precisão. Que lhe importa sua 

glória? 

A gloria entre “os mortais que sem cessar 

se escorrem” bradou ele com ironia. Sua 

gloria interessa sem dúvida aos humanos, 

mas não a ele-mesmo; a imortalidade dos 

humanos precisa dele, e não ele-mesmo 

da imortalidade do homem Heráclito. O 

que ele viu, a doutrina da lei no devir e do 

jogo na necessidade, deve desde agora 

ser visto eternamente: ele ergueu a cortina 

sobre o maior de todos os espetáculos. 



 
 

P  R  O  P  O  S  I  Ç  Õ  E  S  
Quando Nietzsche esperava ser 

compreendido após 50 anos, ele não podia 

entendê-lo somente no sentido intelectual. 

Aquilo pelo que ele viveu e se exaltou 

exige que a vida, a alegria e a morte sejam 

postas em jogo e não a atenção fatigada 

da inteligência. Isso deve ser enunciado 

simplesmente e com a consciência de se 

engajar. O que se passa profundamente 

na reversão dos valores, de uma maneira 

decisiva, é a tragédia ela-mesma: não 

resta muito lugar para o repouso. Que o 

essencial para a vida humana seja 

exatamente o objeto dos horrores súbitos, 

que essa vida seja portada no rir ao 

cúmulo da alegria pelo que acontece de 

mais degradante, tais estranhezas 

colocam o que se passa de humano à 

superfície da Terra nas condições de um 

combate mortal: elas colocam na 

necessidade de quebrar para “existir” o 

encadeamento da verdade reconhecida. 

Mas é vão e excedente se endereçar 

àqueles que não dispõem senão de uma 

atenção fingida : o combate sempre foi 

uma (inter)empresa mais exigente do que 

as outras. É nesse sentido que devém 

impossível recuar diante de uma 

compreensão conseqüente do 

ensinamento de Nietzsche. Isso em 

direção a um desenvolvimento lento em 

que nada pode ser deixado na sombra.

 

 232



 
 

  1 - PROPOSIÇÕES SOBRE O FASCISMO 
 
 
 
 
 
1. A mais perfeita organização do Universo 

pode se chamar Deus” 32. 

O fascismo que recompõe a sociedade a 

partir de elementos existentes é a forma a 

mais fechada da organização, é dizer, a 

existência humana mais próxima do Deus 

eterno. 

Na revolução social (mas não no 

stalinismo atual), a decomposição atinge 

ao contrário seu ponto extremo.  

A existência se situa constantemente no 

oposto de duas possibilidades igualmente 

ilusórias : ela é “ewige Vergottung und 

Entgottung”, “uma eterna integração que 

diviniza (que rende Deus) e uma eterna 

desintegração que aniquila Deus nela-

mesma”. 

A estrutura social destruída se recompõe 

desenvolvendo lentamente nela uma 

aversão pela decomposição inicial. 

A estrutura social recomposta — seja em 

seguida a um fascismo ou a uma 

revolução negatriz — paralisa o movimento 

da existência, que exige uma 

                                                                                                                               
32 Volonté de puissance, ƒ 712 (Oeuvres complètes, 

desintegração constante. As grandes 

construções unitaristas não são mais que 

pródromos de um desencadeamento 

religioso que levará o movimento da vida 

para além da necessidade servil. 

O charme, no sentido tóxico da palavra, da 

exaltação nietzscheana vem de que ela 

desintegra a vida portando-a ao cúmulo da 

vontade de potência e da ironia. 

2. O caráter sucedâneo do indivíduo em 

relação à comunidade é uma das raras 

evidências que ressaem das investigações 

históricas. É à comunidade unitária que a 

pessoa empresta sua forma e seu ser. As 

crises as mais opostas culminaram (ont 

abouti) sob nossos olhos na formação de 

comunidades unitárias semelhantes: não 

havia aí pois nem doença social, nem 

regressão; As sociedades reencontravam 

seu modo de existência fundamental, sua 

estrutura de todos os tempos, tal como ela 

se formou ou reformou nas circunstâncias 

econômicas ou históricas as mais diversas. 

A protestação dos seres humanos contra 

uma lei fundamental de sua existência não 

 
Leipzig, 1908, t. XVI, p. 170). 

 233



 
 

pode evidentemente ter mais do que uma 

significação limitada. A democracia que 

repousa sobre um equilíbrio precário entre 

as classes não é talvez mais que uma 

forma transitória; ela não aporta consigo 

somente as grandezas mas também as 

pequenezas da decomposição. 

A protestação contra o unitarismo não tem 

lugar necessariamente num sentido 

democrático. Ela não é necessariamente 

feita em nome de um aquém (en-deçà) : as 

possibilidades da existência humana 

podem desde agora ser situadas além (ao-

delá) da formação das sociedades 

monocéfalas.  

3. Reconhecer o pouco porte da cólera 

democrática (em grande parte privada de 

sentido dado que os stalinistas a partilham) 

não significa em medida alguma a 

aceitação da comunidade unitária. 

Estabilidade relativa e conformidade à lei 

natural não conferem em caso algum a 

uma forma política a possibilidade de parar 

o movimento de ruína e criação da história, 

ainda menos de satisfazer de uma vez as 

exigências da vida. Muito pelo contrário, a 

existência social fechada e sufocada está 

condenada à condensação de forças de 

explosão decisivas, o que não é realizável  

no interior de uma sociedade democrática. 

Mas seria um erro grosseiro imaginar que 

um levante (poussée) explosivo tivesse por 

fim exclusivo e mesmo simplesmente por 

fim necessário a destruição da cabeça e 

da estrutura unitária de uma sociedade.  A 

formação de uma estrutura nova, de uma 

“ordem” se desenvolvendo e flagelando 

(sévissant) através da terra inteira, é o 

único ato liberador real e o único possível 

—  a destruição revolucionária sendo 

regularmente seguida da reconstituição da 

estrutura social e de sua cabeça. 

4. A democracia repousa sobre uma 

neutralização de antagonismos 

relativamente fracos e livres; ela exclui 

toda condensação explosiva. A sociedade 

monocéfala resulta do jogo livre das leis 

naturais do homem, mas cada vez que é 

formação secundária, ela representa uma 

atrofia e uma esterilidade da existência 

desoladoras (accablantes). 

A única sociedade plena de vida e de 

força, a única sociedade livre é a 

sociedade bi ou policéfala que dá aos 

antagonismos fundamentais da vida uma 

saída explosiva constante mas limitada às 

formas as mais ricas. 

A dualidade ou a multiplicidade das 

cabeças tende a realizar num mesmo 

movimento o  caracter acéfalo da 

existência, pois o princípio mesmo da 

cabeça é redução à unidade, redução do 

 234



 
 

 235

                                                

mundo a Deus. 

5. “A matéria inorgânica é o seio materno. 

Estar liberado da vida, é redevir 

verdadeiro; é se tornar perfeito  (se 

parachever). Aquele que compreendesse 

isso consideraria como uma festa retornar 

à poeira insensível”.33 

“Acordar a percepção igualmente ao 

mundo inorgânico; uma percepção 

absolutamente precisa — lá reina a 

“verdade”! — a incertitude e a ilusão 

começam com o mundo orgânico”. 34 

“Perda em toda a especialização: a 

natureza sintética é a natureza superior. 

Ora, toda vida orgânica é já uma 

especialização. O mundo inorgânico que 

se acha atrás dela representa a maior 

síntese de forças; por essa razão, ele 

aparece digno do maior respeito. Lá o erro, 

a limitação perspectiva não existem de 

todo”. 35 

Esses três textos, o primeiro resumindo 

Nietzsche, os dois outros fazendo parte de 

seus escritos póstumos, revelam ao 

 
33 Cf. Andler, Nietzsche sa vie et sa pensée, t. VI, N.R.F., 
1931, p.307 et Oeuvres posthumes, Epoque du “Gai 
savoir”, 1881-2, # 497 et 498 (Oeuvres complètes, 
Leipzig, 1901, t. XII, p.228). 
34 Oeuvres posthumes, 1883-8 (Oeuvres complètes, 
Leipzig, 1903, t. XIII, p. 228); tr. Fr. dans Oeuvres  
posthumes, Mercure, 1934, p. 140, # 332. 

35 Id. même page; tr. fr., # 333 
 

mesmo tempo as condições de 

esplendores e de miséria da existência. 

Ser livre significa não ser função. Deixar-

se fechar numa função, é deixar a vida se 

emascular. A cabeça, autoridade 

consciente ou Deus, representa aquela 

das funções servis que se dá e se toma 

ela-mesma por um fim, em conseqüência 

aquela que deve ser o objeto da aversão a 

mais vivaz. É limitar o porte dessa aversão 

dá-la como o princípio da luta contra os 

sistemas políticos unitários : mas trata-se 

de um princípio fora do qual uma tal luta 

não é mais do que uma contradição 

interior. 



 
 

 

2 - PROPOSIÇÕES SOBRE A MORTE DE DEUS 
 
 
6. O acéfalo exprime mitologicamente a 

soberania votada à destruição, a morte de 

Deus, e nisso a identificação ao homem 

sem cabeça se compõe e se confunde 

com a identificação ao super-humano que 

É todo inteiro “morte de Deus”. 

7. Super-homem e acéfalo estão ligados 

com  um estalo igual  à posição do tempo 

como objeto imperativo e liberdade 

explosiva da vida. Num e noutro caso o 

tempo devém objeto de êxtase e importa 

secundariamente que ele apareça como 

“retorno eterno” na visão de Surlej ou 

como “catástrofe” (Sacrifícios) ou ainda 

como “tempo explosão” : ele é então tão 

diferente do tempo dos filósofos (ou 

mesmo do tempo heiddegeriano) quanto o 

cristo dos santos eróticos o é do Deus dos 

filósofos gregos. O movimento dirigido ao 

tempo entra de um golpe na existência 

concreta enquanto que o movimento em 

direção a Deus dela se desviava durante o 

primeiro período. 

8. O tempo extático não pode se achar 

senão na visão das coisas que o acaso 

pueril faz bruscamente sobrevirem : 

cadáveres, nudezes, explosões, sangue 

espalhado, abismos, estalo do sol e do 

trovão. 

9. A guerra, na medida em que é vontade 

de assegurar a perenidade de uma nação, 

a nação que é soberania e exigência de 

inalterabilidade, a autoridade de direito 

divino e Deus ele-mesmo representam a 

obstinação desesperada do homem em se 

opor à potência exuberante do tempo e em 

achar a seguridade numa ereção imóvel e 

próxima do sono. A existência nacional e a 

militar estão presentes no mundo para 

tentar negar a morte reduzindo-a a um 

componente de uma glória sem angústia. 

A nação e o exército separam 

profundamente o homem de um universo 

entregue à despesa perdida e à explosão 

incondicional de suas partes : 

profundamente, ao menos na medida em 

que as precárias vitórias da avareza 

humana são possíveis. 

10. A Revolução não deve ser considerada 

somente em seus sustentáculos e 

resultados (tenants et aboutissants) 

abertamente conhecidos e conscientes 

mas na sua aparência bruta, seja ela o 

feito dos puritanos, dos enciclopedistas, 

dos marxistas ou dos anarquistas. A 

Revolução em sua existência histórica 

 236



 
 

significativa, que domina ainda a 

civilização atual, se manifesta aos olhos de 

um mundo mudo de medo como a 

explosão súbita de sublevações (e-

moções: émeutes) sem limites. A 

autoridade divina, pelo fato da Revolução, 

cessa de fundar o poder: a autoridade não 

pertence mais a Deus mas ao tempo cuja 

exuberância livre mete os reis à morte, ao 

tempo encarnado hoje no tumulto 

explosivo dos povos. No fascismo ele-

mesmo, a autoridade foi reduzida a se 

fundar sobre uma pretensa revolução, 

homenagem hipócrita e constrangida à 

única autoridade imponente, aquela da 

mudança catastrófica. 

11. Deus, os reis e sua seqüela se 

interpuseram entre os homens e a Terra — 

da mesma maneira como o pai diante do 

filho é um obstáculo à violação e à 

possessão da Mãe. A história econômica 

dos tempos modernos  é dominada pela 

tentativa épica mas decepcionante dos 

homens encarnecidos (acharnés) em 

arrancar sua riqueza à Terra. A terra foi 

eventrada, mas do interior de seu ventre, o 

que os homens extraíram, é antes de tudo 

o ferro e o fogo, com os quais eles não 

cessam de se eventrar entre si. A 

incandescência interior da Terra não 

explode somente nas crateras dos vulcões 

: ela enrubesce (rougeoie) e cospe a morte 

com sua fumaça na metalurgia de todos os 

países. 

12. A realidade incandescente do ventre 

maternal da terra não pode ser tocada e 

possuída por aqueles que a malconhecem. 

É o malconhecimento da Terra, o olvido do 

astro sobre o qual vivem, a ignorância da 

natureza das riquezas, da incandescência 

que está encerrada (close) nesse astro, 

que fez do homem uma existência à mercê 

das mercadorias que ele produz, cuja parte 

a mais importante é/está consagrada à 

morte. Em tanto que os homens olvidarão 

a verdadeira natureza da vida terrestre, 

que exige a embriaguez extática e o estalo 

(éclat), essa natureza não poderá apelar à 

(se rappeler à) atenção dos contabilistas e 

dos economistas de todo partido a não ser 

abandonando-os aos resultados os mais 

acabados de sua contabilidade e de sua 

economia. 

14. Os homens não sabem gozar 

livremente e com prodigalidade da Terra e 

de seus produtos: a Terra e seus produtos 

não se prodigalizam e não se liberam sem 

medida senão para destruir. A guerra 

átona, tal como a ordenou a economia 

moderna, ensina também o sentido da 

Terra, mas ela o ensina a renegados cuja 

cabeça está cheia de cálculos e 

 237



 
 

 238

considerações curtas, eis porque ela 

ensina com uma ausência de coração e 

uma raiva deprimente. No caráter 

desmesurado e dilacerante da catástrofe 

sem finalidade que é a guerra atual, é-nos 

no entanto possível reconhecer a 

imensidade explosiva do tempo: a Terra 

mesma permaneceu a velha divindade 

ctoniana, mas com as multidões humanas 

ela faz também cair por terra  o deus do 

céu numa avacalhação sem fim. 

15. A busca de Deus, da ausência de 

movimento, da tranqüilidade, é o medo que 

fez soçobrar (a fait sombrer) toda tentativa 

de comunidade universal. O coração do 

homem não é inquieto somente até o 

momento em que se repousa em Deus : a 

universalidade de Deus permanece ainda 

para ele uma fonte de inquietude e o 

apaziguamento não se produz a não ser 

que Deus se deixe fechar no isolamento e 

na permanência profundamente imóvel da 

existência militar de um grupo. Pois a 

existência universal é ilimitada e por isso 

sem repouso: ela não refecha a vida sobre 

ela-mesma mas a abre e a relança na 

inquietude do infinito. A existência 

universal, eternamente inacabada, acéfala, 

um mundo semelhante a uma ferida que 

sangra, criando e destruindo os seres 

particulares finitos : é nesse sentido que a 

universalidade verdadeira é morte de 

Deus. 

      

   Georges BATAILLE 



 
 

N  I  E  T  Z  S  C  H  E  
E A MORTE DE DEUS 

 

 

NOTA A PROPÓSITO DO "NIETZSCHE" DE JASPERS 36 
 

                                                 
36 1 Karl Jaspers, Einführung in das Verstaendnis seines Philosophierens, Berlin, 1936. Sobre essa obra, se achará uma 
resenha mais geral p. 28. 

IMANÊNCIA 

 E 

VONTADE DE IMANÊNCIA 

 

Como outros filosofaram em presença da 

divindade, Nietzsche filosofou, se se pode 

dizer, em presença da ausência da 

divindade, e é sem dúvida mais terrível. 

Kierkegaard está "diante de Deus", 

Nietzsche está diante do cadáver 

decomposto de Deus. Bem mais, enquanto 

Kierkegaard pensa que Deus quer minha 

morte, Nietzsche pensa que o homem 

deve querer sem cessar de novo a morte 

de Deus. Essa morte não é somente um 

fato, ela é a ação de uma vontade. Para 

que o homem seja verdadeiramente 

grande, verídico, criador, é preciso que 

Deus esteja morto, que ele seja matado, 

que ele esteja ausente. Privando-o de 

Deus, aporto o homem ao imenso dom que 

é a perfeita solidão, ao mesmo tempo que 

a possibilidade da grandeza e da criação. 

A angústia diante da morte desaparece. 

"Isto me torna feliz, diz Nietzsche, ver que 

os homens não podem pensar até o 

extremo o pensamento da morte."  "Nossa 

única certeza, a certeza da morte, não 

pode quase nada sobre nós", e éstá bem 

assim. E éstá bem também que "mais 

nossa vida tem plenitude e valor, mais nós 

estaremos prestes a dá-la por uma só 

sensação agradável". O homem se 

inclinará para a morte sem a temer, cada 

um para a morte que é a sua. Bem mais, a 

idéia de festa está ligada freqüentemente 

por Nietzsche à idéia de morte. Façamos 

festa à morte, façamos da morte uma 

festa, será ainda a melhor maneira de nos 

vingarmos da traição da vida. 

 

  II 

 239



 
 

 

VONTADE DE IMANÊNCIA  

E VONTADE  

DE TRANSCENDÊNCIA 

 

A filosofia de Nietzsche, é essencialmente, 

nos diz Jaspers, a afirmação do mundo 

como pura imanência. É esse mundo aqui 

que é o ser. Mas assim como a crença de 

Kierkegaard é uma crença que duvida, 

assim a negação de Nietzsche. A ausência 

de Deus não é erro nem verdade. E eis 

porque o pensamento da ausência de 

Deus é paixão, é vontade assim como em 

Kierkegaard o pensamento de Deus é 

paixão e vontade. Nietzsche viu essa 

realidade da morte de Deus querendo-a 

como nós o vimos; e ao mesmo tempo 

sem a querer. Ele quer Deus ao mesmo 

tempo que quer a morte de Deus. E o 

pensamento da ausência de Deus não 

suprime nele o instinto criador de Deus. 

Tal é a "existenzielle Gottlosigkeit" de que 

fala Jaspers. 

 

   III 

 

TRANSCENDÊNCIA 

 

Nietzsche éstá abalado, depois 

transpassado pela idéia dessa 

transcendência que ele nega. E o sério 

desse abandono de si, tal que Nietzsche o 

cumpriu, não é, se pergunta Jaspers, como 

a imagem da perda e do sacrifício de si 

sob a influência da transcendência? 

"Por oposição ao positivismo, ao 

naturalismo, ao materialismo, há nele uma 

negatividade universal, uma insatisfação 

sem limite diante de todo aspecto do ser. E 

esse arranque da insatisfação e da 

negação se faz com uma tal paixão, com 

uma tal vontade de sacrifício, que ela 

parece vir da mesma profundeza que as 

grandes religiões e as crenças dos 

profetas." A imoralidade de Nietzsche é 

negação da falsa moral; assim como, nos 

diz Jaspers, sua negação de Deus é 

ligação autêntica com o ser, afirmação do 

sim, vontade de substância. O não quando  

radical pode, por sua própria força, por seu 

frenesi, se transformar em sim, e o 

niilismo, niilismo dos fortes e não mais 

niilismo dos fracos, em filosofia positiva. 

Nesse niilismo que se transcende, que se 

nega, o ser se revela. Pela ferida mesma 

que sente nele, por sua dor de Deus 

dilacerado, Nietzsche atinge o fundo do 

ser, o tempo. Ele tem o olho fixo a uma só 

vez sobre a roda do eterno retorno e sobre 

a linha, finita-infinita, do mais longínquo 

 240



 
 

 241

horizonte, do super-humano. Une nele 

Ixion e Prometeu. 

Se a necessidade e a vontade, o passado 

e o porvir vêm se fundir, se o mais alto 

fatalismo vem, segundo a expressão 

mesma de Nietzsche, se identificar com o 

acaso e com a criação, com a atividade a 

mais alta, se o mundo absurdo e 

incompleto da insatisfação perpétua, 

recebendo o selo e a bênção da 

eternidade, devém o mundo completo da 

eterna satisfação não é porque a 

identidade dos opostos é a expressão 

transcendente do ser em tanto que ele não 

pode ser apanhado em nenhuma 

categoria? E não sabemos nós que os 

círculos e as antinomias não são mais do 

que meios para tocar de viés e na sombra 

o que depassa toda lei, toda parole, toda 

forma? 

                  Jean WAHL 



 
 

R E A L I Z A Ç Ã O   D O   H O M E M 
 
Num mundo em decomposição, que se fixa 

(fige) na só contemplação e presciência de 

seu fim — cujos atos matam tudo o que 

tinham extraído de vivível, quando vêm a 

se produzir — a voz de Nietzsche se eleva, 

incitante e provocatriz, carregada de toda a 

dor como de toda a alegria que Zaratustra 

porta nele. Tudo o que para nós está 

condenado a perecer de uma morte 

miserável, nossa civilização, parece-nos 

então oferecer possibilidades novas — a 

vaga humana e cósmica que nos carrega 

se retira, como o mar, para re-vir. A 

presença de Nietzsche basta para cambiar 

essa desaparição difícil em aurora de uma 

nova nascença. 

Desenrolando um a um os cueiros da 

ferida de que sofria em seu ser até à 

loucura, Nietzsche arranca à existência a 

máscara que a tornava indigna. "Nosso 

maior grilo (grief) contra a existência era a 

existência de Deus". O pessimismo 

necessário acha nessa descoberta a 

saída. Ele se cambia em afirmação trágica 

da vida. 

 

A morte de Deus não é em Nietzsche uma 

descoberta do espírito mas uma revelação 

e uma afirmação da vida que desnuda, do 

mundo caótico, glaciário e exasperado 

com o qual ele entra em contato. Se disso 

as conseqüências são extremas, elas o 

são para o homem, lugar das 

metamorfoses do mundo em devir. O 

círculo está enfim quebrado do qual Deus 

era a expressão perfeita. Não se trata mais 

de procurar as razões pelas quais esse 

círculo estava fechado inelutavelmente 

sobre a existência. "Não pode se tratar de 

adequação perfeita mas de adequação 

útil". Não se trata mais de interpretação, 

nem de explicação, nem de contemplação. 

A questão que coloca Nietzsche com uma 

insistência acrescida é aquela da 

realização do homem. 

Viver, é inventar! A existência dada, presa 

desde a nascença no jogo das forças que 

fazem, desfazem e refazem o mundo a 

cada instante do tempo, não é nem uma 

redenção, nem uma humanização, mas 

por re-aporte ao mundo que a condiciona e 

só na medida em que ela se opõe a ele, 

um parto doloroso, uma criação. A vida 

que a gente se esforça em vão por 

encerrar em fórmulas explicativas ou por 

paralisar em doutrinas, explode, e é no 

centro de sua efervescência contínua e 

incoerente que a devemos nos colocar 

 242



 
 

para dela extrair a potência e não mais ter 

a crer nem a esperar. 

Sós, Marx antes dele e Freud após, 

ajudaram, por outros meios, esse 

cumprimento do homem que, sem nos 

permitir concluir por sua inelutabilidade, 

justifica as gestações monstruosas do 

mundo que nos cerca — cumprimento que 

vai da dor e da angústia e pela dor e pela 

angústia, à alegria, "a eterna alegria do 

devir, essa alegria que porta em si a 

alegria do aniquilamento" — mas jamais 

uma voz humana nos falou "de tão perto" 

quanto aquela de Nietzsche. Como na 

visão, o objeto se precisa e se afirma até 

sua integração e sua perda totais, o super-

homem nos aproxima de nós mesmos e de 

nossa desaparição. O vazio da existência 

não é cumulado — mas a possibilidade do 

gesto que a mata e cria conjuntamente nos 

é/está oferecida. 

      

    Jean ROLLIN 

 243



 
 

CRIAÇÃO  DO  MUNDO
Ser um grande senhor que porta a espada; 

botar no cu (culbuter) de meninas, damas 

e senhoritas; dar esmola aos pobres à 

condição de que reneguem Deus, despojar 

a viúva e o órfão, não contabilizar nem 

rendas, nem dívidas; manter poetas à 

condição de que eles cantem o delírio dos 

sentidos, pintores capazes de reter os 

movimentos da volúpia, engenheiros para 

o prazer de um terremoto sob encomenda, 

químicos para experimentar venenos 

lentos e fulminantes; fundar algumas casas 

de educação para aí recrutar um harém de 

icoglans37 e odaliscas, caçar a criança 

nua, a pé ou a cavalo; oferecer banquetes 

ao populacho sobre um cavalete provido 

de armadilhas que o engolem na 

sobremesa; mas se nem tudo é possível, 

fazer representar espetáculos estranhos, 

fazer celebrar a missa para profanar a 

hóstia, a fim de fazer vir o diabo, e se tudo 

isso é tedioso a longo prazo, se nos 

espantamos de que nenhuma advertência 

visível e clara venha nos parar, tentar se 

fazer medo por um outro meio, fazer-se 

supliciar de golpes por seus valetes. Mas 

se o mundo espantado lhe demanda 

                                                 
37 NdT.  Palavra turca para o oficial que servia no interior 
do palácio do sultão. 

razões para tudo isso, afirmar que Deus 

não existe, mas que, ao contrário, Tibério e 

Nero existiram, que um fez crucificar o filho 

de Deus, que o outro jogou aos leões seus 

discípulos, e que, a imortalidade da alma 

sendo um engodo, trata-se de se 

imortalizar no mundo por crimes mais do 

que por bons feitos, o reconhecimento 

sendo passageiro e o ressentimento 

eterno. Breve, aceitar sorrindo passar por 

um porcão de Epicuro ou sê-lo; rodear-se 

de uma corte de sábios e de poetas, de 

artistas e de atores, de carrascos e de 

súditos próprios a todos os caprichos do 

momento. pois o momento é todo cheio de 

exigências, pois o momento é insuperável 

(insurmontable). 

Ser esse senhor, é uma coisa. É já uma 

outra ser esse grande senhor dentro de 

uma cela, não ter mais do que intenções 

de grande senhor e saber que é 

precisamente por ter tido essas intenções 

que se encontra no presente entre quatro 

paredes. Com efeito restaram intenções: 

cogitava-se somente realizá-las? É à pena 

se se tentou o quinto desse admirável 

programa. Mas por si sós essas intenções 

eram de um peso esmagador e eis que 

entre essas paredes, elas liberam seu 

 244



 
 

insuportável segredo. Em liberdade, havia-

se julgado espiritual de se nomear 

“supliciado na roda” (“roué”): e no entanto, 

era aos Damiãos, aos Mandrin, aos 

Cartouche que o carrasco rompia os 

ossos. Na célula, nobreza obriga ainda : se 

nós, nós, da raça dos fortes, transgredimos 

as leis para a proteção do fraco, não foi 

retornando assim nossa própria força 

contra nós mesmos para dela fazermos a 

última experiência que o conseguimos? Ao 

fogo de nossas paixões que sublevaram 

contra nós a vontade geral, acendamos a 

chama da filosofia, deleitemo-nos com ela 

incendiando o mundo: não somos nós, 

nós-mesmos, já mais que um braseiro 

ardente? Por trás desses muros, uma 

revolução ruge (gronde): os esfomeados 

de ontem serão os mestres de hoje, pois é 

preciso que cada um tenha sua vez : mas 

conhecem eles somente a fome que nos 

devora em nossa saciedade, nós os 

saciados de ontem: em verdade  teremos a 

sofrer dos novos repastados, nós-outros 

esfomeados de uma nova sorte! Livres, 

nos considerávamos como uma força da 

Natureza, como os agentes de suas 

intenções, aceitávamos toda a vantagem 

que ela oferece de preferência ao forte a 

expensas do fraco, prontos a lha restituir 

assim que ela o reclamasse. Entre as 

quatro paredes de nossa célula, privados 

de nossos alquimistas e de nossos 

artistas, de nossos sábios e de nossos 

poetas, de nossos comediantes e de 

nossas vítimas, seremos nós mesmos 

alquimista e poeta, artista e sábio, 

carrasco e comediante, comediante e 

vítima. Recolocados em liberdade não 

teremos do grande senhor mais do que as 

maneiras e os gostos, não teremos do 

grande senhor mais do que a má 

consciência, pois não seremos mais do 

que consciência e seremos a consciência 

ela mesma. 

 

Tanto e tão bem que com essa 

consciência é menos possível gozar de 

uma existência aparentemente impune que 

viver, a título de punição dando direito às 

intenções inconfessáveis, viver confundido 

na turba de seus contemporâneos 

conservadores ou democratas, todos 

igualmente preocupados em acumular 

riquezas pretendendo, ao mesmo tempo, 

organizar o progresso social, a unidade 

nacional e o Império, viver entre eles não 

tendo para deles se distinguir mais que 

essa nobre má consciência que herdamos, 

o único bem que tenhamos herdado, se é 

verdade que filosofar é obedecer às leis de 

um atavismo de ordem superior : essa 

 245



 
 

nobre má consciência que nutre a 

constatação escandalosa que fizemos: o 

mundo moderno se envilece por 

seguimento da ausência de escravos. 

Constatação que custa caro àquele que 

está só a suportar as conseqüências que é 

o único a tirar de sua constatação. 

 

Aceitar nessas condições uma cátedra de 

filologia na universidade de Basiléia, é 

tomar o mais prudente incógnito, pois a 

que tende o exercício de uma atividade 

intelectual ou científica senão a satisfazer 

antes de mais nada a curiosidade nativa 

do indivíduo que somos. A satisfazê-la a 

expensas mesmo do meio social ao qual 

devemos nossos meios de conhecimento. 

E é assim que amaríamos “conduzir o 

adolescente à Natureza e lhe mostrar por 

toda parte o reino de suas leis: depois as 

leis da sociedade burguesa. É então que a 

questão não deixaria de se fazer escutar: 

era preciso que fosse assim? E pouco a 

pouco o adolescente teria precisão de 

história para aprender como se veio ao 

estado presente. Mas aprendendo assim a 

história, aprenderia também como ele-

mesmo teria podido devir outro. Qual é a 

potência do homem sobre as coisas? Tal 

deveria ser a questão inicial de toda 

educação. E então para mostrar como  

teria podido ser totalmente outramente 

nesse mundo, evocaríamos o exemplo dos 

Gregos, depois, aquele dos Romanos, 

para mostrar como se veio até onde 

estamos”. 

 

Mas quem pretende assim do alto de uma 

cadeira de filologia aniquilar a autoridade 

de dois mil anos, vê bem-cedo os mais 

simpatizantes de seus colegas se 

afastarem à sua passagem, vê seu grupo 

de alunos se dispersar, arrisca dilapidar o 

melhor de si mesmo no vão esforço de 

marcar a jovem geração com seu próprio 

destino. 

 

Pois está aí suportar um destino 

incambiável, — e mais teria valido talvez 

não ter nascido, — sentir um dia que o 

criador não mais criou esse dia como os 

dias precedentes; que não se saiu mais de 

suas mãos ao despertar; que não se é 

mais do que a espuma do nada sonhador 

(songeur); e que o mundo agora periclita a 

olhos vistos desde que as veias divinas se 

dessecaram : tudo o que se vê, tudo o que 

rodeia você, parece o cadáver do Criador; 

ou bem, batido de torpor, prova-se os 

limites de um verme enclausurado sobre 

esse cadáver; com ele o mundo exangue 

se decompõe e se encontra a felicidade de 

 246



 
 

um verme na decomposição eterna do 

infinito cadáver de Deus; ou bem, 

atormentado por uma piedade clarividente, 

tem-se a força de se reconhecer na 

incomensurável carniça e de dizer: sou eu! 

sou eu! sou eu que sofro as injúrias da 

vermínia! 

 

Tal é a impudência daqueles que viram o 

Criador em seus últimos instantes. Tal é 

também o seu único remédio. Que lhes 

resta do mundo, subtraído a suas 

impulsivas investigações, subtraído a seu 

insaciável amor, que lhes resta do mundo 

que decompõe por seu trabalho essa raça 

de laboriosos impotentes, doentes de não 

poderem possuir o mundo à medida do 

mundo? Resta-lhes ainda a Natureza, sua 

própria natureza. A Natureza, diz-se, é o 

objeto da pesquisa científica. O homem 

que se considera como um produto da 

Natureza, enquanto Sábio se 

compreenderá então nessa pesquisa: e 

será a Natureza estudada pela natureza e 

nele a serpente que morde a própria cauda 

encontrará sua satisfação. Mas eis o que 

precisamente inquieta a Sociedade que 

não ama os homens-serpentes. No curso 

de sua freqüentação da Natureza, o 

pesquisador descobre em cada reino 

modos de existência e modos de gozo, 

modos de potência e modos de adoração 

que são tantas sugestões e tantas 

inspirações; a Sociedade conta com o 

pesquisador para ser prevenida : suas 

sugestões são apropriadas a manter a vida 

da comunidade ou podem elas prejudicar a 

manutenção da ordem? Para poder cultivar 

as ciências sem perigo, a Sociedade exige 

do Sábio não ter segredo com a Natureza. 

Ela exige dele que se considera como a 

Natureza estudada pela natureza, que 

queira respeitar a linha de demarcação 

que separa a Natureza do Sábio. 

 

Mas aquele que assistiu o Criador em seus 

últimos momentos, que viu os membros 

divinos presa da vermínia, que se sentiu 

como o sofrimento póstumo de Deus e que 

sepultando Deus, perdeu o mundo, não 

tem mais contas a prestar à Sociedade, 

não conhece mais linha de demarcação 

entre a Natureza e ele mesmo, franqueia 

essa linha e, desesperando de criar 

jamais, se metamorfoseia de Sábio que 

era em Natureza sábia, e não é senão um 

último vestígio de pudor e modéstia 

verdadeiramente exagerada, não é senão 

um respeito demasiado por sua mãe, sua 

irmã e seus contemporâneos, se mantém o 

exterior conveniente, grave e pacífico de 

um professor. 

 247



 
 

 248

 

  Pierre KLOSSOWSKI 



 
 

DUAS   INTERPRETAÇÕES   RECENTES   DE   NIETZSCHE 
 
I. - Karl JASPERS, NIETZSCHE, 

EINFUEHRUNG IN DAS VERSTAENDNIS 

SEINES PHILOSOPHIERENS. - Berlim, 

1936. 

 

A única obra dando uma representação de 

conjunto da vida e do pensamento de 

Nietzsche era até hoje a de Charles 

Andler. Andler determinou na quadratura 

de sua própria inteligência das coisas o 

movimento do pensamento nietzscheano: 

sua interpretação vale mais ou menos o 

que vale uma tal inteligência. Na medida 

em que está impregnada pelo 

hegelianismo e pela sociologia francesa, 

ela projeta sobre o sistema de Nietzsche 

uma luz inabitual; na medida em que é 

aquela de um professor menos propenso 

aos perigos da angústia filosófica que às 

tranqüilas exposições de história literária, 

ela aplaina... A obra de Jaspers responde 

a um plano análogo àquele de Andler, mas  

ele acrescenta a esse novo “manual” todo 

o interesse que toca à personalidade de 

Jaspers, um daqueles que devolvem vida 

hoje à grande filosofia alemã. Porque é um 

filósofo da tragédia, foi possível a Jaspers 

entrar na filosofia de Nietzsche, seguir seu 

movimento contraditório sem jamais 

reduzi-lo a concepções já feitas. A 

inteligência livre de Jaspers segue mesmo 

a vida com uma fidelidade tão constante 

que culmina naquilo que pode devir o 

princípio de uma elusão das 

conseqüências: às exigências 

nietzscheanas formuladas na febre, 

Jaspers não responde senão relançando-

as a possibilidades vagas: “nada nos é 

dado acabado mas somente na medida em 

que o conquistamos”, afirma ele. Como 

evitar  provar uma vez mais diante de uma 

tão bela frase o tácito encabeçamento 

(teimosia) humano que recusa ao 

pensamento a possibilidade de ser 

exprimido por atos, em vez de glosas. 

Mas com o domínio político, estando dado 

que aí não se visam os problemas últimos 

mas meios termos, a vontade de não estar 

ligado e a mobilidade da análise se 

revelam, só elas, aptas a captar uma 

atitude desconcertante. A exposição de 

Jaspers quebra enfim as molduras 

preestabelecidas em que se tentava fazer 

entrar mutilando-a, a “política” 

nietzscheana. Uma passagem significativa 

dessa exposição marca talvez melhor que 

qualquer outra consideração a distância 

 249



 
 

que separa Nietzsche da interpretação 

fascistaI . 

 

“Aquilo pelo que Nietzsche se distingue 

dos outros pensadores políticos é a 

ausência nele dessa delimitação nocional 

da política que os caracteriza todos. No 

mais das vezes, eles a conceberam seja 

num sentido teológico e transcendental em 

relação a Deus e à transcendência, seja 

em relação a uma realidade específica do 

homem. O pensamento político pode, por 

exemplo em Hegel, se cumprir no projeto 

da totalidade existente ou em devir; é 

então que este pensamento, enquanto 

todo sistemático, é a expressão de uma 

realidade fatual e, em particular, 

justificação e exclusão, seu conteúdo 

sendo a consciência da ambiência 

existente. Ou bem esse pensamento, em 

Maquiavel, pode se desdobrar a partir de 

realidades particulares e de sua 

significação quanto às leis próprias à 

potência; é então que são elaborados tipos 

de situações e regras de comportamento, 

seja no sentido de uma técnica política, 

seja referindo-se imediatamente a um agir 

surgido da vontade de potência, da 

presença de espírito e da coragem, agir 

                                                 
I J. Wahl, no artigo publicado mais acima dá um outro 
exemplo das exposições de Jaspers. 

que não poderia ser racionalizado de uma 

maneira definitiva. Nietzsche não se 

engaja em nenhum desses caminhos, não 

fornece nem um todo sistemático à  Hegel, 

nem uma política prática à Maquiavel, mas 

seu pensamento procede de uma 

preocupação que abraça a condição do 

homem mesmo, do ser do homem, sem 

estar (ainda ou já) em possessão de uma 

substância integral. Ele estabelece a 

origem do acontecimento político, sem 

mergulhar metodicamente  nas realidades 

concretas particulares do agir político, tal 

como se manifesta todos os dias na luta 

das potências e dos homens. Ele quer 

engendrar um movimento despertando os 

últimos fundamentos (últimas causas) do 

ser do homem e constranger por seu 

pensamento os homens que o escutam e o 

compreendem a entrar nesse movimento, 

sem que o conteúdo desse movimento 

tenha já recebido uma determinação 

estadista, populista (völkisch), ou 

sociológica qualquer. O conteúdo que 

determina todos os julgamentos, é bem 

mais, em Nietzsche, a atitude “integrante” 

em relação ao todo do ser, não é mais 

somente política, mas é filosofia por meio 

da qual, na abundância do possível, sem 

princípio racional, o contrário e o 

contraditório podem ser tentados — 

 250



 
 

tentativa que obedece unicamente ao 

princípio da salvação e da gradação da 

condição humana.” 

“Comparado às grandes construções 

tradicionais das ciências políticas e da 

filosofia da História, o pensamento de 

Nietzsche deve, por conseguinte, se 

recusar a todo método dedutivo como a 

toda determinação nocional. No entanto, 

ainda que seu conteúdo escape a uma 

interpretação determinada, ele provoca a 

criação de uma atmosfera coerente. Tal 

uma tempestade, esse pensamento pode 

agitar a alma; mas devém incapturável tão 

logo se o queira adstringir ao estado de 

forma e de noção clara e definitiva. Na 

medida em que o pensamento de 

Nietzsche tende a criar essa atmosfera, ele 

evita tudo o que poderia ter a aparência de 

uma doutrina, As possibilidades as mais 

diversas são postas à prova com uma igual 

veemência, sem serem reunidas num só 

fim unívoco. O nocional aí jamais pretende 

ser a expressão de uma verdade tornando-

se condição existente. Ele parece se 

oferecer como um meio de uma labilidade 

(souplesse) infinita, a serviço de uma 

vontade de pensamento dominatriz, que 

não está fixada a nada. Fazendo isso, este 

pensamento atinge na formulação um 

máximo de potência sugestiva. Só quem 

sabe identificar essa potência de 

expressão com a faculdade de 

metamorfose, se apropria do sentido desse 

pensamento.” 

“Como é impossível fazer do pensamento 

político de Nietzsche um sistema racional 

sem que se destrua do mesmo golpe o 

pensamento nietzscheano propriamente 

dito, a particularidade desse pensamento 

“querente” não pode devir sensível em sua 

determinação (de direção) vivente e não, 

nem um pouco, nocional, senão pela 

busca dos fatores ‘contraditórios’ que aí 

são manifestados”. 

 

II - Karl LOEWITH, NIETZSCHES 

PHILOSOPHIE DER EWIGEN 

WIEDERKUNFT DES GLEICHEN. - 

Berlim, 1935. 

Para acabar de uma vez por todas com os 

modos de interpretação que nos 

apresentam Nietzsche “como o apóstolo 

do individualismo desenfreado, o criador 

de um realismo heróico ou de uma 

doutrina orgiástica”, Löwith se propõe a 

caracterizar o princípio fundamental da 

totalidade escondida da doutrina 

nietzscheana sob sua forma aforística. 

A situação atual da filosofia exigia o 

restabelecimento da necessidade verbal. 

Ela arrastava Nietzsche a romper com a 

 251



 
 

velha sistematização do décimo nono, a se 

exprimir através dos meios os mais 

imediatos, logo a fazer prova do 

modernismo o mais ultraísta: e assim 

fazendo, essa mesma situação o 

constrangia simplesmente a um retorno à 

forma necessariamente a mais fortuita e 

por conseguinte a mais original, a mais 

antiga do pensamento. É então um erro 

não ver, segundo um critério científico, 

mais que uma mistura de aperçus 

científicos e de visões poéticas em sua 

filosofia. É ao critério pré-socrático que é 

preciso voltar para constatar esse traço 

essencial: Nietzsche se  relembrando da 

original unidade da verdade e da ficção na 

linguagem sentenciosa da antigüidade. 

Esse princípio do relembrar (ressouvenir) 

que se manifesta até na necessidade de 

expressão, preside a toda evolução 

nietzscheana e Löwith nos mostrará como 

a odisséia de sua consciência não tem por 

fim mais que a reentrada no porto de sua 

primeira juventude. 

Löwith consagra a esse princípio do 

retorno sobre si-mesmo a parte central de 

sua obra, assim dividida : 

1) Liberação em relação ao TU DEVES 

cristão para atingir o EU QUERO do supra-

niilismo.  

2) Liberação em relação ao EU QUERO 

para atingir o EU SOU da super-

humanidade no retorno eterno. 

Substituindo o EU QUERO ao TU DEVES, 

a alma nietzscheana efetua a perigosa 

conversão da fé no velho Deus que está, 

no presente, morto, e do qual essa alma se 

considera o assassino, na vontade do 

nada, pois a liberdade recobrada pela 

morte de Deus exige que o homem queira 

o nada antes que renunciar a toda 

vontade. Mas por este querer o nada que é 

o non-sens do mundo sem finalidade, o 

homem sobrepujará esse non-sens, pois 

ele terá simplesmente querido o que tinha 

sempre sido e o que sempre será : 

sobrepujar o non-sens, é então querer o 

eterno retorno que absorvendo o EU 

QUERO transitório trará a afirmação do EU 

SOU. O pivô desse movimento cíclico é 

esse evento terrível e misterioso que é a 

morte de Deus, experiência crucial de 

Nietzsche. 

 

Do ponto de vista teórico, Hegel concebia 

“a morte de Deus como uma sexta-feira 

santa especulativa”, Feuerbach 

desenvolvia um “ateísmo pio”, todos dois 

acomodavam as conseqüências de um 

acontecimento que para Nietzsche tinha 

toda extensão de um cataclisma 

 252



 
 

incomensurável : da morte de Deus nascia 

o super-homem. Mas não era também a 

ressurreição de um “novo e muito antigo 

Deus”? A Nietzsche a morte de Deus se 

revela em sua experiência “iluminada”, se 

poderia dizer, d’ “esses instantes que 

parecem caídos da lua, esses instantes em 

que não se sabe mais o quanto se é idoso 

e quão jovem se será ainda... Não duvido 

que existam várias sortes de Deuses...” 

Palavras em que Löwith reconhece um 

instinto criador de divindades. É com efeito 

num desses instantes que lhe vem a idéia 

do retorno eterno, é num desses instantes 

que ele encontra Zaratustra, que devém 

ele-mesmo a sombra de Zaratustra, é num 

desses instantes que ele se prova como o 

assassino de Deus, e será num parelho 

instante que ele sofrerá essa 

transformação dupla e definitiva : em 

Nietzsche-Dionysos e Nietzsche louco. 

Löwith, ao longo de todo seu livro, se 

esforça em pôr muito judiciosamente em 

relevo esse perturbador equívoco inerente 

tanto à pessoa  de Nietzsche quanto à sua 

doutrina — equívoco que Nietzsche se 

compraz em sublinhar ele-mesmo quando 

se apresenta em Ecce Homo como a 

encarnação da decadência e da ascensão 

(essor). E Löwith se esforçará para tornar 

sensível essa defasagem (décalage) entre 

Nietzsche e Zaratustra, entre Nietzsche 

louco e Dionysos, e para demonstrar como 

dessa defasagem procede a cisão nocional 

que traz à luz um estudo racional da idéia 

do eterno retorno. Tanto e tão bem que a 

doutrina adquiriria um valor positivo 

segundo o grau de identidade entre 

Nietzsche e Dionysos. 

Querer viver todo instante de tal sorte que 

se possa desejar revivê-lo ao infinito — 

esse imperativo do eterno retorno, o único 

autêntico da vontade de potência tão 

falsamente interpretada até esse dia, 

constitui de fato a nova responsabilidade 

que o homem deve assumir pelo fato da 

morte de Deus, e confere um novo peso à 

existência humana. O tempo do retorno 

eterno, remarca Löwith, não é pois aquele 

da “eterna presença” do círculo vicioso, 

mas o tempo futuro de uma finalidade que 

libera do peso do passado pela vontade do 

porvir. A eternidade é bem a finalidade 

querida por uma vontade sempre renovada 

de eternização de si-mesmo como fatos e 

coisas da existência. Está aí a hora do 

grande meio-dia, quando a vontade do 

porvir se afirma e trata-se de decidir no 

sentido do super-homem ou do sub-

homem. 

Ora, a contradição interna entre o 

imperativo ético : querer viver todo instante 

 253



 
 

de tal forma que se possa desejar revivê-lo 

ao infinito — e a noção mesma da 

necessidade do retorno eterno aparece 

desde que Nietzsche afirma: “O fato de 

suportar nossa eternidade (no eterno 

retorno) — seria a coisa suprema.” Pois 

mesmo se não nos acontecesse de 

desejar reviver nosso passado vivido, não 

conseguiríamos escapar à necessidade de 

revivê-lo eternamente! E a objeção de 

Löwith poderia se formular assim : trata-se 

menos de uma vontade ética que nos faria 

captar o verdadeiro da totalidade no 

momento fortuito, que uma tomada de 

consciência de nossa irresponsabilidade. 

Enquanto existência não suportamos não 

ter parte alguma em nossa “factualidade” 

passada, e queremos por conseguinte ser 

responsáveis por nossa existência 

enquanto vontade, ainda que não 

possamos sê-lo enquanto existência pura 

e simples. Só por conseguinte, uma 

concepção da eternidade cíclica pode 

conciliar o querer nietzscheano e a 

necessidade realizada pela razão 

nietzscheana. Nesse momento, diz Löwith, 

constata-se na doutrina ora a expressão 

de uma inspiração, ora aquela de uma 

decisão. “Uma decisão que no extremo 

limite da liberdade prefere querer o nada a 

não querer, e uma inspiração na qual o ser 

se dá ele mesmo no revelado, formam 

junto o acesso problemático à dupla 

verdade de Nietzsche, verdade que 

enquanto doutrina do niilismo superado por 

ele-mesmo, é seu “Credo quia absurdum”. 

Esse “quia absurdum” procede diretamente 

da maior ou menor identidade, da maior ou 

menor defasagem entre o filósofo atingido 

pela loucura e seu Deus. “A verdade 

inspirada no acaso necessário do discurso 

parabólico de Zaratustra, profecia do 

eterno retorno, nos reconduz à verdade 

equívoca da loucura. Só se a forma 

suprema do ser, Dionysos, falasse através 

do filósofo representando o papel de Deus 

— o qual transporia no mesmo golpe a 

realidade temporal do filósofo — é que o 

ser ele-mesmo falaria através de sua 

filosofia dionisiana, a qual transpõe o 

aspecto real do ser. Mas como decidir se 

Nietzsche era a pessoa de um Deus ou o 

ator de seu próprio ideal?...” Assim o 

conteúdo de experiência irredutível e 

necessária que a força poética unificatriz 

da parábola zaratustriana chegava a dar 

como um todo coerente se desagrega em 

fragmentos e em elementos fortuitos, 

pretende Löwith, tão logo Nietzsche queira 

traduzir nocionalmente esse elemento em 

doutrina. 

 

 254



 
 

Vê-se que as considerações de Löwith 

estão bem próximas da análise patológica: 

e no entanto elas não apresentam mais 

que o aspecto puramente nocional do 

conflito. Isso sem dúvida para poder mais 

folgadamente estabelecer uma relação 

sutil mas altamente sedutora entre 

Nietzsche e dois outros pensadores 

contemporâneos, essencialmente 

diferentes um do outro, Kierkegaard e 

Marx. E isso permitirá a Löwith que, 

ademais, expôs notavelmente a situação 

em que se achava a consciência ocidental 

desde Hegel

têm a mesma origem e tendem para a 

mesma finalidade: a recuperação do 

mundo perdido. Recuperação da 

cristandade em Kierkegaard, da 

humanidade em Marx, da antigüidade 

mítica em Nietzsche. Pode-se melhor 

compreender sua pretensão a pôr um 

termo ao Cristianismo, sublinha Löwith, 

hoje que Estados inteiros combatem 

publicamente a fé cristã, quando se sabe 

que até então alguns indivíduos apenas 

conduziam essa luta abertamente. É 

importante captar que, para Nietzsche 

trata-se de renegar o Crucificado não para 

se livrar do sofrimento mas para consentir 

neste no culto dionisiano. A morte do Deus 

cristão condiciona a ressurreição de um 

Deus da antigüidade: e os conflitos 

europeus que anuncia Nietzsche, as 

guerras que ele profetiza devem ser 

compreendidas como guerras de 

consciências, guerras de religião, guerras 

espirituais: elas preencherão a era da 

grande política. Mas antecipando o porvir, 

Nietzsche não faz mais do que buscar a 

saída do Labirinto construído por dois 

milênios, ele sabe que essa saída é 

idêntica à entrada : o Cristianismo primitivo 

que em nosso mundo moderno representa 

em parte um “bocado de antigüidade” 

mítica; franqueando a soleira dessa única 

I, atrair a atenção sobre os 

três aspectos que toma a alienação do 

homem em relação a si mesmo e em 

relação ao mundo, alienação que forma o 

conteúdo das diferentes experiências 

kierkegaardiana, marxista e nietzscheana. 

Cada uma delas, observa Löwith, tende a 

se resolver pelo paradoxo : em 

Kierkegaard, pelo “salto” do fundo da 

doença mortal para a fé; em Marx, pela 

idéia da alienação do homem pelo homem 

na produção econômica devendo se 

converter numa recuperação da 

integridade humana; em Nietzsche enfim, 

pela conversão do niilismo europeu na 

crença no retorno eterno. Os três esforços 

não diferem mais do que pelos meios, eles 

                                                 
I Cf, Les recherches philosophiques, anos 1935 e 1936. 

 255



 
 

saída do labirinto, é dizer, transgredindo o 

Cristianismo assim como o mundo atual se 

apressa em fazer, a humanidade 

refazendo em sentido inverso a 

decadência greco-romana, volta à era 

trágica da Grécia, momento que será 

marcado pela aparição de Contra-

Alexandres que reatarão o nó górdio, 

ontem cortado, da alma helênica 

dispersada a todos os ventos. É assim que 

a figura de Nietzsche vai se confundir com 

sua imagem de Heráclito, sua idéia do 

eterno retorno com a noção do jogo na 

necessidade. O ser de toda coisa existente 

não aparece mais, desde então, como a 

punição do que deveio, mas como a 

justificação do devir que inclui o 

aniquilamento. Mas se Heráclito não 

conhece imperativo ético, se “a obrigação 

de reconhecer o Logos, porque se é 

homem, não existe para ele, mas lhe 

importa muito mais saber porque existe 

água, porque terra?” — se a mesma lei 

imanente aos elementos rege a seus olhos 

o homem o mais nobre como o mais baixo 

— é que Heráclito representa ainda o 

homem que é desse mundo, que pode 

querer a necessidade, — enquanto que 

Nietzsche é o homem que não vive mais 

que no mundo alienado pelo cristianismo e 

relativizado pelas ciências, e para quem, 

por conseguinte, a necessidade de querer 

existe fatalmente como princípio ético. A 

posição perdida que implica essa 

necessidade de querer é exatamente 

aquela que ocupa Nietzsche, segundo 

Löwith, “no cume da modernidade”. 

Reconhecendo, querendo a morte de 

Deus, ele espera que dessa vontade 

negatriz, ressuscite o mundo tal como foi 

antes de devir o aqui-embaixo em relação 

ao além. Cristóvão Colombo da filosofia, 

Nietzsche se vai à redescoberta da Índia 

helênica pela rota ocidental que abriu o 

niilismo cuja forma extrema, ensinada pela 

doutrina do eterno retorno, representa um 

budismo europeu, este aplicando toda 

energia humana a negar que a existência 

tenha uma finalidade. “Niilismo, sintoma de 

que os desfavorizados da sorte não têm 

mais consolação: de que eles destroem 

para serem destruídos, de que, liberados 

da moral, não têm mais motivos para se 

entregarem,  — de que eles se colocam 

sobre o terreno do princípio oposto e 

querem, por seu lado, potência, 

constrangendo os potentes a serem seus 

carrascos. Tal é a forma do budismo 

europeu, do “Fazer-não”, da ação 

nadificante, depois que toda existência 

perdeu seu sentido,” A ação nadificante 

não será entretanto mais que a condição 

 256



 
 

 257

preliminar para a adesão à totalidade do 

ser. Como Nietzsche se libera ele-mesmo 

de sua vontade do nada? Como efetua ele 

a passagem do Eu quero ao Eu sou? 

Reafirmando-se a si-mesmo no movimento 

do mundo naturalmente necessário? No 

ponto extremo de sua circunavegação 

moral, esse novo Colombo não volta para 

o meio dos recifes das “contradições e das 

atribulações de seu eu”, esses recifes 

sendo como “os testemunhos mais 

autênticos desse eu criador, avaliador e 

voluntário, medida e valor de todas coisas 

desde que a “Medida e o meio (milieu)” na 

relação do homem com o mundo 

desapareceram e que o homem está 

lançado no seio de um universo que lhe 

deveio inconciliável. Nessas condições é 

tanto mais notável que à magia do extremo 

que ele sofria (subissait), que à idéia de 

tensão suprema, ele tenha oposto o ideal 

do mais “mesurado” que passa sem 

formulas extremas porque está certo de 

sua potência; que ele tenha podido 

formular a máxima: “No esforço 

sobrepassando o homem, encontrar a 

medida e o meio termo...” Enquanto que o 

homem antigo cujo retorno ele anuncia, se 

atinha a uma medida, porque era sem 

medida por sua própria natureza, o destino 

de Nietzsche foi acentuar a tensão entre a 

existência sem finalidade do homem 

moderno e o mundo desnaturalizado e 

relativizado , acentuar o eu quero até o eu 

sou, por temor de soçobrar na 

mediocridade dos indivíduos limitados. 

Situado na tensão entre o sub-homem e o 

super-homem, foi ele-mesmo um 

desfavorizado da sorte, um “Halb-

Zerbrochener”, um “a meio-quebrado”, em 

quem se empurra o porvir. Exemplo vivo 

do eterno retorno, seu gênio pessoal 

esposava o movimento do universo cego, 

todo cheio que estava da visão “da medida 

e da plenitude, suprema forma de uma 

exceção repousando nela-mesma”. Entre o 

sub-homem e o super-homem, ele tinha 

atingido “meio-dia”-o-abismo e a meia-

noite profunda.        P.Kl. 


	ELISABETH JUDAS-FOERSTER
	"NOTAS PARA OS ASNOS"
	MUSSOLINI NIETZSCHEANO
	ALFRED ROSEMBERG
	O "PAÍS DE MEUS FILHOS"
	H E R Á C L I T O

	  1 - PROPOSIÇÕES SOBRE O FASCISMO
	2 - PROPOSIÇÕES SOBRE A MORTE DE DEUS
	E A MORTE DE DEUS
	R E A L I Z A Ç Ã O   D O   H O M E M
	DUAS   INTERPRETAÇÕES   RECENTES   DE   NIETZSCHE






