
 

 

 PERSPECTIVA 
REVISTA DO CENTRO DE CIÊNCIAS DA EDUCAÇÃO 

Volume 43, n. 1 – p. 01 – 15, jan./mar. 2025 – Florianópolis 
 

 

 
 

eISSN 2175-795X 

 

  

 

  

 

 

 

 
 

 

 

 

Rui Massato Harayama 

Universidade Federal do Oeste do Pará, 

UFOPA, Brasil 

E-mail: rui.harayama@gmail.com 

 https://orcid.org/0000-0002-7231-3589 

 

Luciano Cardenes Santos 

Universidade Federal de Goiás, UFG, 

Brasil 
E-mail: cardenes@ufg.edu.br 

 https://orcid.org/0000-0003-3273-2233 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Recebido em: 31/05/2024 

Aprovado em: 09/06/2025 

 

Racismo estrututal pedagógico na educação 

superior indígena: reflexões a partir de 

duas universidades  

Rui Massato Harayama 

Luciano Cardenes Santos 

Resumo 

O direito à educação aos povos indígenas foi construído enquanto política 

pública a partir de demandas de movimentos e intelectuais indígenas que 

garantiram a sua institucionalidade e demarcaram a importância da 

consolidação de projetos diferenciados na educação. Essa demanda, 

prevista no Plano Nacional de Educação (2014), estende-se ao acesso e à 

permanência de indígenas nas universidades brasileiras. As primeiras 

experiências surgiram antes da Lei de Cotas (Lei n° 12.711/2012), com foco 

em licenciaturas interculturais. Esse artigo utiliza a metodologia de 

triangulação de dados, combinando análise estatística descritiva dos 

microdados do Censo do Ensino Superior de 2024 (INEP) e análise 

qualitativa de duas universidades federais (UFG e UFOPA), com o objetivo 

de compreender os tensionamentos entre o modelo diferenciado de 

educação indígena e o modelo não-indígena da escolarização compulsória. 

Verificou-se que apenas 16,8% dos ingressantes indígenas optaram por 

instituições públicas, com concentração nas instituições do Sudeste 

(42,1%). A experiência institucional evidenciou entraves como burocracia, 

adaptação ao meio urbano, precariedade habitacional e estereótipos que 

afetam o sucesso no percurso acadêmico. Observou-se, ainda, a 

incorporação do discurso do fracasso escolar e da medicalização como 

justificativas para a manutenção do racismo estrutural pedagógico no 

ensino superior. Esse fenômeno merece especial atenção frente ao 

reposicionamento de discursos excludentes e à necessidade de fortalecer 

políticas educacionais inclusivas.  

 

Palavras-clave: Ensino superior. Povos indígenas. Racismo.  

 

 

  

 

http://www.perspectiva.ufsc.br  

  http://dx.doi.org/10.5007/2175-795X.2025.e100372     

http://www.perspectiva.ufsc.br/
http://dx.doi.org/10.5007/2175-795X.2025.e100372
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 2 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

Abstract 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 
Higher education. 

Indigenous 

peoples. Racism. 

Structural racism in indigenous higher education: reflections from two 

universities 

The right to education for Indigenous peoples was established as a public policy based 

on demands from Indigenous movements and intellectuals who ensured its 

institutionalization and highlighted the importance of consolidating differentiated 

educational projects. This demand, established in the National Education Plan (2014), 

extends to Indigenous access and retention in Brazilian universities. The first 

experiences emerged before the Quotas Act Law (Law No. 12.711/2012), focusing 

on intercultural undergraduate programs. This article employs a data triangulation 

methodology, combining descriptive statistical analysis of microdata from the 2024 

Higher Education Census (INEP) and qualitative analysis of two federal universities 

(UFG and UFOPA), to understand the tensions between the differentiated model of 

Indigenous education and the non-Indigenous model of compulsory schooling. It was 

found that only 16.8% of Indigenous entrants were from public institutions, with a 

concentration in institutions in the Southeast (42.1%). The institutional experience 

highlighted obstacles such as bureaucracy, adaptation to the urban environment, 

housing insecurity, and stereotypes that affect academic success. The incorporation 

of discourses of educational failure and medicalization as justifications for the 

maintenance of structural racism in higher education was also observed. This 

phenomenon deserves special attention, given the repositioning of exclusionary 

discourses and the need to strengthen inclusive educational policies. 

 

Resumen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Palabrs clave:  
Educación 

superior. Pueblos 

indígenas. 

Racismo. 

Racismo estructural pedagógico en la educación superior indígena: reflexiones 

desde dos universidades 

El derecho a la educación de los pueblos indígenas fue construido como una política 

pública con base en las demandas de los movimientos e intelectuales indígenas que 

aseguraron su institucionalización y destacaron la importancia de consolidar 

proyectos educativos diferenciados. Esta demanda, establecida en el Plan Nacional 

de Educación (2014), se extiende al acceso y la permanencia de los indígenas en las 

universidades brasileñas. Las primeras experiencias surgieron antes de la Ley de 

Cuotas (Ley N.º 12.711/2012), centrándose en carreras de grado interculturales para 

la formación docente. Este artículo utiliza una metodología de triangulación de datos, 

combinando el análisis estadístico descriptivo de los microdatos del Censo de 

Educación Superior de 2024 (INEP) y el análisis cualitativo de dos universidades 

federales (UFG y UFOPA), con el objetivo de comprender las tensiones entre el 

modelo diferenciado de educación indígena y el modelo no indígena de 

escolarización obligatoria. Se verificó que solo el 16,8% de los ingresantes indígenas 

eran de instituciones públicas, con una concentración en instituciones del sudeste 

(42,1%). La experiencia institucional puso de relieve obstáculos como la burocracia, 

la adaptación al entorno urbano, la precariedad habitacional y los estereotipos que 

afectan el éxito en el trayecto académico. Además, se observó la incorporación de 

discursos sobre el fracaso escolar y la medicalización como justificaciones para la 

perpetuación del racismo estructural en la educación superior. Este fenómeno merece 

especial atención dado el reposicionamiento de los discursos excluyentes y la 

necesidad de fortalecer las políticas educativas inclusivas. 

 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 3 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

A Produção da Universidade como Território Indígena 

Diversos Intelectuais indígenas de diferentes regiões do Brasil, como Chikinha Paresi (2018), 

Gersem Baniwa (2019), Daniel Munduruku (2010), Rita Potyguara (2022) e Célia Xacriabá (2018), 

contribuem para a compreensão das lutas por terra, saúde e educação, ao evidenciar um conjunto de 

narrativas sobre o protagonismo de lideranças nas mobilizações indígenas que foram decisivas para 

assegurar direitos específicos na Constituição Federal de 1988. Formalmente, os povos indígenas 

conquistaram o direito às terras tradicionalmente ocupadas, o reconhecimento das suas formas 

próprias de organização social, das línguas, dos saberes, de seus usos, costumes, crenças e tradições. 

O principal mecanismo para efetivação dos direitos indígenas no Brasil é o processo de 

regularização fundiária das terras indígenas. A “demarcação”, como é denominado esse processo de 

regularização, é um dever do Estado, também responsável por formular políticas públicas 

diferenciadas nos campos dos direitos territoriais, da saúde e da educação escolar básica e superior. 

No campo da educação, movimentos e organizações de representação política dos povos 

indígenas definiram os princípios do direito à educação escolar diferenciada, a ser oferecida em língua 

indígena e em português, com base em referenciais socioculturais próprios de cada aldeia, no diálogo 

intercultural e na participação comunitária (Brasil, 2009; Gersen Baniwa, 2010). Esses princípios 

passaram a orientar processos de escolarização que revertessem os efeitos de séculos de práticas 

educacionais de forte tendência colonial, tuteladoras e assimilacionistas, tais como o bilinguismo 

baseado na subtração das línguas originárias em favor da língua portuguesa e a integração destes 

povos aos ideais de “civilização”. 

Desde então, a educação escolar indígena tornou-se uma categoria da política educacional 

para operacionalização da escolarização na educação infantil, no ensino fundamental e no ensino 

médio. E no âmbito da educação superior indígena, o objetivo central tem sido a formação 

intercultural de professores indígenas por meio de cursos e programas específicos.  

A noção de educação indígena corresponde ao que os povos originários definem como “a 

nossa educação própria” ou “conhecimento ancestral dos mais antigos”. Inclui em seu escopo as 

histórias do surgimento, das festas tradicionais de nominação, os ritos de passagem que marcam 

classes de idades, mudança de status de crianças, homens, mulheres, anciões, nascimento e luto. 

Nessa perspectiva, a educação indígena varia de acordo com o contexto dos diferentes povos 

indígenas em suas cosmologias e noção de pessoa, e que depende de um olhar de estranhamento 



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 4 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

antropológico ocidental marcado pela naturalização do papel da criança e do local da escola (Tassinari, 

2012). 

É a partir da compreensão que a educação indígena é um fenômeno diferente do processo da 

escolarização dos povos indígenas que se percebe- no Brasil diferentes momentos e orientações da 

política indigenista. Inicialmente, atrelado ao projeto colonialista, de cristianização compulsória, 

passando pelo processo de extinção e assimilação pela subtração das línguas indígenas e transição 

para a língua portuguesa, até a década de 1970, e a articulação do movimento indígena e indigenista 

que passou a demandar políticas específicas para a oferta da educação para os povos indígenas 

(Gersen Baniwa, 2010), que foi impulsionado pela Constituição de 1988 e a garantia da especificidade 

indígena nos processos educacionais da Lei de Diretrizes e Bases (Berggamaschi & Bonin, 2010).  

A subversão de séculos de educação assimilacionista e integracionista demandou a luta por 

legislações especificas que atendessem às realidades socioeducacionais dos povos indígenas. Diante 

dessa necessidade de mudanças, a educação superior surgiu como pauta de interesse de lideranças e 

passou a compor as agendas políticas das primeiras organizações do movimento indígena no Brasil. 

Conforme apontou Cardenes (2018), ao situar a luta pelo acesso à universidade na narrativa de 

surgimento da União das Nações Indígenas (UNI) na década de 1970. Além da UNI, outras 

organizações e povos indígenas também reivindicaram o ingresso nas universidades, com destaque 

aos povos indígenas do Alto Solimões, Rio Negro, Mato Grosso e Roraima. 

Os cursos de licenciatura intercultural destinados à formação de professores indígenas foram 

instituídos pelo Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas Indígenas (PROLIND), 

criados a partir da Comissão Especial para elaborar políticas de educação superior indígena, no 

âmbito da Secretaria de Educação Superior do Ministério da Educação (MEC, 2004)., e as cotas para 

indígenas via programas de inclusão, por vestibulares ou por meio do ENEM, e garantidas pela lei de 

cotas de 2012 (MEC, 2012), mas que surgiram antes dessa marco normativo federal, como será 

exposto abaixo, e são resultado ou se contextualizam nestas lutas políticas. 

Tais esforços para produzir uma educação para os povos indígenas produz a ocupação das 

universidades como territórios indígenas, induzindo a indigenização dos percursos acadêmicos dentro 

das universidades, assim como as pesquisas realizadas em âmbito de graduação e de pós-graduação 

(Bergamschi e Leite, 2022; Cardenes, 2018; Jácome e Harayama, 2020).  

No atual Plano Nacional de Educação (Lei n° 13005/2014) (Brasil, 2014), o termo “indígena” 

consta em vinte artigos. Em específico ao nosso interesse de compreender a experiência dessas 

instituições do Ensino Superior, está a meta 12 de elevar a taxa bruta de matrícula, na qual a população 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 5 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

indígena está contemplada no item 12.5 (ampliação das políticas de inclusão e assistência estudantil) 

e 12.13 (relação a acesso, permanência, conclusão e formação de profissionais para atuação nessas 

populações). Nesses pontos específicos observamos que a legislação induz que a presença de 

indígenas no Ensino Superior seja realizada de forma a garantir a sua inclusão em programas de 

acesso e permanência de qualidade. 

Uma das estratégias adotadas para garantir o acesso dos povos indígenas ao ensino superior, 

respeitando o princípio da educação indígena diferenciada, foi a promoção de processos seletivos 

especiais — ou os chamados “vestibulares indígenas” —, voltados exclusivamente para os povos 

indígenas, compostos por provas discursivas e entrevistas. Esse modelo teve início em 2001 na 

Universidade do Estado do Mato Grosso (Unemat) e em instituições do Paraná (Cajueiro, 2007), é 

encontrado em diversas instituições, no ingresso em cursos específicos indígenas e de cursos 

regulares, e que surgiram antes da promulgação da Lei de Cotas, Lei n° 12.711/2012. Nas 

universidades em que existem processos seletivos especiais, sua implementação ocorre em resposta 

às demandas dos próprios povos indígenas, que vêm defendendo formatos de ingresso específicos, 

construídos a partir do diálogo entre movimentos indígenas e as instituições de ensino. 

O vestibular, enquanto instrumento de seleção de estudantes para o ingresso na educação 

superior, afere conhecimentos adquiridos ao longo da educação básica em nível médio, com destaque 

às áreas que compõem os currículos escolares de projetos políticos pedagógicos diversos e 

referenciados nas Diretrizes Curriculares Nacionais. 

Estes exames vestibulares são organizados por fases eliminatórias ou classificatórias, na qual 

os candidatos às vagas disponíveis em instituições de educação superior são submetidos a provas com 

questões objetivas de múltipla escolha, dissertativas e a escrita de redações com base em temas da 

atualidade. 

Criticados por não considerar as desigualdades socioeducacionais, regionais e étnicas do 

Brasil, os exames e vestibulares tradicionais das instituições de educação superior mobilizaram 

lideranças, organizações e coletivos indígenas na reivindicação de outros formatos que levassem em 

conta a realidade destes povos. Assim, antes mesmo da consolidação constitucional das políticas de 

ação afirmativa por meio da reserva de vagas para indígenas em universidades públicas, houve a 

criação de processos seletivos “simplificados” ou “especiais” destinados a esses públicos. 

Os processos seletivos especiais buscavam a adaptação do regramento, da burocracia, do local 

de aplicação das provas e dos conteúdos avaliativos, produzindo documentações para comprovação 

da identidade étnica, manifestação de apoio das lideranças comunitárias, realização de provas em 



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 6 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

localidades distantes das sedes das instituições de educação superior e até mesmo a possibilidade de 

uso das línguas indígenas em provas de redação. 

A mobilização de organizações, lideranças indígenas, secretarias de educação e o número de 

candidatos, demonstrou não apenas o interesse dos povos indígenas por esses vestibulares de caráter 

especial como também possibilitou que as instituições de educação superior percebessem que não há 

um modelo homogêneo de ensino médio no Brasil. 

O acesso ao ensino médio pelas comunidades indígenas, diante da diversidade de realidades 

estaduais e regionais, resultou em uma diversidade de arranjos e estratégias: para que os egressos do 

ensino fundamental continuassem seus estudos em escolas situadas nas cidades, nos moldes do ensino 

modular do Estado do Pará ou por meio de projetos de educação de jovens e adultos que ocorrem nas 

aldeias, tanto na educação presencial, quanto na Educação à Distância por videoconferência, como é 

o caso do Amazonas. No caso do Estado do Pará, o Sistema de Organização Modular de Ensino surgiu 

em 1982, a partir da Resolução do Conselho Estadual de Educação (CEEPA, 1982). Entretanto só foi 

devidamente regulamentado pela lei 7.806/2014 definindo os parâmetros do Ensino Médio Modular 

Indígena e estabelecendo que conteúdos fossem ofertados em até quatro blocos condensados de 

disciplinas ao longo do ano letivo. 

Entretanto, a partir dessas estratégias para a oferta do ensino médio para povos indígenas, 

acumulam-se alguns problemas: o ensino em língua portuguesa como primeira língua para indígenas 

que podem ou não ser bilíngues, o “enfraquecimento” das línguas indígenas pela pormenorização das 

disciplinas de notório saber, o distanciamento do cotidiano destes povos como matéria-prima para as 

reflexões do processo formativo e a instrumentalização de conceitos como interculturalidade e 

educação diferenciada. 

Evidenciam-se nesta cadeia, relações contraditórias e incômodas de estudantes indígenas 

pressionados para demonstrar habilidades de comunicação numa variedade de usos da língua 

portuguesa, de socialização com dinâmicas, fluxos e referências socioculturais e tecnológicas 

variadas e que produzem desigualdades. 

1 - Ocupar a universidade 

Segundo os dados do IBGE (2023), a população indígena totalizava 1.694.836 pessoas em 

2022, correspondendo a 0,83% do total, com maior concentração na região Norte (44,48%) e no 

Nordeste (31,22%). Os microdados do Censo do Ensino Superior de 2022 (INEP, 2024) indicam que 

20.304 indígenas ingressaram em cursos superiores naquele ano, sendo 42,1% em instituições da 

região Sudeste – proporção semelhante à observada em outros grupos classificados por raça/cor, 

conforme os critérios do IBGE (Tabela 1). 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 7 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

Tabela 1 - Ingressantes no ensino superior, por região e raça/etnia, no Brasil, 2022 

 BRANCA PRETA PARDA AMARELA INDIGENA 
SEM 

INFORMAÇÃO 

 Abs. % Abs. % Abs. % Abs. % Abs. % Abs. % 

Total Geral 1739902 100 313149 100 1288796 100 65042 100 20304 100 1329764 100 

Centro-Oeste 127382 7,32 29298 9,4 148204 11,5 10124 15,6 2434 12 132159 9,9 

Nordeste 228849 13,15 67042 21,4 350172 27,2 11701 18 3549 17,5 234139 17,6 

Norte 84939 4,88 17899 5,7 173184 13,4 5356 8,2 3598 17,7 100929 7,6 

Sudeste 844688 48,55 166849 53,3 516138 40 29294 45 8549 42,1 605538 45,5 

Sul 453509 26,07 32011 10,2 100910 7,8 8463 13 2169 10,7 256082 19,3 

Sem informação 535 0,03 50 0 188 0 104 0,2 5 0 917 0,1 

Fonte: Censo da Educação Superior 2022 (Inep, 2024) 

 

Esses dados demonstram que as instituições privadas concentram a maior parte das matrículas 

e dos concluintes indígenas no ensino superior. Essa constatação aponta para a necessidade de 

investigações futuras, sobretudo no que tange a dados qualitativos que aprofundem as trajetórias de 

ingressos e as condições de permanência desses estudantes, complementando os estudos de Pereira 

(2017), Cardenes (2018) e Luna (2021). Essas pesquisas, realizados em instituições públicas, não 

compreendem a experiência de grande parte dos indígenas que ingressam em instituições privadas, 

conforme mostrado pelos dados apresentados acima. 

Ao reconhecer o viés e limite dessa abordagem, este estudo volta-se para duas universidades 

públicas e federais — a Universidade Federal de Goiás (UFG) e a Universidade Federal do Oeste do 

Pará (UFOPA) — com o objetivo de revelar tanto os avanços quanto os impasses das políticas de 

inclusão, em especial as tensões entre o modelo hegemônico de escolarização e as concepções de 

sucesso acadêmico dos estudantes indígenas. 

2 - Da aldeia à universidade: fragmento de uma trajetória para pensar o sucesso escolar 

Apresentamos a seguir dois relatos verossímeis, construídos a partir das interações dos autores 

com estudantes indígenas da UFOPA e da UFG, que ilustram trajetórias singulares, mas revelam 

elementos recorrentes nas experiências universitárias desses estudantes. Esses relatos foram 

desenvolvidos após o acúmulo de interação entre os autores com os estudantes indígenas da UFOPA 

e da UFG, e foram descritos como perfis verossímeis, uma estratégia analítica apresentada em outros 

estudos (Harayama 2022; Castro, 2020). 



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 8 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

2.1. Hacrepeux é uma Mulher Indígena, Nascida em Terra Indígena e Criada em Diferentes Aldeias de seu 

Povo. 

Foi na escola da aldeia que chegou a notícia do vestibular para estudar na universidade. A 

palavra edital veio por intermédio de um parente que já havia saído do território para estudar na cidade 

e também teve incentivo de algumas lideranças que fizeram uma reunião para explicar sobre o 

processo seletivo. Com mais perguntas do que respostas, ela ficou pensando se daria certo. Como 

poderia fazer para se inscrever? Como seria sair de casa e ir estudar na cidade? O que poderia aprender 

para ajudar a sua comunidade?  

Para se inscrever teve algumas dificuldades com habilidades e equipamentos que não possuía. 

O celular, principal ferramenta de comunicação, acessava com lentidão o site, e o sistema exigiu que 

criasse um e-mail, um login e senha. Além disso, demandou o preenchimento de formulário com 

perguntas que ela não entendia muito bem ou que não tinha como responder da maneira solicitada: 

Logradouro? Número da residência? CEP? Identidade de gênero? Anexar documentos mostrou-se 

difícil: fotografias precisavam estar no formato pdf e havia um limite de tamanho dos arquivos.  

Conseguiu realizar a sua inscrição com ajuda de uma professora da cidade que tinha um 

notebook e uma boa conexão de internet. Entendeu o que era o processo seletivo passando por cada 

uma das suas fases: o envio correto da documentação (homologação das inscrições), avaliação do 

currículo por meio de pontuação, entrevista com perguntas sobre a vida, trajetória escolar, sobre a 

cultura de seu povo e seu envolvimento e participação nos assuntos da comunidade. Escreveu uma 

redação em português e foi aprovada para ingressar numa universidade federal. 

Ficou muito feliz e preocupada. “Como que vai ser?”, “Será que vão me ajudar?”, perguntava-

se, mas não deixou desanimar. Com ajuda de seu esposo e após 22h de viagem, ela chegou à cidade. 

Sem muita certeza de como chegar ao campus da universidade, recorreu ao professor que conhecera 

na aldeia, que a orientou sobre o trajeto.  

Durante a primeira semana na cidade grande e na universidade, Hacrepeux esforçava-se para 

disfarçar suas impressões diante do movimento rápido das pessoas, com as formas que falavam a 

língua portuguesa, com a grandiosidade dos prédios, das salas de aula, das carteiras, dos quadros 

brancos, do refeitório com centenas de alunos e pelos e dos longos caminhos entre uma aula e outra.  

Naqueles dias iniciais, descobriu a possibilidade de solicitar bolsa de estudos para cobrir 

despesas de moradia, alimentação e permanência na universidade. E-mail, login, senha, perfil no 

portal gov.br, envio de documentos pessoais de familiares, comprovantes de renda e extratos 

bancários que atestassem sua “baixa renda per capita”. 

A expectativa da bolsa de estudos permitiu-lhe buscar acomodações próximas ao campus. Em 

conversa com colegas e com possíveis proprietários, percorreu os bairros próximos da universidade 

com a intenção de alugar uma quitinete ou um quarto, e deparou-se com perguntas como “Você veio 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 9 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

de onde?”, “Você tem filhos?”, “Tem marido?”, “Você é índia?”, “Quem vai pagar é o governo?” e 

“Quanto você recebe de bolsa Funai?”. As indagações reforçaram o constrangimento de assumir sua 

condição de indígena em ambiente urbano. 

Nas aulas, concentrava-se para ouvir e compreender uma variedade de palavras novas no 

vocabulário da sua segunda língua, o português. Estranhava o modo como os professores falavam em 

voz alta, forçava os olhos para ler letras pequenas que se emendavam umas após as outras e registrava 

tudo o que o professor escrevia no quadro em seu caderno.  

Silêncio e silenciamento surgem como estratégias pedagógicas próprias. O primeiro, em 

alguns casos, manifesta respeito ao professor e a mensagem que este quer transmitir. O segundo, 

protege a autoestima do constrangimento, da crítica a sua forma de se expressar e das diferenças que 

a sua presença produz em sala de aula.  

Os conteúdos abordados exigiam reflexões sobre realidades distantes do seu cotidiano. Assim, 

tomava sua própria cultura, sua realidade, como referência e objeto de comparação, um exercício nem 

sempre aceito nas dinâmicas de avaliação que privilegiavam respostas certas ou erradas. 

Ao final de cada dia, semana e semestre restava cansaço, preocupação e saudades. Sentia falta 

de ouvir e falar sua língua, de estar com sua família, de comer os alimentos que estava acostumada, 

da sensação de conforto e segurança no tempo da sua aldeia. Tudo isso que vivia da aldeia até a 

universidade, para alguns, resumia-se na palavra “dificuldade” e sua superação produziria um tipo de 

sucesso escolar.  

2.2. Mawari, Jovem Solteiro, do Sexo Masculino, da Etnia Wai Wai, Nascido na Aldeia Mapuera e Formado 

pelo Sistema Modular de Ensino Indígena. 

Ao concluir o ensino médio pelo sistema modular de ensino indígena, Mawari passou a 

receber o edital do vestibular indígena — ou processo seletivo especial — por meio de representantes 

da Secretaria de Educação, de professores e representantes da universidade. Já entre os grupos 

familiares, recorre-se a quem já realizou o processo para entender o que significa, de fato, estudar na 

universidade. Um tempo para estudar mais, para conhecer a universidade, ou um projeto para mudar 

a realidade da aldeia. O fato é que diversos desejos confirmam a vontade dos estudantes em ir para a 

universidade. 

Entre as trocas com os que já passaram pelo processo, a principal recomendação era afirmar 

a própria identidade: “Eu moro na aldeia”, “Falo a língua materna”, “Tenho cultura diferenciada”. 

Esses atributos são repassados como determinantes tanto na prova escrita quanto na entrevista. Apesar 

de ser um processo específico para indígenas, a concorrência é intensa.  



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 10 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

O processo seletivo dividia-se em duas etapas: a redação em português sobre temas atuais para 

os povos indígenas e, em seguida, uma quantidade reduzida de candidatos é convocado para uma 

entrevista com banca que questionava os projetos e motivações do candidato no curso superior. 

 O candidato aprovado era então convocado a se apresentar na universidade para matrícula e 

habilitação. A grande quantidade de documentos a serem apresentados que é incomum, até mesmo 

para os estudantes citadinos, se torna um desafio para os estudantes indígenas, que ainda precisam de 

declarações das lideranças indígenas e de órgãos como da FUNAI. Esse rito coletivo de habilitação 

marcava também o ingresso de Mawari no ambiente urbano e na condição de estudante. Não é 

incomum os relatos sobre a recusa de aluguel em áreas centrais para estudantes indígenas, justificada 

por suposta “incapacidade de conservação” ou “aglomerações excessivas” de indígenas no mesmo 

imóvel. Essa realidade da pressão imobiliária obriga estudantes a optarem pelo aluguel em ocupações 

ou nas franjas da cidade, onde o acesso à universidade é dificultado, enfrentando longos 

deslocamentos, insegurança e o estigma social de morador de zona periférica.  

Na universidade, as barreiras iam além da habitação. Enquanto, na cidade, a presença indígena 

pode ser disfarçada pela reclusão dentro das casas e bairros periféricos ou pela adoção de roupas bem 

lavadas, maquiagem e perfume para acessar espaços “de brancos”, no ambiente acadêmico, embora 

mediado pelas políticas de assistência e permanência, é preciso transpor um ritmo burocrático distinto. 

Afinal, na educação universitária, a existência do estudante se faz presente no mundo digital. A 

inserção do estudante no Sigaa e a universalização do número de CPF como validador ao acesso a 

diversas políticas universitárias coloca o estudante dentro de um ritmo burocrático novo e 

naturalizado dentro das microrrelações universitárias. O estudante é incorporado dentro de um ritmo 

e cotidiano que se difere, e em muito, do tempo da escola modular e do ensino escolar indígena. O 

turno único em uma escola dentro da aldeia passa a ser o de turnos extensos e que incluem longos 

trajetos de transporte e a permanência em salas e saguões que não se assemelham aos espaços comuns 

da aldeia. 

Nesse processo de adaptação à rotina universitária muitos estudantes adotam a postura do 

silêncio como estratégia de autoproteção, buscando passar despercebidos na vida universitária para 

evitar que sua dificuldade de adaptação se torne um assunto público e motivo de vexame pessoal. 

Afinal, não se demanda o conhecimento em português, mas se pressupõe o uso do notebook para 

realizar relatórios e apresentações. A naturalização do uso do celular e do notebook, por exemplo, é 

suprido com a contração de dívidas e empréstimos, e que muitas vezes dilapida os poucos recursos 

dos parentes que ficaram na aldeia. As diferenças entre o ambiente da aldeia e da universidade são 

naturalizadas, e não passam por mediações práticas e simples, como o uso do banheiro, o uso dos 

restaurantes universitários e o uso da biblioteca. É nesse encontro que o currículo oculto se torna mais 

violento. E não raro o estudante indígena é avaliado por uma forma de se portar nos espaços 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 11 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

educacionais que é resultado do processo de escolarização dos estudantes brasileiros, e não 

necessariamente componentes curriculares. O formato da letra, o estilo da roupa, a forma como se 

senta e circula pelos espaços. Apesar de ter adentrado a universidade com políticas de ações 

afirmativas, o modelo de avaliação não é diferenciado e pressupõe que todos os estudantes passaram 

pelos mesmos processos em sua educação formal. Sobretudo no uso do português como língua franca, 

e o seu uso no padrão formal como a única aceita. Nos momentos de socialização interétnica, as 

piadas com os usos incorretos do português, sobretudo a flexão de gênero e conjugação dos verbos 

são compreendidos como erro, e não como modos do uso do português. 

É nesse cenário que os próprios estudantes indígenas, mesmo criando grupos e coletivos de 

estudantes, acabam por se adequar à rotina e às expectativas institucionais sobre a sua presença. E 

acabam apagando as violências institucionais estruturais nos momentos do fracasso, justificando-os 

em pessoais (culpa minha) ou étnico-culturais (porque sou indígena). E apontando como a experiência 

indígena na universidade torna-se em um processo de silenciamento do que caracterizamos como 

sendo um racismo estrutural pedagógico por meio de dispositivos do fracasso escolar e da 

medicalização. 

3 - Racismo estrutural pedagógico: fracasso escolar e medicalização na educação superior 

indígena 

Como exposto até o momento, a inclusão dos povos indígenas nas universidades é resultado 

dos movimentos indígenas que reivindicaram processos diferenciados de entrada, demanda que está 

expressa no último Plano Nacional de Educação (Brasil, 2014). Entretanto, a análise dos microdados 

do Censo da Educação Superior (INEP, 2024) indicam que apesar das leis de cotas e dos esforços das 

políticas públicas, a grande parte dos estudantes indígenas ainda está matriculada no sistema privado 

de ensino. Mesmo focando em experiências de universidades públicas, este estudo evidencia 

elementos persistentes do racismo estrutural pedagógico que ainda é permanente no desenho e nos 

procedimentos e regulamentos acadêmicos das instituições de ensino de nível superior. 

Para tanto torna-se importante delimitar o escopo do que entendemos por racismo estrutural 

pedagógico. 

Como já estabelecido pela literatura da área, o termo “raça” foi cunhado a partir de teorias 

biológicas com forte embasamento social, a partir de concepções civilizatórias advindas do continente 

europeu, baseado no pressuposto de que todos seres humanos seriam parte da mesma espécie humana, 

mas de raças diferentes distribuídos em variados graus de evolução. A esse entendimento foi-se dado 

o nome de racismo científico (Schwarcz, 1993). 



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 12 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

A teoria do racismo científico é parte constitutiva do imaginário e história do pensamento 

social brasileiro tendo seus primeiros expoentes e intelectuais trabalhado sobre o tema da 

miscigenação do povo brasileiro em trabalhos científicos e no desenvolvimento de políticas públicas, 

como o caso do médico e antropólogo Nina Rodrigues no século XIX. 

É nesse processo de medicalização do termo raça que médicos-cientistas assumiram que 

grupos não-brancos seriam inerentemente incapazes de serem educados ou ‘civilizados’. E desde 

então, apesar de não ser um termo que explique a diversidade humana do ponto de vista biológico, é 

categoria social e política importante, sobretudo no que tange a evidenciação da perpetuação de 

práticas de exclusão sistemáticas de pessoas e grupos não-brancos.  

Como aponta Naomi (2017, s.p), “Em filosofia, o racismo tem sido caracterizado como 

atitudes e ações de indivíduos que afetam não-brancos de forma injusta e estruturas sociais ou 

instituições que privilegiam pessoas brancas e desprivilegiam pessoas não-brancas”. 

Podemos também definir, conforme Silvio Almeida (2018, s.p): 

“Racismo é uma forma sistemática de discriminação que tem a raça como fundamento, e que 

se manifesta por meio de práticas conscientes ou inconscientes que culminam em 

desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do grupo racial ao qual pertençam”. 

É sobretudo em sua dimensão inconsciente que o racismo se torna em um fenômeno 

estruturante e estrutural da realidade analisada. Essa caracterização como fenômeno de ordem não 

individual deve, entretanto, ser utilizada de forma técnica e não como elemento que desimpeça a 

responsabilização das atitudes individuais. O que a caracterização do racismo estrutural viabiliza 

analisar é o conflito presente e inerente às relações interétnicas, por meio de atitudes e 

comportamentos, e em contextos institucionais, por meio de regras e normativas. 

Nesse sentido, Almeida (2018, s.p) aponta: 

“Nesse caso, as relações do cotidiano no interior das instituições vão reproduzir as práticas 

sociais corriqueiras, dentre as quais o racismo, na forma de violência explícita ou de 

microagressões – piadas, silenciamento, isolamento etc. Enfim, sem nada fazer, toda 

instituição irá se tornar uma correia de transmissão de privilégios e violências racistas e 

sexistas.” (Almeida, 2018).  

Ressalta-se outro complicador no contexto brasileiro que é a dificuldade na caracterização da 

prática racista para grupos não-brancos e não afrodiaspóricos. O tema do racismo contra povos 

indígenas foi silenciado pelo histórico de políticas de tutela aos povos indígenas que não os 

consideravam sujeitos políticos apesar dos inúmeros registros historiográficos que demonstram o 

protagonismo indígena na garantia de seus interesses e existência (Milanez, 2019). 

Nesse sentido, o que apontamos com o termo racismo pedagógico estrutural aos povos 

indígenas é salientar que o modelo existente da universidade se torna um espaço privilegiado de 

reprodução e manutenção de educação homogeneizadora que é oferecida aos estudantes indígenas 



Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 13 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

sem as devidas mediações e adaptações estruturais. Os casos relatados das estratégias de auto-

silencimento demonstram que mesmo após entrarem nas universidades os indígenas permanecem 

silenciados e não tem suas especificidades incorporadas por não condizerem com os modelos de 

monitoramento e avaliação oficiais que são baseadas em métricas padronizadas de sucesso. Nesse 

ponto, o processo que analisamos assemelha-se à discussão dos processos de produção de fracasso 

escolar da década de 1990 (Patto, 2022), em que a abertura das escolas às classes populares era 

permeada de julgamentos morais traduzidos em notas e em conceitos, e na retenção dos escolares 

como comprovação ‘“prova científica” de que não eram moralmente prontos para acessarem a escola 

e participar do projeto da escolarização cidadã. 

Entretanto, de forma mais ativa, os estudantes indígenas continuam defendendo a sua 

permanência nas universidades, mas o racismo estrutural pedagógico manifesta-se em retenções, 

abandono em grupos de trabalho e nas mesas do restaurante universitário, e nas ocasiões em que se é 

exigido o “comportamento ideal” a partir do estereótipo de um estudante imaginado. E resulta na 

busca dos próprios estudantes por explicações para essa marginalização por meio de apoio 

pedagógicos, suplementos alimentares para aprimorar a memória, entre outras estratégias que 

internalizam a precariedade dos processos de permanência e inclusão como processos individuais, 

como no processo de medicalização da educação (Foucault, 1979; Amarante, et al., 2017; Minakawa, 

et al., 2019; Guarido, 2007) que se atualiza constantemente sob forma de diagnósticos de deficiências 

e transtornos (Collares, Moysés & Ribeiro, 2013; Viégas, Oliveira & Messeder Neto, 2023) que 

produzem assujeitamentos que impossibilitam o questionamento e alteração do modelo de educação 

baseada na lógica de produção capitalista (Chapman, 2023) . 

Um problema que se agrava quando é associado ao componente indígena, em que existe 

carência da institucionalização de estratégias para a condução das demandas e especificidades da 

permanência da diversidade, seja no uso do nome indígena nos registros oficias, o acolhimento das 

famílias que acompanham os estudantes nos estudos na cidade, a ausência do letramento digital, a 

ausência de mediadores no contexto urbano para acolher os casos de violência, na ausência de 

medidas para conter violências nas relações aluno-professor e aluno-aluno, entre outras que ocorrem 

a partir de ações de docentes, técnicos ou estudantes, mas nem sempre sedimentadas em instrumentos 

institucionais. 

Após algumas décadas de inserção de povos indígenas no ensino superior, a real inclusão é 

resultado de esforços cotidianos de grupos internos às instituições de ensino, e promoveu algumas 

mudanças estruturais no fluxo de acesso e permanência desses estudantes, mas que devem ser 

observados como pontes frágeis para a garantia do acesso aos povos indígenas. Já que dependem de 

articulações entre atores que transitam de forma precarizada dentro das instituições. 



Racismo estrututal pedagógico na educação superior indígena: reflexões a partir de duas universidades 14 
 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

É fundamental garantir que o acesso dos estudantes indígenas à universidade promova 

pluralização e diversidade epistemológica, em vez do silenciamento epistemológico, estigmatização 

e o adoecimento.  

Referências 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018. 

 

AMARANTE, Paulo; FREITAS, Fernando. Medicalização em psiquiatria. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2017. 

 

BANIWA, Gersem. Educação escolar indígena: estado e movimentos sociais. Revista da FAAEBA: 

Educação e Contemporaneidade, Salvador, v. 19, n. 33, p. 35–49, jun. 2010. Disponível em: 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-70432010000100004&lng=en&nrm=iso. 

Acesso em: 23 maio 2025. 

 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida; BONIN, Iracema T. Povos ameríndios e educação: apresentando e 

contextualizando o tema – nota introdutória. Currículo sem Fronteiras, v. 10, p. 5–11, 2010. 

 

BRASIL. Decreto nº 6.861, de 27 de maio de 2009. Dispõe sobre a Educação Escolar Indígena, define sua 

organização em territórios etnoeducacionais e dá outras providências. Diário Oficial da União: Seção 1, 

Brasília, DF, 28 maio 2009. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 

Diário Oficial da União: Seção 1, Brasília, DF, 23 dez. 1996. 

 

BRASIL. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Institui reserva de vagas para instituições federais. Diário 

Oficial da União: Seção 1, Brasília, DF, 30 ago. 2012. 

 

BRASIL. Plano Nacional de Educação. Brasília, DF: MEC, 2014. 

 

CAJUEIRO, Rodrigo. Os povos indígenas em instituições de ensino superior públicas federais e estaduais do 

Brasil: levantamento provisório de ações. 2007. Disponível em: 

https://flacso.redelivre.org.br/files/2013/02/1018.pdf. Acesso em: 10 jun. 2025. 

 

CASTRO, Rosana. Economias políticas da doença e da saúde: uma etnografia da experimentação 

farmacêutica. São Paulo: Hucitec, 2020. 

 

CHAPMAN, Robert. Empire of Normality: Neurodiversity and Capitalism. London: Pluto Press, 2023. 

 

COLLARES, Célia A. L.; MOYSÉS, Mônica A. A.; RIBEIRO, Mônica C. F. (Orgs.). Novas capturas, 

antigos diagnósticos na era dos transtornos: memórias do II Seminário Internacional Educação 

Medicalizada: dislexia, TDAH e outros supostos transtornos. Campinas: Mercado de Letras, 2013. 

 

CORREA XACRIABÁ, Célia Nunes. O barro, o genipapo e o giz no fazer epistemológico de autoria 

Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada. Brasília: UnB, 2018. 

 

FOUCAULT, Michel. O nascimento da medicina social. In: A microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 

1979. p. [–]. 

 

GUARIDO, Rogério Luiz. A medicalização do sofrimento psíquico: considerações sobre o discurso 

psiquiátrico e seus efeitos na educação. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 33, p. 151–161, 2007. 

 

HARAYAMA, Rui Massato. Algumas considerações sobre a pesquisa antropológica na interface com a 

saúde mental e a medicalização. In: OLIVEIRA, Esmael Alves de (Org.). Diálogos contemporâneos sobre 

corpo(s), sujeito(s) e saúde. Salvador: Segundo Selo, 2022. p. 97–118. 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-70432010000100004&lng=en&nrm=iso
https://flacso.redelivre.org.br/files/2013/02/1018.pdf


Rui Massato Harayama  e Luciano Cardenes Santos 15 

 

PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 43, n.1 p. 01-15, jan./mar. 2025 

 

 

IBGE. Censo 2022: panorama. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: 

https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/. Acesso em: 15 jun. 2025. 

 

INEP. Censo da Educação Superior 2022: microdados. Brasília, DF: Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, 2024. 

 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação para manejo do mundo: articulando e construindo saberes. 

Articulando e Construindo Saberes, v. 4, 2019. 

 

LUNA, Willian Fernandes. Indígenas na escola médica no Brasil: experiências e trajetórias nas 

universidades federais. Botucatu: Unesp, 2021. 

 

MILANEZ, F.; SÁ, L.; KRENAK, A.; CRUZ, F. S. M.; RAMOS, E. U.; JESUS, G. dos S. de. Existência e 

diferença: o racismo contra os povos indígenas. Revista Direito e Práxis, Porto Alegre, jul. 2019. 

 

MINAKAWA, Marcia Michie; FRAZÃO, Paulo. Bases teóricas dos processos de medicalização: um olhar 

sobre as forças motrizes. São Paulo: Hucitec, 2019. 

 

MUNDURUKU, Daniel Monteiro Costa. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970–

2000). São Paulo: USP, 2010. 

 

NAOMI, Zack. The Oxford Handbook of Philosophy and Race. New York: Oxford University Press, 2017. 

 

PARESÍ, Francisca Navantino Pinto de Angelo. Educação escolar indígena entre os povos de Mato Grosso: 

cinco casos, cinco estudos. Rio de Janeiro: UFRJ, 2018. 

 

PATTO, Maria Helena Souza. A produção do fracasso escolar: histórias de submissão e rebeldia. São 

Paulo: Intermeios, 2015. 

 

PEREIRA, Terezinha do Socorro Lira. Os indígenas e o ensino superior na Amazônia: realidade e 

perspectivas da política de ação afirmativa da Universidade Federal do Oeste do Pará (2010–2015). 

Santarém: UFOPA, 2017. 

 

POTYGUARA, Rita. Povos indígenas e democratização da universidade no Brasil (2004–2016). Rio de 

Janeiro: Mórula, 2022. 

 

SANTOS, Luciano Cardenes. Da tutela à interculturalidade: projetos indigenistas, educação superior e 

autonomia Ticuna. Campinas: Unicamp, 2018. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão racial no Brasil 

(1870–1930). São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

TASSINARI, Antonela M. I.; GRANDO, Bruna (Orgs.); ALBUQUERQUE, Marcelo A. S. Educação 

indígena: reflexões sobre noções nativas de infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis: Editora da 

UFSC, 2012. 

 

VIÉGAS, Lygia de Sousa; OLIVEIRA, Elaine Cristina de; MESSÉDER NETO, Hélio da Silva. 

Existirmos, a que será que se destina? Medicalização da vida e formas de resistência. Salvador: 

Edufba, 2023. 
 

https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/

