
- -

- ---...----­

Imaginário social e a educação: 
uma aproximação necessária 

Valeska Fortes de Oliveira" 

Imaginação, imaginárib, imagens, representações simbólicas, 
míticas - essas expressões foram durante muito tempo banidas do 
pensamento considerado científico e legítimo, por caracterizarem 
um campo "perigoso", onde a preocupação com a constatação fica­
ria prejudicada. A imprecisão desses conhecimentos os coloca em 
choque com aqueles comprovados por demonstração através de 
atividade racional. A própria cientificidade fica "abalada", porque 
"científico é o conhecimento que pode ser comprovado". Esse é o 
objeto de análise que estamos nos propondo explicitar a partir des­
se ensaiO. 

Temos toda uma tradição que, podemos dizer, culmina com as 
posições de Descartes e que negligencia o universo simbólico. 
Como afinna Durand (1988, p.25), 

A mais evidente depreciação dos símbolos que a história de 
nossa civilização apresenta é certamente aquela que se mani­
festa no cientista saido do cartesianismo 

o cartesianismo representou a crença ilimitada na razão e as 
matemáticas encarnavam, de maneira exemplar, a preocupação com 
a certeza científica. O final do século XVI e o século XVII vão ser 
marcados por duas orientações metodológicas: a perspectiva empi-

Professora Assistente do Departamento de Administração Escolar da 
Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) e Doutoranda em Educa­
ção na Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). 

PERSPECTIVA. Florianópolis, UFSC/CED, NUP, n.19, p.131-142. 

-----------------=� 



132 • Valeska Fortes de Oliveira 

rista, representada por Francis Bacon que sl,lstenta uma ciência 
alicerçada na experimentação e observação, e a perspectiva que 
inaugurou o que passou a ser conhecido por racionalismo moderno. 
O racionalismo a partir de Descartes sublinha o caráter ocultante da 
sensação, colocando a base do saber sob o império da razão. Para 
conhecer aquilo que está para lá das nossas representações sensí­
veis, não podemos, nem devemos apoiar-nos nas nossas representa­
ções sensíveis. O conhecimento da realidade externa se funda, com 
Descartes, na idéia inata de Deus e na demonstração de que a esta 
idéia corresponde um conteúdo real. Ao contrário do que pode pa­
recer, a concepção de conhecimento a priori não está relacionada à 
idéia de um conhecimento que se distancia da realidade e que se fe­
cha sobre si mesmo. O conhecimento a priori é aquele que ultra­
passa a experiência - dimensão considerada ocultante para Des­
cartes. 

O que importa salientar aqui é o aspecto racional sobre o fazer 
humano, que desemboca na Ciência ou nas grandes construções 
filosóficas. Não só sobre uma teoria do conhecimento, mas inclusi­
ve sobre a "realidade" sócio-histórica humana. Alguns vão falar 
inclusive na história como "realização da razão". O desmerecimen­
to da dimensão imaginária social, em detrimento da dimensão pu­
ramente racional, relegou o simbólico à religiosidade, à fantasia 
produzida pelo espírito, não sendo mais objeto de compreensão 
racional. Seria como um subproduto do humano, ligado ao pensa­
mento mítico, arcaico e religioso, inferior à racionalidade produzi­
da pela modernidade, incapaz de expressar a dimensão própria do 
humano. 

Mas a razão que proponho trazer para esta análise, não se re­
mete à concepção clássica, que dicotomiza o universo, aparência e 
essência, racional e imaginário, alma e corpo, etc. É preciso uma 
razão aberta, que conserve o potencial crítico da realidade, mas que 
não seja a única dimensão que realize o humano. 

Mesmo a modernidade ocidental construiu um imaginário, o 
da expansão ilimitada do domínio racional, de progresso, de desen­
volvimento alicerçado na concepção de que a Ciência daria todas as 
respostas aos nossos problemas.\ 

Segundo Chevalier e Gheerbrant (1994, XXXIX), 



Imaginário social e a educação: uma aproximação necessária. 133 

No entanto, imaginar não é demonstrar. As dialéticas são de 
ordem diferente. Os critérios do simbolismo serão, por um 
lado, o correlacionamento do incomensurável; os do raciona­
lismo, a moderação, a evidência e a coerência científicas. (... ) 
Se, por um lado, essas atitudes devem guardar suas caracte­
rísticas específicas, por outro lado, ambas respondem a ne· 
cessidades, cada qual em sua categoria. O próprio progresso 
das ciências, principalmente das ciências do homem, exige 
sua coexistência. 

DURAND (1988, pAI) vai chamar a atenção para a nossa era, 
que toma consciência da importância das imagens simbólicas gra­
ças à contribuição da patologia psicológica e da etnologia. As duas 
ciências revelam ao indivíduo nonnal e civilizado, que as suas re­
presentações limitavam-se com as representações do neurótico, do 
delírio ou dos "primitivos". Tem, então, uma hermenêutica das 
imagens do mecanismo pelo qual se associam os símbolos, e a pes­
quisa em tomo desse universo. Analisando o que vai chamar de 
hennenêuticas redutoras, em que situa a psicanálise de Freud, 
aponta para a redução empobrecedora que esta faz do símbolo. A 
atribuição de um determinismo que faz do símbolo um simples 
efeito-signo, com uma causalidade única - o império da libido -, 
passa, segundo Durand, a representar um sistema explicativo uní­
voco e redutor. 

Após essas considerações, explicito como estão sendo concei­
tuadas essas expressões - imaginar, imaginário, imaginação, re­
presentação - quando evocadas no conteúdo do texto. 

O conceito de imagem ocupa no mundo contemporâneo um 
lugar central. "Centrar', entre aspas, segundo MATOS (1991, 
p.IS), em se tratando de um mundo de imagens, 

(... ) contrariamente à luz da construção platônica e cartesiana 
do conhecimento, sem centro, sem ponto fixo, inconstante, im­
permanente. Ela exigiu o desencantamento do mundo: por um 
lado, as Formas, as essências luminosas, eternas e verdadei­
ras; por outro, o sujeito abstrato do puro pensamento de si ­
aquele que não tem dor a mitigar, nem esperanças a realizar. 
Ambos implicaram um universo desenfeitiçado, demitizado, 
"sem qualidades", racional. 

O mágico, o mítico, o sagrado será o antagonismo que a ratio 
procura eliminar. A racionalidade constrói um conceito de nature­
za, despojando-a de seus aspectos sagrados e proféticos, desencan­
tando o mundo. O real pode então ser conhecido pelo sujeito do 



134 • Valeska Fortes de Oliveira 

conhecimento. 
A etimologia da noção de imagem, como instância intermedi­

ária entre o sensível e o inteligível, é, segundo MATOS (1991, 
p.16) imaterialidade material. A concepção de uma racionalidade 
que pretende dominar o objeto sem contato direto com ele, colo­
cando que todos os males possíveis são imaginários, aponta cla­
ramente para o desprestígio dos saberes de outra ordem. 

Entretanto, como aponta CASSlRER (1977, p.50), 

O homem já não pode fugir à própria consecução. Não vive 
num universo puramente físico, mas num universo simbólico. A 
linguagem, o mito, a arte e a religião são partes deste univer­
so. São os vários fios que tecem a rede simbólica, a teia ema­
ranhada da experiência humana. 

Já não é dada ao homem a condição de enfrentar a realidade 
de forma direta, desprestigiando as instâncias intermediárias. Pas­
sou a en~lver-se em formas linguísticas, em imagens artísticas, em 
símbolos, em mitos, em ritos e não pode dispensar essas interposi­
ções desse universo. 

Vivemos imersos num mundo de emoções imaginárias, entre 
sonhos e fantasias, entre esperanças e expectativas, ilusões e desi­
lusões. Não estamos aqui direcionando a análise para uma apologia 
da superstição, mas reafirmando que a definição do homem como 
animal racional não perde a sua potência explicativa, mas se mostra 
uma expressão reduzida no sentido de "dar conta" da riqueza das 
formas da vida cultural do homem. Argumentando a favor dessa va­
riedade cultural da vida humana, CASSlRER (1977, p.51) sugere 
que 

... , em lugar de definir o homem como um animal rationale, 
deveríamos defini-lo como um animal symbolicum. 

Apresentando o imaginário na relação pedagógica, Postic 
(1993, p.13) afirma que 

Imaginar é evocar seres, co\locá-los em determinada situação, 
fazê-los viver como se quer. É criar um mundo a seu bel-pra­
zer, libertando-se.Tudo é possível. Tudo acontece. Na vida ar­
tística, imaginar é um ato criador. Na vida cotidiana, imaginar é 
uma atividade paralela à ação que exercemos ligada à realida­
de. A imaginação é um processo. O imaginário é seu produto. 



Imaginário social e a educação: uma aproximação necessária. 135 

Segundo o autor mencionado acima, a imaginação é uma ati­
vidade de reconstrução do real, a partir dos significados que atribu­
ímos aos acontecimentos ou das repercussões que estes causam em 
nós. O imaginário estaria povoado de representações simbólicas do 
real. Etimologicamente, ressalta que imaginação é solidária de 
imago, representação, imitação e de imitar, imitar, reproduzir. 'A 
imaginação caberia imitar modelos exemplares, - as Imagens -, 
ela as reproduziria, as reatualizaria. 

Apresentando o vocabulário do simbolismo, DURAND (1988, 
p.ll) salienta que sempre foi presente a confusão no uso da-s ter­
mos relativos ao imaginário. Presume que isso se deve à desvalori­
zação atribuída à imaginação no pensamento da antiguidade clássi­
ca e do ocidente. Aponta que a consciência dispõe de duas formas 
de representar o mundo: uma direta, onde a própria coisa parece 
estar presente na mente; a outra indireta, quando o objeto não pode 
se apresentar diretamente à sensibilidade. No caso de consciência 
indireta, o objeto ausente é re-(a)presentado à consciência por uma 
imagem, no mais amplo sentido do termo. 

O símbolo se define, primeiramente, como pertencente à cate­
goria do signo. Mas a maioria dos signos são apenas subter­
fúgios de economia, remetendo a um significado que poderia 
estar presente ou ser verificado. É assim que um sinal sim­
plesmente precede a presença do objeto que representa. 

Assim, buscamos no mundo das imagens, dos símbolos um si­
gnificado situado no plano racional. Essas relações que estabele­
cemos são o centro da nossa vida imaginária. 

CASTORIADIS (1982, p.142) vai referir-se ao simbólico 
como uma referência a tudo que se apresenta para nós, no mundo 
social-histórico. Os atos individuais e coletivos não se esgotam no 
simbólico, mas são impossíveis fora de uma rede simbólica. 

Subsiste um componente essencial e para os nossos propósi­
tos, decisivo: é o componente imaginário de todo símbolo e de' 
todo simbolismo,em qualquer nivel que se situem. ( .. ) 

As profundas e obscuras relações entre o simbólico e o imagi­
nário aparecem imediatamente se refletimos sobre o seguinte 
fato: o imaginário deve utilizar o símbolo, não somente para 
exprimir-se, o que é óbvio, mas para existir, para passar do 
virtual a qualquer coisa a mais. 

Nesse sentido, as diferentes instituições criadas hoje pela so­



136 • Valeska Fortes de Oliveira 

ciedade, têm a sua existênçia simbólica. A dimensão imaginária é 
presente e é ela que cria formas que se enraízam no histórico, para 
que se façam universais, sancionadas e legitimadas racionalmente. 

Como seres bio-ético-culturais que somos, dotados de um po­
der de autodeterminação por nossas finalidades subjetivas e, por 
isso, capazes de viver a vida em uma realidade fisico-imaginária 
(simbólica). É sob esse prisma que se coloca a faculdade de desejar 
estabelecer os fins imaginários que dirigem o conjtU1to da vida 
humana, que inaugura algumas formas institucionais, algumas for­
mas de relacionamento, de convivência e abandona outras que não 
as representam mais. 

Para dentro dos muros da escola... Há lugar para a 
imaginação nesse espaço? 

O vocabulário do universo imaginário não somente tem sido 
esquecido como negligenciado pelos nossos estudos e produções na 
área da educação. Temos compreendido o altU1o, o professor, os 
agentes do processo educativo a partir da sua cognição, da sua ra­
zão. O que se distanciou da preocupação racionalizante recaiu sob 
o enfoque de um psicologismo na educação, que se preocupa com o 
altU10 como pessoa, mas com um desdobramento necessário no 
conhecimento para o controle no processo de ensino e de aprendi­
zagem. Não estamos tratando aqui de imaginário como conheci­
mento individual do aluno. Trata-se, sim, de concebermos os ima­
ginários, se assim podemos falar, do ponto de vista do instituído 
socialmente e das possibilidades do instituinte enquanto capacidade 
de criação histórica dos agentes. 

Entendo que o discurso e a proposta educativa centrada em 
apenas uma dimensão da razão, se podemos falar de uma razão 
multi facetada, não colocando assim. o universo imaginário como 
confronto ao universo racional, centrando somente a preocupação 
no homo faber, mostra-se limitado, não respondendo mais a uma 
série de exigências que se colocam no âmbito da educação escolar. 
Temos, por exemplo, o problema da violência colocada no âmbito 
mais geral da sociedade, mas que se apresenta intensamente no 
ambiente da escola. Como discutir, como enfrentar essa problemá­
tica, quando não nos aproximamos dos altU1os, tentando conhecê­
los numa outra dimensão, que não seja a de um número da chama­



Imaginário social e a educação: uma aproximação necessária. 137 

da. Como entender o processo de agrupamento dos adolescentes, 
nas suas tribos pós-modernas: as gangues. Como entendê-los se não 
conseguimos nos aproximar da sua linguagem diferenciada, da sua 
forma de perceber e tratar as coisas e as pessoas? O que estão que­
rendo demonstrar e o que têm a dizer através das suas manifesta­
ções violentas. O que é a violência e o que não é violência para os 
alunos adolescentes que estão na escola hoje? O que tem sido ca­
racterística da adolescência, em termos de comportamento, perce­
bida nos diferentes grupos e classes sociais? 

Um outro exemplo de como nossas preocupações, enquanto 
educadores, manifestam-se de forma insatisfatória, sem conseguir 
uma aproximação de soluções significativas, diz respeito à forma­
ção do leitor na escola. Não é dificil encontrar na produção teórica 
da educação, um número significativo de trabalhos que constatam a 
ausência do aluno leitor, de como se trabalha pouco a leitura na 
escola, da necessidade de se desenvolver a leitura desde bem cedo, 
com a criança na idade pré-escolar. Mas, conhecemos o gosto dos 
alunos com os quais temos trabalhado ? Por que não gostam ou 
gostam de ler, e o que gostam de ler, tem sido problema de pesqui­
sa por parte das escolas? Se tivéssemos maior proximidade, não 
somente no sentido de tempo, mas de intensidade, do imaginário 
dos nossos alunos, tornaríamos mais significativa a solução para 
uma preocupação extremamente necessária que é a formação do 
leitor, capaz de exercitar a sua cidadania com criatividade, sendo 
um agente instituinte na sociedade. 

O paradigma do trabalho, proposto pela análise marxista da 
educação, bem como a ordem do econômico, não conseguem expli­
car, ou quando explicam, as situações evidenciadas na realidade 
social e mesmo cultural são reduzidas a uma dimensão. Esse en­
tendimento acaba apontando para outras dimensões que se apresen­
tam como emergentes na análise educacional. 

Entendo que o discurso e a proposta educativa centrada em 
apenas uma dimensão da razão mostram a sua limitação; que a or­
dem do econômico não consegue explicar todas as situações evi­
denciadas na realidade social, e que os valores instituídos social­
mente revelam-se insuficientes para atender outros sujeitos históri­
cos. Esse entendimento acaba apontando para outras dimensões que 
se apresentam como emergentes na análise educacional. 

Apontando para novas perspectivas na área da educação, 
Sholl, apud TEVES (1992, p.l 04), afirma que 



138 • Valeska Fortes de Oliveira 

As novas concepções pedagógicas que orientem uma educa­
ção no sentido de que não seja apenas um reflexo do político, 
econômico, mas também uma prática simbólica, estruturante 
do real, poderão levar a constantes discussões sobre modelos 
de ensino e gestões administrativas coerentes com a realidade 
complexa e heterogênea da sociedade brasileira. 

Através dos estudos sobre o imaginário social estaríamos co­
locando a escola no espaço institucional que tenta recuperar uma 
das "marcas" do seu trabalho, que é produzir bens de sentidos. 

Revisando as produções na área da educação percebe-se que o 
universo imaginário (simbólico) é praticamente inexistente enquan­
to preocupação teórica. O paradigma do trabalho, a análise eco­
nomicista e mesmo a análise macro-estrutural da sociedade têm 
caracterizado as pesquisas na educação. 

Há necessidade de iniciarmos a investigação das questões re­
lacionadas à educação escolar, tendo como base um novo paradig­
ma que traz para a análise o universo simbólico, o universo imagi­
nário instituído socialmente. O conjunto de crenças, mitos, sonhos, 
valores, aspirações que cada grupo carrega nas relações que estabe­
lece, nos diferentes lugares e espaços que ocupa caracteriza esse 
universo imaginário.. 

Entretanto, não nos aproximamos desses imaginários. Ou 
melhor, esses imaginários não são colocados como preocupação 
das nossas pesquisas em termos de valor científico. Essas questões 
são colocadas como secundárias, irrelevantes, incapazes de respon­
der as exigências de urna pesquisa preocupada com os parâmetros 
de cientificidade, que considera significativo os dados que podem 
ser quantificados, que podem ser tratados estatisticamente, ou que 
podem ser tratados por metodologias pré-determinadas, pré­
estabelecidas, se tratando da pesquisa qualitativa, com passos e 
regras a serem seguidas. 

Não estou afirmando que nesse território não exista metodo­
logia, não exista método de análise, ou que se caracterize por um 
tipo de pesquisa que acolha um certo tipo de anarquismo metodo­
lógico. Ao contrário, a construção metodológica necessária exige 
conhecimento de contribuições teóricas produzidas nas diferentes 
áreas do conhecimento. 

Poderíamos afirmar que se trata de um campo de investigação 
onde a interdisciplinariedade, ou melhor, a transdiciplinariedade no 



Imaginário social e a educação: uma aproximação necessária. 139 

sentido proposto por MORIN (1989) - de ultrapassar as fronteiras 
de cada área de conhecimento, e adentrar a outras desconhecidas ­
é garantida e necessária. 

Na aproximação do universo imaginário enquanto objeto de 
pesquisa coloca-se a necessidade de penetrar nos discursos latentes, 
nos discursos ocultos, nas falas e nos silêncios, nas escritas de cor­
redores, de paredes, no âmbito interno e externo das instituições, 
nos comportamentos manifestos através do vestuário, das músicas, 
dos gestos. Para que todas essas criações históricas possam ser 
captadas na sua riqueza, é necessário, muitas vezes, um pluralismo 
metodológico, no sentido que possa ser uma aproximação signifi­
cativa, resultando em uma investigação de que produza outras res­
postas para "antigos" problemas. 

Mas, qual é o espaço dedicado à imaginação à própria pesqui­
sa dos imaginários dos alunos e dos professores no âmbito da esco­
la? 

Analisando a realidade da escola francesa, POSTIC (1933, 
p.21) vai afirmar que a própria arte de escrever na escola 

... é regulamentada por uma tradição positivista, que afasta da 
linguagem das imagens. O livro didático é orientado para a 
mensagem informática, didática. 

Pode-se perceber .essa desvinculação das imagens no nosso 
ensino escolar já a partir das primeiras séries. Estando na pré­
escola a criança convive e cria os desenhos, as gravuras, as ilustra­
ções para situações, convenções, manifestando a sua linguagem 
também através da imagem desenhada, escrita. A separação dessa 
realidade é garantida quando inicia o contato com as letras, e dida­
ticamente cria-se uma realidade estéril, fria, pesada para a criança. 
Seus desenhos empobrecem porque sua imaginação está sendo 
empobrecida. 

POSTIC (1993, p.24) refere-se a essa questão, argumentando 
que 

por muito tempo, nos textos e manuais escolares, a imagem 
não passou de auxiliar didático. (... ) M. Tardy (1966) dizia que 
a pedagogia é o empreendimento que valoriza a percepção às 
custas da imaginação. As imagens deviam ser observadas 
para fornecer um saber, e não para interpretar, e até produzir. 

Essa é uma das preocupações que tenho ao propor o imaginá­



140 • Valeska Fortes de Oliveira 

rio como um novo paradigma para as pesquisas em educação: que 
possam fornecer saberes. Saberes esses que foram e são negligenci­
ados, que ficam à margem das nossas análises e propostas educati­
vas. 

Mas sabemos também que a escola é um mundo fechado, e 
mesmo que se abra para o exterior, já tem suas normas e caracte­
rísticas de funcionamento, como um mundo organizado, com o qual 
alunos e professores convivem e devem adaptar-se. 

Uma das contribuições deixadas por FOUCAULT (1986, 
p.126), apresentadas no seu livro Vigiar e Punir, onde reconstitui a 
história da violência nas prisões, é a genealogia do suplício, da 
punição, da disciplina, dos recursos do bom adestramento e da pri­
são dos corpos. Ao referir-se à disciplina, nos diz que "Nesses es­
quemas de docilidades, em que o século XVIII teve tanto interesse, 
o que há de novo? Não é a primeira vez, certamente, que o corpo é 
objeto de investimentos tão imperiosos e urgentes; em qualquer 
sociedade, o corpo está preso no interior de poderes muito aperta­
dos, que lhe impõe limitações, proibições ou obrigações." 

Abordando a questão da disciplina, FOUCAULT (1986, p.2?) 
a descreve como uma "anatomia política", como uma "mecânica de 
poder", definindo como se pode ter domínio sobre o corpo dos 
outros. Afirma que "A disciplina fabrica assim corpos submissos e 
exercitados, corpos dóceis." Remetendo à disciplina escolar pode­
mos compreender melhor as intenções de seu regulamento rígido e, 
muitas vezes, inquestionável- a disciplina é um exercício que tem 
como finalidade tomar os corpos dos alunos dóceis, submissos, 
prontos a somente reproduzir, sem questionar. 

A tentativa de disciplinar as vontades, os desejos, os corpos, 
exercitando-os através de rotinas sempre iguais, sem a novidade, a 
criação, chega a seu intento não de forma total, mas acaba por tirar 
alguns resultados. 

Há um imaginário instituído entre alguns professores que já 
condena ao fracasso escolar determinados "tipos" de alunos, como 
o filho de pais separados, o pobre, o repetente, o indisciplinado, 
como uma espécie de condenação prévia. Aqueles que tentam 
"escapar" do processo de disciplinarização são alvos do discurso 
escolar sobre o fracasso. 

Entre os adolescentes é bastante comum os reclames de que o 
discurso dos professores é um, sendo contrariado na prática. As 



Imaginário social e a educação: uma aproximação necessária .141 

relações na sala de aula são estabelecidas na forma de um jogo, 
com espaços de poder já estabelecidos. O ahmo joga, assimilando 
as regras muitas vezes acriticamente, já incorporado nesse processo 
de disciplinarização. 

Os professores são representações simbólicas que, no imagi­
nário dos alunos, encarnam feições de simpatia ou de rejeição, 
imagos, segundo POSTIC (1933, p.26), 

(... ) vindas das primeiras relações intersubjetivas, reais ou 
imaginárias, com os que o cercam. 

Essas representações são desconhecidas por parte dos profes­
sores e, quando conhecidas, o são superficialmente. 

As imagens reservadas ao professor de matemática são co­
nhecidas por aqueles que trabalham com essa área de conhecimen­
to, mas se perguntarmos as explicações, temos a superficialidade, 
tanto na preocupação de entender, como em reverter as imagens 
maléficas atribuídas a esses professores. 

Como o aluno adolescente vive a escola nos nossos dias, e 
como se situa no seu interior? Que significado tem a escola em sua 
existência? Que vínculos existem entre sua vida na escola e a sua 
vida fora da escola, nas suas diferentes relações e grupos? Que 
repercussões os acontecimentos vividos na escola, no meio familiar 
e na sociedade como um todo, têm nos alunos adolescentes? Tais 
questionamentos devem ser formulados quando se quer compreen­
der como se constituem as representações nos seus imaginários. 

Estas perguntas e tantas outras dentro de uma outra dimensão 
- a do imaginário - assumem um caráter instigador para pensar a 
educação a partir de outros fundamentos, descobrindo assim, novos 
conhecimentos. A complexidade dos nossos tempos não abriga 
respostas reducionistas e disjuntoras. A investigação nas diferentes 
áreas do conhecimento precisa contemplar a heterogeneidade e a 
complexidade das relações intersubjetivas, que se dão tanto no 
espaço instituído, como no espaço instituinte da sociedade. 

Referências bibliográficas 

CASSlRER, Emst. Antropologiajilosójica. São Paulo: Mestre Jou, 1977. 

CASTORlADIS, Comelius. A instituição imaginária da sociedade. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1982. 



~ - - -......... - ---­

~-

14( 142. Valeska Fortes de Oliveira 

no 
pos 
ado 
vaso 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. 
Rio de Janeiro, José Olympio, 1994. 

DURAND, Gilbert. A Imaginação Simbólica. 
versidade de São Paulo, 1988. 

Dicionário de Símbolos. 

São Paulo: Cultrix e Uni­

me~ 

rísti 
alw 

p.l: 
hist 
pun 
são 
que 
o ql 
objt 
soci 
dos, 

a de 
pod 
outr 
exel 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir. nascimento da prisão. Petrópolis, 
Vozes, 1986. 

MATOS, Olgária. Imagens sem objeto. In: NOVAES, Adauto (org.). 
Rede Imaginária: televisão e democracia. São Paulo: Companhia 
das Letras e Secretaria Municipal de Cultura, 1991. 

MORIN, Edgar. In: Idéias Contemporâneas: entrevistas do Le Monde. 
São Paulo: Ática, 1989. 

posnc, MareeI. O imaginário na relação pedagógica. Ri.o de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1993. 

SHOLL, Léa. Desejos sociais "versus"práticas educacionais: uma tensão 
no imaginário social. In: TEVES, Nilda (org.). Imaginário Social e 
Educação. Rio de Janeiro: Gryphus, Faculdade de Educação da 
UFRJ, 1992. 

mos 
mUi 

com 
pro! 

exel 
cnal 
algu 

cone 
o fi 
com 
"esc 
escc 

disc 


