
252 252 – 285

Catolicismo impuro: politização e 
transgressões da fronteira do religioso

Ernesto Seidl1 
Wheriston S. Neris2

Resumo
O artigo aborda o fenômeno da politização de religiosos católicos no Brasil. Com base em elemen-
tos da sociologia política, discutem-se perspectivas de análise julgadas vantajosas na apreensão 
das formas de existência concreta da instituição católica e dos modos de exercício da autoridade 
religiosa. A análise dos itinerários religiosos de dois sacerdotes, de diferentes gerações e com di-
ferentes tipos de inserção, procura demonstrar parte dos mecanismos que operam nos processos 
de interpretação que profissionais da Igreja fazem da verdade da instituição, conduzindo estes 
a vivenciarem seu engajamento religioso em termos que não o separam de uma ação política.

Palavras-chave: Politização. Catolicismo. Igreja. Sociologia Política.

Introdução: por uma sociologia política (lagroyenne) da 
politização da profissão religiosa

Padre comunista, padre vermelho, padre barbudo, padre subversivo, pa-
dre de jeans e sandálias, padre de esquerda, padre petista... É vasto o elenco 
de imagens e de rótulos associados a sacerdotes católicos que se julgaria terem 
transgredido os limites da religião e invadido o terreno da política. Foi sobre-
tudo a partir dos anos 1960 que se multiplicaram no Brasil profissionais da 
Igreja – e não somente padres – com aparência e convicções destoantes dos 
modelos consagrados de pertencimento institucional e de exercício da auto-
ridade religiosa. Parte desses homens e mulheres se envolveu em atividades 

1	 Doutor em Ciência Política. Professor do Departamento de Sociologia e Ciência Política da Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC). Pesquisador do CNPq. E-mail: ernestoseidl@gmail.com

2	 Doutor em Sociologia. Professor do Campus III da Universidade Federal do Maranhão. E-mail: wheristoneris@
yahoo.com.br

DOI: http://dx.doi.org/10.5007/2175-7984.2017v16n37p252



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

253252 – 285

em sindicatos rurais, movimentos sociais, partidos e grupos ativistas variados. 
Fração destes ainda ingressou nas disputas políticas formais, ao se candidatar 
a cargos eletivos, e outra fração chegou a aderir a grupos clandestinos e à luta 
armada durante o regime militar3. Para todos eles, contudo, é a mesma ques-
tão do significado de como servir à Igreja, o sentido da missão religiosa, que 
ganha amplitude e abrange outros domínios.

Neste artigo, procuramos abordar o fenômeno da politização de religiosos 
católicos no Brasil com dois propósitos que se conectam. Primeiro, prolon-
gar discussões sobre esquemas analíticos voltados à apreensão das formas de 
existência concreta da instituição católica e dos modos de exercício da auto-
ridade religiosa pelo viés da sociologia política4. Segundo, tentar avançar em 
uma compreensão mais precisa dos diferentes mecanismos que operam nos 
processos de interpretação que os profissionais da Igreja fazem da verdade 
da instituição, conduzindo-os a adesões à política. Acreditamos, entre outros 
motivos, que ambos os objetivos sejam úteis para desnaturalizar visões sedi-
mentadas sobre uma Igreja “de esquerda”, “das bases”, “dos pobres”, “enga-
jada” etc., que tendem a não indagar a respeito das condições de emergência 
do engajamento político de religiosos e, por essa via, favorecem efeitos de 
rotulagem e julgamentos de valor – tão correntes dentro do mundo da Igreja 
e de seus entornos.

Igreja plural e variedades de interpretação da verdade da 
instituição

São frequentes as percepções de que o “catolicismo de esquerda” seria 
traço de países periféricos como os latino-americanos. Dadas as condições 
de grande desigualdade social na região, aquelas realidades ofereceriam ter-
reno fértil para a emergência de compromissos religiosos com a luta pela  

3	 Os diversos pontos de fricção entre a história da Igreja católica e a “política” no Brasil são objeto de rica 
bibliografia, notadamente de brasilianistas, que delineou com bastante clareza os contornos das posições 
da instituição católica frente ao “social” e ao “político” na contemporaneidade. A título apenas indicativo, 
mencionamos os trabalhos de Bruneau, 1974; Della Cava, 1975, 1978, 1988; Iffly, 2010; Mainwaring, 1989, 
Novaes, 1997; Serbin, 2001, 2008 e, ainda, obras de cunho mais engajado, relatos e testemunhos, como os 
livros de Betto, 1982 e de Souza, 1984.

4	 Essa perspectiva vem sendo desenvolvida em diversos de nossos trabalhos. Por exemplo: Neris, 2014; Neris e 
Seidl, 2015a, 2015b, 2015c, 2017; Seidl e Neris, 2011 e Seidl, 2003, 2009, 2017.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

254 252 – 285

transformação do “mundo dos homens”. De fato, as relações entre fé e enga-
jamento político receberam interpretações variadas pelo catolicismo em diver-
sos países da América Latina, entre as quais teve maior destaque a polêmica 
Teologia da Libertação. Essas interpretações, no entanto, nunca estiveram 
circunscritas à Igreja latina ou seriam algo peculiar a partes específicas do 
mundo. A rigor, trata-se de um tipo de tensão histórica que tem atravessado 
a religião católica à medida que ela se institucionalizou e se dissociou da 
esfera do poder secular ou político, fortalecendo códigos, regras e papéis 
próprios e, assim, definindo seus princípios de legitimação frente a outros 
domínios sociais5.

Procurar entender as condições que levam alguns religiosos a redefinir o 
sentido de sua vocação e a se engajar em atividades consideradas políticas im-
plica, antes de tudo, considerar que há formas muito variadas de se pertencer 
à instituição católica – seja como fiel, seja como profissional. Embora tenha 
uma única autoridade máxima e disponha de instrumentos que propõem uma 
orientação oficial codificada tanto a seus adeptos quanto (e sobretudo) a seus 
quadros, a Igreja está longe de ser uma unidade. Isto é, dentro daquilo que se 
denomina Igreja católica convivem modos extremamente heterogêneos, e até 
contraditórios, de conceber o pertencimento à instituição, de compreender os 
dogmas, de se relacionar com regras e hierarquias, enfim, de colocar em forma 
prática o ofício de homem da Igreja.

Se são abundantes na história e no cotidiano do Brasil exemplos de sacer-
dotes que se engajaram na política, menos frequentes são os estudos que to-
mam esse fenômeno como objeto de reflexão sociológica. Uma explicação para 
essa lacuna pode estar nas relações íntimas entre catolicismo e Ciências Sociais 
no país, cuja proximidade e afinidade (por vezes, compromisso) tenderam a 
excluir indagações dessa natureza da agenda científica. Mais do que registrar 
e dar atenção – não, raro de modo celebrativo – aos vínculos entre “Igreja e 
política”, ao “papel da Igreja” na “luta contra a ditadura”, no “surgimento” do 
Movimento dos Trabalhadores Sem-Terra, de sindicatos e do Partido dos Tra-
balhadores, cremos que se ganharia muito com uma sociologia da politização 
religiosa que estranhasse tantas afinidades entre uma parte da Igreja Católica 

5	 Sobre esse ponto, ver o artigo Os processos de politização, de Jacques Lagroye, publicado neste mesmo dossiê.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

255252 – 285

e a esfera da política. Ou mais precisamente, que colocasse como questão os 
engajamentos dos atores religiosos: por que se engajaram?, em quais circuns-
tâncias (históricas, geográficas, institucionais, pessoais)?, como vivenciaram o 
engajamento e como o justificam?, esse engajamento se manteve no tempo?, 
quais foram seus custos (identitários, psicológicos, profissionais)? Essas são 
algumas de uma série de interrogações que permitem abordar a politização da 
condição religiosa como problemática sociológica relevante.

Obviamente, não seria possível tentar exaurir a multiplicidade de fatores 
e de vias para a politização da vida sacerdotal. Como todo processo de engaja-
mento, sabe-se que ela indica o encontro entre certas disposições individuais 
e condições para sua realização (FILLIEULE, 2001). Da mesma forma, tende 
a mobilizar uma série de elementos – mais ou menos visíveis – que de modo 
gradual levam a mudanças de orientação nas concepções sobre o ofício de 
religioso e, em consequência, em suas práticas. São consistentes, no entanto, 
as evidências acumuladas que permitem que uma sociologia da politização 
religiosa identifique condicionantes mais fortes e recorrentes do fenômeno. 
Abordaremos esses aspectos de modo sintético, em um primeiro momento, 
para em seguida explorá-los em um viés mais dinâmico ao examinar casos de 
politização religiosa que temos estudado nos últimos.

Nenhum ponto de partida para a apreensão da politização do espaço re-
ligioso pode escapar ao fato de a Igreja vivenciar um processo constante de 
institucionalização. Como toda instituição, ela está constituída por uma di-
nâmica resultante do encontro entre investimentos individuais na instituição 
e as regras, os códigos, as modalidades de organização e os saberes instituídos, 
o que pode levar tanto à conservação quanto à modificação de sua imagem. 
Tratando-se de uma instituição com presença transnacional e dotada de uma 
das estruturas mais complexas do planeta, multiplicam-se em muitas vezes 
não apenas a variedade de formas de se incorporar o instituído, mas também 
as chances de tensões, desajustes e rupturas. 

Assim como qualquer instituição (hospitais, partidos, forças armadas), 
lembra Lagroye (2006, p. 259), a Igreja possui sua verdade, tem “[...] dis-
positivos de transmissão daquilo em que se deve crer, escolas, livros, fases 
de aprendizagem, momentos solenes de afirmação das crenças que consti-
tuem sua verdade”. Porém, a multiplicidade de dispositivos de regulação da  



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

256 252 – 285

ortodoxia e da ortopraxia não excluem a exigência de que seus praticantes e 
aderentes realizem um trabalho incessante de racionalização das práticas e de 
reflexividade sobre as conexões entre atos, justificativas e a verdade da institui-
ção. A existência de diversos dispositivos como “[...] a revisão de vida, o exame 
de consciência, a confissão etc., podem ser tomados como ilustrativos dessas 
diversas práticas que incitam os fiéis [...] a estabelecer uma relação tão estreita 
quanto possível entre os seus atos e os saberes transmitidos pela instituição” 
(LAGROYE, 2006, p. 20).

Essa verdade é o que permite a seus membros (profissionais e fiéis) dar 
razões legítimas a suas práticas, justificar suas condutas e desempenhar seus 
papéis. Ela é ao mesmo tempo um quadro para a compreensão das práticas e 
um estímulo para agir “como convém”. Sabe-se, por outro lado, que questio-
namentos dessa verdade ou de alguns de seus aspectos não são raros. Mais do 
que uma colocação em dúvida total da verdade institucional e de seu regime 
de autoridade – o que levaria fatalmente à descrença e ao abandono da Igreja 
–, trata-se com maior frequência de novas interpretações sobre as formas de 
acessar a verdade da Igreja, sobre a concepção legítima dos papéis e sobre o 
modo dominante de exercício da autoridade. Como assinala Lagroye (2006, 
p. 21-22), não se trata mais, ou não somente, da existência de diferentes sen-
sibilidades dentro de uma mesma concepção de verdade, mas “de representa-
ções diferentes das formas de conexão com essa verdade, ou mesmo quanto à 
própria verdade”.

Em termos práticos, essas interpretações se apresentam, entre outras formas, 
em reflexões interligadas sobre: como levar aos fiéis a palavra de Deus (somente 
em sermões e em outras ocasiões rituais, em grupos específicos como pastorais, 
em sindicatos, em fábricas); como dar sentido aos textos sagrados (como afirma-
ções indiscutíveis, propondo interpretações individuais e coletivas, situando-os 
em contextos sociais concretos); de que modo encarnar o papel de sacerdote 
(como portador de uma verdade absoluta, como agente de transformação do 
mundo, desempenhando também outra profissão); quais as tarefas primordiais 
de um religioso (transmitir o ensinamento cristão, administrar os sacramentos, 
conscientizar os homens sobre as injustiças e buscar corrigi-las).

Com efeito, embora se trate de agentes encarregados de guardar a orto-
doxia e a ortopraxia da instituição, a cada geração as autoridades religiosas são 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

257252 – 285

conduzidas a reinterpretar continuamente os conteúdos da tradição em fun-
ção das exigências atuais. Isso conduz, por sua vez, a uma notável complexifi-
cação da cultura institucional, das formas de justificação e das representações 
sobre o sentido de pertencer à Igreja. Essas observações se aplicam particular-
mente ao campo de produção teológica, visto que ele se enriquece sem cessar 
com as perspectivas elaboradas por profissionais da teologia, por textos produ-
zidos pela hierarquia e pela própria importância dos debates sobre a verdade 
cristã (LAGROYE, 2006). Além disso, apesar da consagração e objetivação 
de determinadas perspectivas teológicas na Igreja, trata-se de um campo de 
produção que se encontra muito longe de um consenso e tão profundamente 
atravessado por controvérsias de interpretação que raros são os fiéis capazes de 
dominar seus eixos essenciais. 

A questão de como indivíduos longamente treinados pela Igreja para 
pensar e agir como seres de instituição (LAGROYE, 2006) – disciplinados e 
obedientes a regras e hierarquias rígidas – relativizam essa condição e aderem 
a (ou inventam) modos heterodoxos de encarnar o sacerdócio não pode ser 
dissociada da realidade concreta da instituição com a qual interagem. Isso por-
que nenhum agente religioso se relaciona com a Igreja em sua totalidade, mas 
sempre com apenas algumas de suas dimensões: determinados seminários, 
institutos de formação, faculdades ou conventos, certas dioceses e paróquias, 
alguma ordem ou congregação específica (jesuíta, beneditino, redentorista, 
dominicano), determinadas pastorais e movimentos especializados, e ainda 
um número limitado de outros religiosos, de autoridades eclesiásticas e de 
fiéis. Portanto, muito embora os católicos sejam recordados constantemente 
– por uma série de dispositivos e processos (ritos, cerimônias, sacramentos, 
discursos de religiosos etc.) – quanto à sua vinculação a uma instituição uni-
versal, suas representações da instituição não deixam de ser fortemente marca-
das pelas vivências concretas e diversificadas que experimentam.

É preciso lembrar, da mesma forma, que essas interações também se limi-
tam a lugares e períodos históricos particulares, os quais, afinal, enquadram o 
desenrolar de itinerários individuais e irredutíveis. Por maiores que sejam os 
efeitos homogeneizadores que dada formação religiosa possa ter sobre mem-
bros de uma mesma geração sacerdotal, socializados no mesmo ambiente e 
na mesma época, expostos aos mesmos formadores, lideranças e referências  



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

258 252 – 285

eclesiológicas – que sem dúvida dão algum sentido a expressões como “o jovem 
clero francês dos anos 1970”, “os dominicanos paulistas dos anos 1960” ou 
“os jesuítas alemães de São Leopoldo”, por exemplo – a relação entre indiví-
duo e instituição jamais escapa de certos condicionantes sociais e psicológicos.

Seja como for, está claro que estudar processos como o de adesão a uma 
instituição como a Igreja, ou de questionamento e transformação dessa ade-
são, que pode incluir crises, revoltas, adaptações, posturas martirizantes, e 
mesmo o abandono institucional, exige a combinação de vários níveis de aná-
lise. Um primeiro nível mais geral está atrelado ao estado de estruturação da 
instituição Igreja, isto é, ao regime de autoridade e aos princípios de verdade 
determinados pelo Vaticano e em vigor em certo período, tais como as orien-
tações dogmáticas, doutrinárias, pastorais, as prescrições de papéis e a distri-
buição de poder institucional.

Por exemplo, como sabido, desde os anos 1950 pode-se perceber um 
processo de legitimação de inovações no espaço católico que culminaria com 
o Concílio Vaticano II (1962-1965), refletindo também transformações im-
portantes da Igreja frente às “questões sociais”. Entre as mudanças impac-
tantes introduzidas destacam-se as redefinições da autoridade religiosa e das 
condições de seu exercício, incluindo a relação com os leigos, e também a 
diversificação das formas de saber teológico. De fato, a menor rigidez da hie-
rarquia central da Igreja no monopólio de definição dos princípios legítimos 
de produção teológica e de relacionamento com outras esferas sociais foi fator 
chave no fortalecimento de posições “periféricas” da instituição. A emergência 
da Teologia da Libertação e de outras posições teológicas heterodoxas, em 
associação com o polo mais heterodoxo desse campo religioso, foi sem dúvida 
um dos efeitos mais notáveis desse processo (CORADINI, 2012, p. 69-70). 

Um segundo nível também se refere a elementos institucionais, porém 
a dimensões mais concretas e em escala menor, ainda que muito variável. 
Envolve aspectos tão diversos quanto orientações e características próprias da 
Igreja em certas partes do mundo (“a Igreja latino-americana”, “a Igreja Core-
ana”) ou de países e regiões (“a Igreja do Norte do Brasil”), ou da miríade de 
ordens e congregações – cada uma com suas peculiaridades, incluindo partes 
dessas instituições, como tal ou qual seminário ou convento (o convento do-
minicano de Saulchoir, o Instituto Teológico Franciscano em Petrópolis).



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

259252 – 285

O contexto ou “a realidade” (social, econômica, cultural, política, am-
biental, geográfica) em que a igreja local existe e os profissionais que nela 
atuam compõem um terceiro nível que é indissociável do anterior. Isso por-
que o ambiente em que a instituição se insere e se objetiva – em práticas, 
representações e estruturas materiais – define em alguma medida suas carac-
terísticas, através de ajustes, adaptações e invenções que podem ser ínfimas 
ou muito flagrantes. Os contextos de missões em regiões longínquas e com 
fortes peculiaridades são um exemplo clássico, mas o mesmo também vale 
para contextos urbanos, e não somente em bairros de extrema pobreza, como 
o senso comum levaria a crer. Serviços especializados oferecidos pela Igreja 
como certas pastorais de forte componente “político” ou “politizável”, como 
a Comissão Pastoral da Terra, a Pastoral Operária, o Conselho Indigenista 
Missionário ou a Comissão Justiça e Paz, são outro exemplo de estruturas que 
refletem contextos específicos e propiciam aos religiosos o exercício de tarefas 
mais heteróclitas.

Um quarto nível, enfim, diz respeito à dimensão individual do instituí-
do, pois é na relação dos agentes com as características de funcionamento da 
Igreja, com as estruturas de poder e com outros condicionantes de maior am-
plitude que ganha forma o espaço de possíveis que constitui a esfera de ação 
dos profissionais da Igreja. Além, obviamente, das propriedades sociais desses 
agentes, é indispensável à análise conhecer as condições de entrada, de inves-
timento inicial e subsequentes na instituição, o que demanda compreender 
expectativas e perspectivas de retribuição da carreira sacerdotal. Nesse ponto, 
situa-se um elemento muito caro a toda sociologia da politização religiosa: a 
questão da fidelidade à instituição. Esta não se confunde com docilidade, mas 
com um investimento individual em tudo aquilo que a instituição pode re-
presentar, podendo significar tanto conformação quanto indignação (RAISON 
DU CLEUZIOU, 2010). 

Se o habitus religioso é sem dúvida produto de longa socialização na 
instituição, de modo algum ele escapa “[...] às solicitações das experiências 
múltiplas e das situações antagonistas às quais é confrontado e que nele atuam 
de modo permanente” (RAISON DU CLEUZIOU, 2010, p. 271). Cabe à 
análise, então, dar atenção não somente às condições específicas de incorpo-
ração de um habitus institucional, mas também às experiências e aos eventos 
com os quais os agentes se defrontam ao longo de seus itinerários e podem 



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

260 252 – 285

disparar processos de recomposição do pertencimento à instituição6; entre eles 
o de ressignificação do ofício religioso como uma forma de atuação política. 
Embora possam levar à ruptura com a instituição – por uma saída voluntária 
da condição religiosa, pelo abandono de uma congregação e permanência no 
clero diocesano, pela imposição de sanções hierárquicas como voto de silêncio 
ou a excomunhão –, com frequência esses processos de reinterpretação da 
vocação são gerenciados em seu interior, resultando tanto na ampliação do 
arco de modos de viver o sacerdócio quanto em modificações institucionais.

Sobre missões e processos de politização
Mencionada de forma breve mais acima, caberia desenvolver um pouco 

melhor as particularidades da dimensão missionária da Igreja. Parte impor-
tante no processo de transformação da relação entre centro e periferia do 
espaço católico internacional, o estudo da atuação missionária de congrega-
ções em territórios distantes de Roma também oferece campo privilegiado 
para o estudo dos processos de politização da atividade religiosa. A começar 
pelas próprias especificidades desse componente institucional. Como sabi-
do, embora as ordens religiosas pertençam à Igreja e se submetam a seu 
modo institucional de administração, suas propriedades – a meio termo 
entre Igreja e seita – as conduzem a exercer um papel crítico na Igreja, 
seja como instrumento de protesto, seja como promotoras de reformas de 
práticas institucionais (SÉGUY, 1984; TURCOTTE, 1990; RAISON DU 
CLEUZIOU, 2008). Assim, o fato de se localizarem preferencialmente nos 
interstícios, nas margens ou falhas do sistema dominante de referências den-
tro da Igreja, oferta a elas condições bem específicas de definição da vida 
cristã que não se encontram totalmente em conformidade com as represen-
tações hierárquicas mais ortodoxas (SÉGUY, 1984). 

6	 Esse tipo de fenômeno também inclui o desajuste entre formas incorporadas do papel religioso e de seu sentido 
por membros mais antigos do clero e novas formas que a instituição acaba por assumir a partir de momentos 
de crise, como demonstrado por Raison du Cleuziou, 2010, no caso dos frades dominicanos franceses nos 
anos 1960; exemplos dessas disputas em torno dos papéis sacerdotais como lutas entre diferentes gerações 
(formas de socialização e habitus diferentes) e variações de carreira também são encontrados em: Suaud, 
1978, 1982; Suaud e Viet-Depaule, 2004; Cavalin, Suaud e Viet-Depaule, 2010. Uma excelente análise de um 
caso de reconversão política e religiosa, implicando um tipo de engajamento total pela adesão à guerrilha na 
Bolívia, é encontrada em Suárez, 2004/2005.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

261252 – 285

A reflexão sobre essa posição institucional, que constitui um verdadeiro 
enclave dentro da Igreja Católica, torna-se ainda mais interessante; por outro 
lado, quando pensada nos quadros do despertar missionário dentro da Igreja 
Católica que, desde o século XIX, promoveu o engajamento de diversas or-
dens e institutos em uma tentativa de reconquista do mundo moderno pelas 
suas margens e fronteiras (PRUDHOMME, 2007). Sobretudo pelo fato de 
que esse engajamento missionário constituiu, no final das contas, um domí-
nio fundamental para a emergência de uma consciência internacional entre os 
cristãos, sobretudo os católicos, contribuindo decisivamente para o despertar 
de interesse pelo longínquo – doravante, tornado próximo –, e, com isso, 
também para a internacionalização interna da Igreja, com consequências teo-
lógicas, eclesiológicas e sociais nada desprezíveis (MABILLE, 2001). Soma-se 
a isso o fato de que era intrínseca a essa atuação missionária uma dimensão 
eminentemente política, no sentido de que deveria causar impactos na vida 
política dos territórios, e não somente em seu sentido político partidário (SA-
PPIA; SERVAIS, 2010). Ocorre que essa implicação nas lutas para mudar o 
mundo a partir das fronteiras aparece como totalmente solidária ao engaja-
mento para transformar a própria Igreja e suas relações internas, revestindo-se 
sempre, como consequência, de uma significação e implicação religiosa. 

Visto com maior detalhe, por outro lado, esse processo de interconexão 
entre componentes institucionais esteve longe de ser simplesmente um movi-
mento unívoco homogêneo e unidirecional da Igreja em direção ao missiona-
dos (ZHENG, 2008). Em primeiro lugar, porque esse engajamento missio-
nário foi composto por indivíduos, personalidades, instituições e associações 
muito diferentes, com concepções heterogêneas e variáveis, inclusive ao longo 
do tempo, sobre o próprio significado da missão e de suas atividades (caritati-
vas, medicais, educativas, de auxílio ao desenvolvimento, pela paz etc.). Além 
disso, como recorda Shewen Li (2002), a confrontação da empresa missioná-
ria com sociedades mais ou menos permeáveis à oferta religiosa teve influên-
cia importante sobre os próprios missionários, exigindo certo ajustamento de 
suas políticas e métodos ao meio cultural de acolhida, bem como processos de 
recomposição identitária. É nesse sentido, inclusive, que se pode considerar a 
figura do missionário como a de um mediador inscrito em uma situação de in-
teração cultural e, a experiência missionária, como um lugar de interpenetração  



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

262 252 – 285

de histórias, de identidades, destinos, relações de força, resistências, práticas, 
saberes e modos de pensamento sobre o mundo7.

Sobre as transformações do espaço católico brasileiro 
pós-conciliar 

Não se pode compreender a pluralidade de posições e de tomadas de 
posição do corpo de profissionais da Igreja brasileira no período enfocado sem 
considerar tanto os efeitos da reestruturação das relações de força do espaço 
religioso conhecida após Vaticano II quanto os das mudanças da própria es-
trutura social brasileira da mesma época. Dois outros elementos subsidiários 
devem ser adicionados: de ordem mais conjuntural, a instalação de um longo 
regime autoritário exatamente durante os anos do Concílio; em segundo lu-
gar, e em larga medida ligada às transformações abertas pela Igreja conciliar, 
a emergência da Teologia da Libertação, no início da década de 1970, como 
matriz teológica e ideológica importante8.

A transformação abrupta do sistema de formação religiosa iniciada após 
o concílio teve como efeito central a diversificação da cultura religiosa e das 
formas de exercício da autoridade clerical. Marcado pelo modelo rural e fe-
chado ao mundo profano, de forte rigor disciplinar e pedagogia massificada, 
o sistema passou a privilegiar centros de formação abertos, mais próximos 
do estilo leigo, com menor rigidez e sensível às individualidades dos futu-
ros religiosos. Essa mudança se ligava de forma íntima às transformações do 
mercado religioso em nível mundial (especialmente intensas no Brasil): ur-
banização crescente e elevação do grau de escolarização dos fiéis, acirramento 
da competição religiosa e diminuição das práticas católicas. O desajuste entre 

7	 Sobre o trabalho de mediação cultural levado a cabo por religiosos especializados em tarefas de reelaboração 
identitária e legitimação tanto da Igreja quanto de grupos sociais em contextos de imigração e colonização no 
extremo sul do Brasil, consultar Seidl, 2017. Em relação às regiões de missão situadas ao norte do Brasil, ver 
Carrier, 2008; Neris e Seidl, 2015a.

8	 O desenvolvimento da Teologia da Libertação na América Latina não pode ser desvinculado dos efeitos da 
circulação internacional de certos quadros da Igreja, em condições favoráveis de contato e de importação de 
referências gestadas, em especial, no ambiente da Universidade Católica de Louvain, na Bélgica (CHAOUCH, 
2007; CORTEN, 1995; SAUVAGE, 2006). Coradini (2012) chama atenção para as ambiguidades dessa circu-
lação na formulação de posições de teólogos brasileiros (católicos e protestantes), ao assumirem um caráter 
“terceiro-mundista” em oposição aos centros do “Primeiro Mundo”. Sobre a Teologia da Libertação na América 
Latina, ver os trabalhos de Levine, 1988; Löwy, 1998; Löwy e García-Ruiz, 1997.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

263252 – 285

o tipo de formação sacerdotal disponível – logo, das formas de produção e 
de transmissão da oferta religiosa –, de um lado, e as demandas de clientelas 
progressivamente mais variadas e diversificadas, de outro, estava assim na raiz 
dos processos de reestruturação do espaço católico conhecidos como aggiorna-
mento ou atualização da Igreja.

Os impactos produzidos por essas modificações no conjunto do corpo re-
ligioso seguiram a lógica segundo a qual as condições de aquisição e de adap-
tação a novas convicções religiosas, formas de saber e de exercício do papel de 
autoridade católica variam diretamente em função da geração e da posição 
dos indivíduos no interior do espaço institucional. A séria intensificação das 
disputas em torno das modalidades legítimas de se exercer o ofício religioso e 
de conceber suas bases teológicas foi um dos resultados inevitáveis desse fenô-
meno. Mobilizando a títulos variados diferentes frações do clero, estabelece-
ram-se debates em torno de questões que iam desde as vestimentas religiosas 
mais adequadas até as querelas sobre as fronteiras da competência da Igreja, 
passando pelo celibato e a incorporação de leigos em funções até então restri-
tas a sacerdotes9.

Como apontado, aquilo que se chamou comumente de “politização da 
Igreja” brasileira nos anos 1960 e 1970 revestiu diversos aspectos e se inseriu 
em um contexto nacional e internacional (latino-americano, sobretudo, mas 
também europeu10) de instabilidade política, de fortes transformações sociais e 
culturais. A isso se conectava um novo posicionamento oficial da Igreja deno-
minado “opção preferencial pelos pobres”, concomitante à ascensão de visões 
teológicas heteróclitas – Teologia da Libertação, teologia negra, feminista, in-
dígena, da enxada. Nesse terreno ganharam contornos mais densos posições 
em termos teológicos e político-ideológicos dentro da instituição e para parte 
de seus adeptos, em especial os militantes católicos, com reforço de identifica-
ções em termos de “conservadores” e de “progressistas”.

9	 Ao longo da segunda metade do século XX, a notável diversificação dos organismos de atuação extrapa-
roquial no seio do espaço católico, associada ao crescente engajamento de leigos em funções até então 
exclusivas do clero, certamente deram sua contribuição para reconfigurar, não sem flutuações e tensões, os 
modos de exercício da autoridade nesse domínio. A esse respeito, consultar Cavalin, Suaud, Viet-Depaule, 
2010, Grignon, 1977; Raison du Cleuziou 2008, 2014 e Rousseau, 1982. Para o caso brasileiro, ver: Iffly, 2010; 
Mainwaring, 1989; Neris, 2014b.

10	 Sobre o contexto político-cultural francês e a politização do catolicismo, consultar em especial o texto de Yann 
Raison du Cleuziou neste dossiê.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

264 252 – 285

Pelo lado da hierarquia, ao se opor à ditadura e a negociar com o regime 
militar a partir do final dos anos 1960, parte do episcopado encarnava os 
resultados da relação de forças que produziu lideranças religiosas socialmente 
dispostas a tomar determinadas posições frente à “política” ao mesmo tempo 
em que assumiam novas tarefas autoatribuídas como de sua competência, tais 
como se manifestar sobre a “conjuntura”, denunciar o regime, defender os 
direitos humanos (SEIDL, 2009; SERBIN, 2001; 2008). Pelo lado do clero, 
mais afastados das instâncias hierárquicas – em algumas ordens e congrega-
ções e em parte das faculdades e centros teológicos –, novos espaços de atu-
ação religiosa também eram redefinidos por indivíduos em postos muito va-
riados, porém ocupando, em geral, uma mesma posição dominada dentro do 
espaço católico. Tal dado ajuda a compreender posturas de desafio ao mains-
tream institucional, como um intenso engajamento político, a defesa de teolo-
gias alternativas, o investimento em movimentos sociais de “base” (operário,  
sem-terra, desempregados etc.).

Fé e engajamento político à luz de dois itinerários 
religiosos 

Dentro dos limites deste texto, daremos atenção às frações do clero mais 
afastadas da alta hierarquia e do poder episcopal. Estaremos interessados em 
particular em dois casos de politização das atividades religiosas de indivíduos 
inseridos em espaços, em tese, opostos: a esfera de produção do saber teoló-
gico e os territórios de missões pastorais em localidades pobres. Ocorre, no 
entanto, que há forte conexão entre essas duas formas de ação aparentemente 
distantes. Isso porque a proliferação de novas concepções teológicas que emba-
çavam as fronteiras entre a ordem do secular e a do sagrado foi ingrediente de 
base na elaboração de esquemas de justificação que deram sentido e legitima-
ram grande variedade de ações entendidas como religiosas e políticas. O fato 
de essas teologias, em grande medida, terem sido produzidas por membros de 
ordens e congregações – como franciscanos e dominicanos – e circulado mais 
facilmente em circuitos mais afastados dos controles da hierarquia romana 
explica, em parte, a maior adesão daquela fração do clero, cujos sentidos do 
ofício religioso (o carisma, no jargão religioso) já favoreciam modos de ação 
mais concretos.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

265252 – 285

Como indicado, as novas condições pós-conciliares fomentaram a pro-
dução e difusão de heterodoxias que deram amplitude e complexidade a dis-
putas no interior da Igreja e na relação com determinados grupos ligados à 
instituição. Entre os principais eixos que orientaram essas clivagens estavam 
duas oposições fundamentais: um distanciamento crítico frente aos centros 
ocidentais, ao “eurocentrismo”, ao “primeiro mundo”, aos quais se opunha o 
“terceiro mundo”, os “do sul” – fomentando uma postura “terceiro mundista”; 
e uma oposição entre concepções teológicas de caráter essencialmente “trans-
cendental”, ligadas antes de tudo “à fé”, e aquelas de caráter “contextual” ou 
“histórico”, fundamentadas nas diferentes “realidades sociais e culturais dos 
povos”. Esse processo de reconfiguração do espaço da teologia – que também 
afetou a Igreja Luterana –, como demonstrado por Coradini (2012), permitiu 
o alargamento da agenda de temas passíveis de abordagem pela teologia, cujo 
polo “contextualista”, em especial, passou a incorporar as Ciências Sociais na 
elaboração de suas interpretações.

A maior integração entre o ensino de teologia e a esfera universitária, com 
criação de institutos, faculdades e centros de pesquisa fora dos seminários, 
refletiu a valorização de uma cultura religiosa pautada pelo universo acadê-
mico e a incorporação de conhecimentos, técnicas e estilos bastante distintos 
dos vigentes até os anos 1960. Com a definição da excelência sacerdotal cada 
vez mais dependente da posse de títulos escolares e do envolvimento em am-
bientes escolares consagrados (institutos de teologia e faculdades “centrais”) 
(SEIDL, 2009; 2017), o fortalecimento do polo intelectual dentro do espaço 
religioso tendeu não apenas a acirrar a competição pelo controle da produção 
teológica. Ele também incrementou a geração de novas formas de saber reli-
gioso orientado a clientelas mais amplas e diferenciadas, sobretudo às novas 
categorias de agentes religiosos e de grupos especializados, em expansão no 
esquema institucional pós-conciliar. Dentro desse quadro, o duplo efeito de 
transformação da estrutura social e das demandas religiosas e a concomitante 
entrada de agentes religiosos, dotados de novas disposições sociais atreladas a 
percursos religiosos que se abriam na esfera católica, sobre o espaço da produ-
ção teológica ampliou em grande medida as alternativas de carreiras sacerdo-
tais “intelectuais”.

Nessas condições, a incorporação de muitos religiosos como professores 
e pesquisadores de teologia em universidades e faculdades, ligada também 



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

266 252 – 285

ao reconhecimento oficial da disciplina como parte das ciências humanas e 
à expansão de cursos de pós-graduação em teologia e em ciências da religião 
(PALÁCIO, 2003), incentivou e legitimou investimentos em “novas áreas de 
pesquisa”. A maior liberdade para o exercício da pesquisa e da reflexão, com 
apoio e respaldo institucionais – inclusive financiamento de diferentes agên-
cias de pesquisa –, deu assim impulso aos interesses de teólogos inclinados, 
em suas palavras, a “fazer novas reflexões”, “abordar novos temas”, “pensar de 
outra forma”, “introduzir novos autores”.

O itinerário do sacerdote e teólogo capuchinho apresentado a seguir 
exemplifica uma modalidade de realização de carreira religiosa dentro das no-
vas condições do pós-concílio. Seu percurso e a posição ocupada no espaço 
intelectual religioso a partir de meados dos anos 1980 são muito reveladores 
das possibilidades de compreensão da teologia – logo, da missão da Igreja e de 
seus profissionais – em termos que não dissociam “fé” e “engajamento políti-
co”. Associado ao polo “progressista” da Igreja e identificado “desde o princí-
pio” com a Teologia da Libertação, suas tomadas de posição refletem um zeit-
geist do período entre teólogos e intelectuais cristãos que encontravam espaço 
para firmar novos posicionamentos teológicos e político-ideológicos. A com-
binação de sua condição de frade capuchinho com o acúmulo de experiências 
diversificadas e a inserção em uma universidade católica de reputação, logo 
após se doutorar em Roma, foram determinantes para a elaboração de uma 
posição de intelectual comprometido com o “conhecimento da realidade”, em 
sintonia com “as novas demandas e os novos temas” que “se colocavam”.

É em especial por meio da releitura de seu percurso, em entrevista de ca-
ráter biográfico, que o teólogo oferece indicações sobre os condicionantes de 
sua carreira e dos investimentos realizados dentro de um espaço de possíveis 
em expansão na Igreja. Mais do que as tomadas de posição teológicas em si, 
interessa em especial compreender o entroncamento de variáveis que permi-
tiram ao religioso se engajar como homem da Igreja em muitas atividades – 
entre elas a de professor e pesquisador autor de dezenas de livros –, conferindo 
sentido “político” a cada uma das formas de exercer o ofício religioso.

Desde a conclusão do doutorado em teologia, tem alternado suas tarefas 
entre o espaço acadêmico e funções de assessoria sobretudo a pastorais sociais, 
à Conferência dos Religiosos do Brasil e à Conferência Nacional dos Bispos do 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

267252 – 285

Brasil – e o exercício do sacerdócio em uma paróquia pobre em Porto Alegre. 
Personagem muito popular na “vila”, afirma que tem “colocado em prática” 
na comunidade “aquilo que ensina na teoria”11. O estilo religioso “encarnado” 
na “realidade local”, com envolvimento nas particularidades da comunidade 
e muita proximidade com as pessoas, “incentivador do diálogo entre as mais 
diferentes religiões”, fez do frade capuchinho uma referência também naquele 
ambiente distante do mundo intelectual12.

Uma posição intermediária: a heterodoxia moderada de 
um teólogo franciscano 

João nasceu na região urbana de uma importante sede de diocese da zona 
de imigração italiana do Rio Grande do Sul ao final dos anos 195013. É o 
quinto filho de uma prole de dez irmãos. De origem mais urbana pelo lado 
materno, porém neto de agricultores pelo ramo do pai – que migrou da “colô-
nia” para trabalhar como empregado em uma fábrica de máquinas agrícolas –, 
afirma ter passado toda sua infância na cidade. A exemplo dos outros quatro 
irmãos mais velhos que estiveram ou ainda estavam no seminário, ingressou 
ele próprio aos 12 anos de idade no seminário menor dos freis capuchinhos, 
ordem religiosa predominante na região desde o século XIX. Contando com 
a vantagem de uma formação escolar básica “mais organizada”, João recorda 
ter “se distinguido” em meio aos estudantes e ganho “mais presença diante dos 
padres”, conseguindo, como se esforça em enfatizar, manter “certa personali-
dade” dentro do sistema de educação massiva dos seminários pré-conciliares. 
Após os estudos de nível médio e secundário, faz o Curso de Filosofia criado 
pela ordem na cidade de Ijuí, à época, ainda exclusivo para religiosos.

Segundo ele, é nesse período que se começa a “sentir os impactos da re-
novação conciliar” sobre o universo escolar, seu grupo de colegas se esvaziando 
quase por completo (“começamos em 21, e ao fim, só restavam três”). Sendo 
inviável manter o Curso de Teologia com número tão pequeno de alunos, 
interessou-se pela Escola de Teologia dos franciscanos em Petrópolis, Rio de 

11	 Conforme matéria de site de jornal de Porto Alegre, publicada em 2017, com muitas fotos e depoimentos.
12	 Por três anos consecutivos, desfilou em carro alegórico na escola de samba do bairro.
13	 O principal material aqui utilizado é uma longa entrevista concedida a um dos autores, subsidiada pelo cur-

riculum vitae e parte de suas publicações.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

268 252 – 285

Janeiro, da qual “se falavam maravilhas”. A breve estada com os franciscanos 
será “marcante” nos rumos de sua formação e na orientação posterior de seus 
interesses como pesquisador. Lá encontrou “grandes professores” – como Leo-
nardo Boff, “recém-chegado da Europa” – e entrou em contato com “muitas 
novidades” no campo da teologia e da filosofia, em especial, a “aplicação da  
fenomenologia” (“isso, para mim, foi um selo muito marcante no início  
da teologia”).

[...] nós tivemos uma grande crise vocacional no meio ambiente. Praticamente, de 
21 que começamos filosofia, restamos três; isso se deveu a uma grande polêmica, 
uma grande discussão em torno da renovação pós-conciliar. Quer dizer, o Concílio 
Vaticano II tinha dado carta aberta para a gente se atualizar, para gente rever 
as próprias tradições; muitas tradições tinham sido abandonadas, estava se tentando 
novos caminhos, e por aí também muita coisa se perdeu. Então, ficamos somente três, 
praticamente era insustentável começar a teologia com tão pouca gente; então houve um 
momento de pausa. Nessa pausa eu fui para Petrópolis, no Rio de Janeiro, com os 
franciscanos, para começar teologia com eles lá. Foi um desejo meu, porque eu 
via que na literatura a Editora Vozes produzia muita coisa sobre teologia e eu 
sabia que a Vozes era dos franciscanos, que estavam lá, que tinham uma escola de teologia, 
que formavam lá; e ao mesmo tempo de lá vinham alguns dos nossos [freis capuchi-
nhos] que tinham feito cursos intensivos de curta duração e que falavam mara-
vilhas; então, eu vou apontar para lá e eu comecei então a teologia; quando eu 
encontrei, por exemplo, pessoas do tipo como Leonardo Boff, já como professor; 
ele estava voltando há pouco da Europa e começava a ser professor lá.

Retornando ao sul por questões de saúde, João optou por um estágio em 
uma casa de formação religiosa de sua ordem no interior do estado, período 
que qualifica como “um tanto desordenado, mas muito rico”, onde “faz de 
tudo um pouco”: leciona até dez matérias no 1º e 2º graus, coordena ativi-
dades extraescolares de teatro, música, educação física, trabalha em paróquia, 
torna-se professor em áreas em que se preparava como “autodidata”14. Ao fim 
do estágio prestou exames finais no instituto da Pontifícia Universidade Ca-
tólica do Rio Grande do Sul, em Porto Alegre, e em seguida foi ordenado 

14	 A realização de estágios pastorais ao longo da formação religiosa é comum a seminaristas de dioceses e de 
ordens e congregações. Com frequência, são relatados como ocasiões de experiências “intensas” e de “desco-
bertas” sensíveis, sobretudo da “realidade”, do “povo”, da “pobreza”, da “violência” etc., e interpretados como 
eventos disparadores de uma sensibilidade latente e mesmo de bifurcação em itinerários que serão elaborados 
sob o signo do “engajamento social” da religião. Ver, por exemplo, o itinerário de um jesuíta em Seidl (2009). 
Sobre as noções de evento, ruptura e bifurcação, consultar: Bessin, Bidart e Grossetti, 2009.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

269252 – 285

sacerdote, aos 25 anos. Trabalhava, então, como professor em duas institui-
ções religiosas e assumiu, por alguns semestres, uma disciplina de filosofia na 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul.

[...] [a estada em Petrópolis] não foi longa porque eu tive um acidente num jogo de futebol; 
eu rompi o menisco e infeccionou, eu tive problemas no joelho; então, depois de um se-
mestre eu tive que regressar, mas foi um semestre em que a qualidade foi muito mar-
cante, a qualidade daquele semestre, o mundo todo se abriu. Aqueles professores, 
eles em especial, os professores foram muito marcantes. Um professor de filosofia 
japonês, que tinha formação na área de fenomenologia, uma formação filosófica 
com Heidegger, e estava aplicando a fenomenologia, o método da fenomenologia para 
textos orientais [...], textos japoneses, porque ele era de descendência japonesa aqui de 
Curitiba; então ele lia os textos no original e nós fazíamos seminário com ele; então, ele 
tinha uma mística muito forte, muito marcante, tanto que depois praticamente 
fez escola; tanto que, depois eu me formei no meu doutorado, eu utilizei feno-
menologia, na minha teologia eu continuo utilizando fenomenologia e naquele 
período o próprio Leonardo Boff fazia uma teologia muito próxima da fenome-
nologia, da filosofia da linguagem, de toda uma semântica de sentido. Então, isso 
aí para mim foi um selo que foi muito marcante no início da teologia. Depois eu 
voltei e acabei teologia aqui na PUC, porque então já estava começando teologia em 

todos os institutos juntos aqui na PUC. Era uma nova fase da teologia15.

João conta que durante o verão viajava por todo país dando cursos inten-
sivos de liturgia e Bíblia para membros do clero religioso e em suas paróquias. 
Sentindo “necessidade de se especializar” para continuar o trabalho docente 
– junto com outros colegas destinados a formar um grupo de professores que 
assumiriam o instituto de teologia planejado pelos capuchinhos –, foi para 
Roma realizar mestrado e doutorado na Pontifícia Universidade Gregoriana. 
Segundo ele, por não encontrar um orientador “adequado” a seus interesses na 
área de cristologia16 (“o professor disponível era extremamente conservador, 
estava no contrapé das tendências das novas pesquisas e formas de elaborar a 
cristologia”), decidiu centrar sua tese na “antropologia de um filósofo judeu”, 
cujo pensamento, “até então desconhecido no Brasil”, teria aproveitado “para 
introduzir no país”.

De retorno, assumiu como professor/pesquisador no Instituto de Teolo-
gia da PUC e, em seguida, no Instituto Franciscano que iniciava suas ativida-
des de formação teológica superior na capital gaúcha. Ao lado das funções de 

15	 Sobre as transformações do espaço teológico e da formação religiosa no Rio Grande do Sul, ver: Seidl. 2003.
16	 Área da Teologia dedicada a diversos aspectos de Jesus Cristo, como sua natureza, a doutrina de sua obra e pessoa.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

270 252 – 285

docência e de pesquisa em “tempo quase integral” nos dois principais centros 
teológicos do estado, o teólogo afirma sempre ter tido uma “agenda movimen-
tada” como professor convidado em cursos de verão em semestres em que se 
licenciava para dar aulas em institutos em Roma. Reconhecido nos círculos da 
teologia em nível nacional, ao final da década de 1990 foi eleito por três anos 
para a presidência da Sociedade de Teologia e Ciências da Religião, com sede em 
Belo Horizonte. A criação dessa sociedade em um contexto de disputas intensas 
na Igreja marca um esforço estratégico de afirmação de um espaço de discussão 
de posições distanciadas do polo tradicional da teologia. O contexto político e 
eclesiástico de surgimento da instituição é destacado por João no trecho a seguir: 

Para falar disso [um polo teológico mais teórico e outro voltado para temas sociais], eu acho 
que eu teria que falar um pouquinho dessa Sociedade de Teologia e Ciências da Religião. [...] 
Atualmente eu estou terminando o meu período de presidência, mas eu sou também funda-
dor, estou entre os fundadores, e isto se deu na metade da década de 80; e se deu também 
dentro de uma conflitualidade muito grande. Porque havia muito bate-boca, muita 
polêmica em torno de posições que eram ao mesmo tempo teológicas, eclesiais e 
políticas; então, misturava tudo e se fundamentava mutuamente; e nós precisamos 
naquele período nos organizar também; então, a fundação da Sociedade de Teologia 
visa a produzir uma teologia relevante, engajada, para um ambiente socialmente 
relevante no marco da opção preferencial pelos pobres, que foi uma das grandes 
chaves de leitura da forma latino-americana de se posicionar na Igreja, na te-
ologia. E por outro lado, também essa sociedade aceitava os desafios de manter-se  
em nível universitário com o rigor de pesquisa e de métodos científicos que a 
universidade exige para levar a sério. E o nosso compromisso era manter um espaço 
próprio, seja para diálogo com outras áreas da sociedade, seja também dentro da 
Igreja. Porque havia naquele período alguns processos que levariam inclusive ao silêncio 
do Boff, e outros conflitos que estavam presentes ao nível mais lá no Rio de Janeiro – o 
arcebispo do Rio estava tirando o direito de trabalhar em teologia de alguns teólogos.

Isso aí me marcou bastante no meu itinerário profissional e no meu entendimento pessoal, 
nas minhas convicções, inclusive. Porque a forma que eu sempre pensei a teologia 
era esse enfrentamento e procurei sempre a fidelidade que a sociedade me exi-
gia, porque tu enxergas um pouco essa fidelidade. Agora, claro que é uma fidelidade que 
é ativa, porque há elementos novos que estão muito mais complexos nesse propósito. Por 
exemplo, no diálogo com as ciências. Nós fizemos em 99 um congresso, depois acabei 
editando o livro como organizador do livro de diálogos da fé com a ciência, com a física, 

com a biologia, e com outras áreas também religiosas [...] enfim, a interdisciplinaridade17 
Quer dizer, nós viemos cada vez mais aceitando o desafio da interdisciplinaridade; isto 
complexifica a situação, tira a gente do isolamento.

17	 Editada pela editora Paulinas, a obra recebeu o Prêmio Jabuti de Literatura Religiosa.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

271252 – 285

As preocupações com a produção de um saber religioso formal afina-
do com as “novas demandas” dentro da “inserção católica latino-americana 
e brasileira”, a partir dos anos 1970, ficam muito patentes nas posições desse 
sacerdote bem ajustado aos novos modos de exercício da função de “teólogo 
acadêmico”. Formado em um contexto de renovação das práticas religiosas, 
de forte contestação do papel do sacerdote e de valorização do engajamento 
social intenso, sobretudo no ambiente de algumas ordens e congregações, João 
se identifica com as tendências de uma teologia “comprometida com os mais 
necessitados”. Tanto o contato com a Teologia da Libertação e com outras 
abordagens questionadoras das interpretações mais consagradas da tradição 
teológica, quanto as experiências diversas fora do universo escolar, como o 
envolvimento direto em trabalhos com populações de paróquia em pastorais 
sociais, impactariam sua inserção dentro do espaço da teologia.

Sem adotar uma posição de ruptura ou de radicalismo frente ao padrão 
teológico dominante, João adquirira, no entanto, disposições adequadas à 
adoção de uma estratégia de carreira que o situava em “posição de ponta” na 
produção de conhecimento religioso dentro do quadro escolar da Igreja – 
como o reconhecem vários de seus pares. Em condições de se distanciar dos 
cânones da atuação sacerdotal sem querer subvertê-los de modo radical, po-
deria optar pelos “novos temas” que começavam a se impor na esfera religiosa 
com maior intensidade desde o Concílio e a afirmar; dessa forma, seu espaço 
nas disputas pela definição legítima do saber religioso. Dentro dessa lógica, 
estava interessado em produzir uma teologia “descentrada”, que buscasse em 
outras disciplinas elementos a partir dos quais elaborar um ponto de vista 
católico conforme aos “desafios” dos tempos atuais.

A área de antropologia é uma área muito aberta, muito pluralista, com muita 
contribuição que vem de outras áreas; claro que nós podemos falar isso de um modo 
geral também das outras áreas, mas essa aqui, ela é muito diluída por isso. Mesmo assim, 
procurei tomar os tratados tradicionais dentro da antropologia teológica e pro-
curei, sobretudo, contextualizar nos novos desafios que se apresentam vindos, 
sobretudo, das ciências humanas e, ultimamente, inclusive das ciências natu-
rais, da física, da biologia, enfim, dessa nova concepção de realidade.

A década de 80 é a década da militância, a década das greves na universidade, é 
a década da teologia da libertação com bandeira na rua, é a década de ir todo mundo para 
as bases, de ir todo mundo para a periferia, é uma década extremamente militante; é 



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

272 252 – 285

uma década bastante politizada, em que o estudo teórico é visto com desconfiança, até 
certo ponto, porque é desengajado. Então, ali nós precisamos fazer um esforço enor-
me para motivar na área de estudos, para mostrar a relevância dos estudos. Era 
muito difícil a gente procurar mostrar a relevância, a importância do estudo para 
a militância.

Mas a passagem dos 80 pros 90, que é aquela passagem ali de 89 com o Collor, Lula, com 
derrubadas do socialismo e início de 90, que nós tivemos também algumas celebrações 
importantes; em 92, a América Latina e as culturas ancestrais ou afrodescendentes, 
ou indígenas, nos fez lembrar outros temas de ordem cultural, de ordem que não 
é simplesmente econômica; e então, ali houve algumas mudanças importantes. É claro 
que isso também na Igreja coincidiu com o que alguns chamam de volta à grande discipli-
na; quer dizer, volta a uma certa centralidade na Igreja, volta a um aspecto mais ordenado, 
talvez uma volta um pouco mais para dentro da Igreja, uma volta um mais para o lado 
religioso do que a relevância política da fé. Então, existem fenômenos aqui – alguns 
de forma muito positiva – que mostram um amadurecimento e outros que são preocupan-
tes, que mostram também uma dificuldade de se manter num nível mais forte o 
diálogo de reflexão com a realidade social.

Atravessando mundos: o olhar de um missionário a partir 
da fronteira

A exploração de experiências religiosas em territórios missionários tam-
bém oferece contribuição ímpar para compreensão das diversas matrizes de 
politização do engajamento religioso (PAGIS, 2010; NERIS, 2017). A come-
çar pelo fato de que esse deslocamento entre universos levanta a questão dos 
efeitos resultantes da combinação entre a inscrição em um quadro sócioecle-
sial específico e a sua integração a redes e correntes religiosas transnacionais, 
suscitando não somente a circulação de ideias, mas também a de pessoas, 
bens, recursos e contatos. Soma-se a isso o dado de que essa experiência bio-
gráfica, além de permitir olhar sob novos ângulos o carisma do fundador, as 
identidades sociais e culturais de origem, pode também atuar como uma expe-
riência marcante, capaz de suscitar uma modificação profunda nas formas de 
pensamento da vida cristã, da fé católica e de compreensão da verdade da Igre-
ja. Ora, por esse ângulo, a experiência do padre comboniano aqui examinada 
é bastante similar à dos artesãos da reconstrução do catolicismo a que se referia 
Raison du Cleuziou em Qui sont les cathos aujourd’hui?, cujas experiências 
da fé são profundamente marcadas pela descoberta de culturas estrangeiras.  
A isso se vincula a rejeição a uma hierarquia católica concebida como  



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

273252 – 285

arrogante, intransigente, autoritária e avaliada como incapaz de se conectar às 
preocupações e à complexidade da vivência dos homens comuns.

Paulo nasceu no norte da Itália, em 1972, filho de um contador e de 
uma dona de casa. As avós de ambos os lados eram do lar. Uma de suas lem-
branças de infância é a visita que faziam ao avô materno que era agricultor e 
administrava as terras de um fazendeiro. Seu avô paterno morreu cedo. Ele 
era um pedreiro que migrou para os EUA durante certo período, a fim de 
ganhar algum dinheiro, “pois o norte da Itália era muito pobre”. De regresso, 
com o dinheiro acumulado, casou e construiu uma casa. Como nos conta, “de 
fato, eu acabei nascendo e morando em uma casa construída pelo meu avô, com 
dinheiro dos EUA” (risos). A infância de Paulo e de seu único irmão, que se 
tornou médico, foi simples e estruturada. Em sua percepção, a vida parecia já 
diagramada, “como se estivesse em uma esteira, bastando seguir o ritmo natural 
das coisas”. A despeito de ter crescido em um ambiente familiar religioso e de 
ter sido educador na paróquia, um itinerário conformado com a estrutura 
religiosa comum aos demais jovens de sua região, até a idade adulta diz que 
“nunca tinha pensado em escolher a vida religiosa como opção de vida”. Em sua 
cabeça, na cultura religiosa em que nasceu, o espaço do sagrado era paralelo 
e isolado de outras esferas da vida: “profissão, religião, lazer, família, cada 
área na minha cabeça era uma esfera diferente. Depois que percebi que todas 
estavam conectadas”. 

Seu itinerário escolar transcorreu sem grandes reviravoltas, como faz 
questão de frisar. Após a conclusão do ensino básico e médio, inscreveu-se, aos 
19 anos, na Faculdade de Engenharia Gestional em Milão que, como explica, 
constitui um ramo da economia ligada à engenharia. Essa escolha foi favoreci-
da também pelo fato de que gostava da área de matemática, da organização, 
como também pelas afinidades que essa opção detinha com a profissão do pai. 
Tudo transcorria tranquilo nos primeiros semestres, até que Paulo afirma ter 
entrado em crise no ano seguinte, muito por conta de acontecimentos ocorridos 
com amigos próximos. Como conta, quando dois grandes amigos dele fize-
ram escolhas missionárias, Paulo ficou surpreso e começou a refletir sobre as 
escolhas e o destino de sua própria vida: “Porque me dei conta que talvez estava 
automatizando muito minha vida, tudo era uma sequência de engajamentos não 
refletidos, um conectado ao outro, mais ou menos por afinidades, mas sem que eu 
fosse realmente protagonista. E isso foi um racha na minha vida”. 



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

274 252 – 285

Essa primeira “crise” provocou uma transformação importante em seu iti-
nerário. Primeiramente, porque decidiu abandonar o curso no segundo ano, 
“e foi um sacrifício, afinal, tinha lutado bastante no ano anterior’. Além disso, 
começou uma formação diferente com o ingresso aos 21 anos no Instituto 
Missionário dos Combonianos, em 1993. Em princípio sua mãe mostrou re-
ceio por essa escolha, imaginando que ocorreria o mesmo com um irmão seu 
que se inscreveu para ser missionário, iniciou o curso, mas acabou desistindo 
– fato do qual Paulo não tinha conhecimento até então. O início da experi-
ência com os Combonianos também provocou nova ruptura com a formação 
religiosa tradicional que tinha recebido desde a infância. Sobretudo a proxi-
midade com os mais pobres, “que é uma das características da formação Combo-
niana”, o surpreendeu. Além do estudo da teologia e filosofia europeias, toda 
semana era obrigatória a “inserção em uma realidade de serviço aos pobres”. Essa 
“inserção” ocorria de diversas formas, como lembra: “em um restaurante popu-
lar, em cadeias, com grupos de Rom (Ciganos). Isso obrigava a fazer uma ponte 
entre formação e realidade”. A obrigação de trabalhar em comunidade também 
era outro aspecto desafiante. 

O noviciado18, porém, estabeleceu um corte de dois anos nessa experi-
ência de inserção. Mesmo com o longo período de isolamento, praticamente 
dois anos, lembra bastante de um parêntese de dois meses, quando puderam 
trabalhar diretamente com migrantes colhendo tomates no Sul da Itália. Foi 
uma experiência intercultural bastante intensa, mas apenas um breve parên-
tese. Na prática, o noviciado era um período de aprofundamento no carisma 
do fundador e de cultivo do valor da oração e da mística comboniana. Hoje 
lhe parece um pouco “inatural, como método de formação”. Como para boa 
parte dos estudantes, Paulo também era fascinado pela aventura missionária 
na África, embora de maneira um tanto ingênua, como admite. Queria ir para 
Moçambique, como os seus amigos da universidade tinham feito. “Sempre fui 
um pouco pelas amizades”, como diz. Porém, durante o noviciado conheceu 
um novo amigo que voltava do Brasil e tinha passado por São Paulo, desen-
volvendo um trabalho com crianças de rua. Ouvindo as histórias dele, de 

18	 Embora sempre sujeita a variações, basicamente a formação dos missionários combonianos pode ser dividida 
em três períodos: o Postulantado, com o estudo de filosofia para os candidatos; o Noviciado, que correspon-
deria a um período de maior dedicação à oração e ao estudo do carisma da ordem e, finalmente, o Escolasti-
cado, que também dá continuidade à formação teológica, mas combinada com a realização de experiências 
pastorais e missionárias, de preferência em outros países.



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

275252 – 285

famílias e de meninos de rua, ficou fascinado. Assim, de uma forma um pouco 
irracional, por intuição e por entusiasmo, que fiz a escolha de vir pro Brasil [...]. 
Acho que sempre fui pego pelo lado irracional, pelo desejo.

A passagem pelo Brasil permitiu, então, a Paulo adquirir uma formação 
um pouco diferente, com um período de formação teológica na Itália e outro 
no Brasil. Aqui, novamente, insere outro corte em sua narrativa: “a vida de 
cada pessoa é feita de pequenos traumas que obrigam a gente a dar pulos, a mudar 
paradigmas. Depois do choque de entrar em contato com o “mundo dos pobres 
de forma sistemática”, veio aquele da inserção no Brasil durante o escolasti-
cado, a partir de 1997. Inserido em uma comunidade internacional (sete a 
oito nacionalidades distintas) localizada na periferia de São Paulo, em uma 
região muito violenta, “é como uma meia que se revira de ponta a cabeça. Foi 
a grande mudança”.

Sabia que teria o choque, mas, sobretudo, o que me chocou foi o contexto, o local. Era uma 
periferia, uma realidade muito pobre, de fortes conflitos e de violência desumana. Entrei 
quase imediatamente em uma pastoral específica vinculado ao trabalho com crianças e 
adolescentes em conflito com a Lei, um centro de Defesa. [...] Eu era educador de rua e es-
tava em contato com as situações mais duras. Lembro que naqueles três anos mataram sete 
dos adolescentes que acompanhava. O primeiro foi um trauma muito grande. De repente, 
mataram ele porque fazia parte das gangues.

Juntamente com mais dois estudantes (um brasileiro e um mexicano), 
decidiu realizar uma inserção mais radical, mais em “contato com o povo”. 
Alugaram uma casa pequena que era paga com o trabalho que desenvolviam.  
“À noite, a gente jantava, cozinhava e orava juntos”. Pouco a pouco, então, 
Paulo passou a se sentir diferente “daquele garoto certinho que na Itália se con-
siderava religioso”. Em São Paulo, considerava-se religioso, sim, mas de uma 
nova maneira. “Na Itália eu pensava que ser religioso era ser educador de crian-
ças, quase como um catequista ou, enfim, participar das celebrações na paróquia”. 
Aqui era viver com o povo: “muito mais na partilha do dia a dia, dos dramas.  
Os dramas, as alegrias e angústias do povo”. Era uma teologia mais ligada à prática 
e menos sistemática e doutrinal, como aquela que experimentou na Itália: “Aqui 
eu tentava fazer com que a teologia fosse a ferramenta de interpretação da vida; ao 
contrário, na Itália, eu considerava a teologia como o embasamento teórico sobre o 
qual um dia poderia ter construído a minha prática. Aí tu vê como é diferente”.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

276 252 – 285

Para Paulo a conclusão de sua formação foi outra mostra de que era “fi-
lho de duas tradições muito diferentes” e, por consequência, “pouco dogmático e 
pouco ortodoxo”. Enquanto em 2001 sua cerimônia de ordenação diaconal foi 
celebrada com direito a ladainha de santos animadas com batucadas e com o 
gesto simbólico de se deitar sobre a bandeira do Brasil e do Movimento dos 
Sem Terra (MST), quando se ordenou em Milão, no mesmo ano, a celebração 
contou com “todas as pompas e formalidades”. No intervalo entre esses dois 
eventos, houve o falecimento de seu pai. De 2001 a 2007, Paulo permaneceu 
na Itália trabalhando com jovens. Segundo conta, esses anos foram funda-
mentais para desenvolver uma dimensão que não estava aprofundada: “aqui 
no Brasil aprendi como a fé, os dogmas, tinham uma vertente política”. Contu-
do, “[...] nisso, a gente corre o risco de passar por cima da pessoa, do encontrar 
no profundo dos seus dramas. Corre-se o perigo de construir ideologias que na 
teoria funcionam, mas na prática não funcionam como idealizado”. A principal 
questão do seu trabalho na Itália era ajudar os jovens (homens e mulheres) a 
“descobrirem sua vocação” – era a “questão do discernimento”, como esclarece. 
A despeito disso, no entanto, Paulo continuou a se engajar em questões so-
ciais. Lembra principalmente de uma campanha lançada para permitir a uma 
grande favela de Nairóbi (Quênia) se “reassentar em um território mais nobre e 
digno”. Também participou de todos os Fóruns Sociais Mundiais e de Carava-
nas “colocadas a serviço das causas dos migrantes, da luta contra as máfias, contra 
a corrida às armas, da dívida exterior”. Não era um trabalho individual, como 
alerta, senão a própria expressão do posicionamento dos Combonianos dentro 
da Igreja. Foi, sobretudo, um período de aprendizado para Paulo, que teve 
nessa passagem a oportunidade para compreender como se opera dentro de 
redes de atores institucionais e coletivos que não necessariamente partilham os 
mesmos pressupostos em todos os planos.

Eu aprendi com os combonianos a trabalhar nesse tecido de redes. Talvez essa seja uma 
das qualidades melhores que tenho. Tenho limites e qualidades. Uma qualidade boa que 
acho e que aprendi com os combonianos é se trabalhar em redes. Os combonianos têm 
essa percepção que, somos uma congregação pequena, mas temos a capacidade de buscar 
alianças com movimentos sociais, organizações, às vezes sindicatos que, pensamos, têm 
os mesmos valores nossos, em chave não religiosa. Às vezes, somos criticados na Itália e 
também no Brasil. Aqui no Brasil um pouco menos, mas na Itália somos criticados como 
Catho Comunistas, católicos e comunistas, como traidores da fé entendida em suas regras 
mais precisas, porque nos aliamos a pessoas de esquerda que não compartilham alguns 
valores, por exemplo, relativos à questão do aborto, àquilo que se pensa que deveria ser o 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

277252 – 285

papel da mulher [...] Enfim, aliar-se a esses grupos que criticavam a Igreja era para nossos 
colegas católicos de outras inspirações uma traição da Igreja. Então, os combonianos são 
ainda considerados como um lado meio perdido. 

Para Paulo está claro que dentro dos combonianos existem mil pensa-
mentos. Porém, como esclarece, “digamos que as ações mais invisíveis e mais 
interessantes têm sido marcadas por essa direção”. Ademais, durante essa fase, 
Paulo começou a pedir para vir para o Brasil. Em princípio, seu destino seria a 
Província Brasil-Sul, uma realidade urbana com a qual tivera contato durante 
o escolasticado. Porém, de passagem pela Itália, o Provincial do Nordeste o 
convidou para conhecer uma realidade “bastante diferente” daquela que co-
nhecia até então no Brasil. Desse encontro, Paulo recorda o desafio lançado 
de auxiliar no desenvolvimento da missão socioambiental da Igreja, o que 
despertou imediatamente o desejo de assumir esse novo projeto missionário. 
Inclusive, essa escolha se fez a despeito de Paulo não ter conhecimento algum 
sobre essas questões. 

“– Se tu quiser, tem uma comunidade nova [explicava o Provincial]. É uma comunidade que 
nasceu acompanhando as migrações dos trabalhadores siderúrgicos (Açailândia Piquia), 
trabalhou muito na construção de comunidades eclesiais de base, acompanhou o drama 
dos bairros, dos distritos industriais, da vida operária etc., mas agora percebemos que está 
na hora de complementar essa ação com um viés socioambiental. A situação está ruim. 
No Brasil, está amadurecendo a missão socioambiental da Igreja. Nós Combonianos ainda 
não temos nada fortalecido nesse campo. Piquiá é um local onde isso é gritante. Então, a 
gente quer fazer de Piquiá uma comunidade, digamos assim, paradigmática, para depois 
provocar o restante das comunidades combonianas e possivelmente um pouco a Igreja so-
bre a importância e as características da missão socioambiental da Igreja”. Opa! Eu disse: 
Caramba! Isso é interessante! 

Quando chegou a Açailândia, havia então apenas duas comunidades. 
Desse primeiro momento, lembra que foram meses extremamente 
desafiadores. Havia, certamente, as dificuldades de adaptação a uma cultura 
nova como a maranhense (os hábitos, costumes), mas, a verdade “é que não 
entendia ainda o que eu tinha que fazer”, como diz. O problema, segundo ele, 
residia na diversidade de problemáticas existentes e no consequente desafio 
de estabelecimento de uma hierarquia de enfrentamentos prioritários para a 
atuação missionária por esses religiosos. O relato a seguir exibe ainda como 
as linhas diretrizes de atuação se fizeram em cooperação com uma série de  



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

278 252 – 285

interlocutores externos ao âmbito eclesial, permitindo não apenas a circulação 
de interpretações, como também o processo de recomposição da própria em-
presa missionária. 

Sim, mas vamos enfrentar o quê? Porque havia inúmeros conflitos: trabalho escravo; po-
luição de carvoarias, de siderúrgicas; o comércio do monocultivo de eucalipto que tava 
caçando o pessoal no campo; os conflitos, portanto, do êxodo rural; a questão dos trens 
da Vale que passavam com um barulho infernal. E aí nós vamos jogar em qual dessas 
realidades? Aí depois cada um nos dava uma versão diferente. A gente buscava muito 
conselho, mas às vezes isso era pior. Cada um motivava uma coisa, daí a gente saía com 
essas ideias, mais confusos do que ajudados. Uns diziam: “não, a questão do eucalipto é 
o futuro porque lá no sul do Brasil também [...]”. O outro que dizia: “não, a questão é a do 
trabalho escravo, por que o centro de defesa da vida e dos direitos de Açailândia nasceu 
com os Combonianos [...]”. Outro dizia: “não, a urgência é a Siderúrgica, porque tu não vê 
aqui em Piquiá de Baixo o drama que está criando?!”. Aí, a gente teve a ideia louca de ir 
até Belém, porque era 2008 e estava se preparando o Fórum Social Mundial de 2009. E tava 
tendo uma sequência de encontros, inclusive com o Comitê Internacional do Fórum, que 
eu conhecia ainda das experiências da Itália. Aí, foi bem interessante porque recebemos 
muitas dicas de pessoal internacional que nos davam suas impressões, ideias, e também de 
pessoas lá em Belém, dos movimentos sociais. Só que isso complicava, pois, como te disse, 
ampliava muito o leque. Até que tivemos finalmente uma conversa que nos cativou mais 
que as outras, que foi com o Lúcio Flávio Pinto, lá em Belém [...] jornalista, que ele disse, 
olha, a mãe de toda essa bagunça na qual vocês e nós também aqui em Belém estamos 
inseridos é o Programa Grande Carajás. É ele que criou todo esse sistema por aqui. Então, 
ou vocês enfrentam a engrenagem maior ou não adianta ficar lá nas engrenagens menores, 
porque vocês se iludem de conseguir rodar as coisas, no sentido que vocês preferem [...]. 
mas as grandes engrenagens vão puxar tudo por onde elas querem. Ou vocês constroem um 
enfrentamento amplo ao sistema que tem modificado todos os equilíbrios socioambientais 
da região ou não adianta enfrentar uma ou outra consequência. 

Foi então que teve início a Campanha Justiça nos Trilhos, coordenada 
inicialmente pelos Combonianos, como informa Paulo. A intuição para 
esse movimento surgiu no final de 2007 e já em 2008 ela se consolidou, ao 
compreender melhor sua missão. Pelo menos desde o Fórum Social, a campanha 
estabeleceu coalizões com outros movimentos sociais, Organizações Não 
Governamentais, sindicatos, lideranças comunitárias, pesquisadores, dioceses, 
pastorais sociais, jornalistas etc., tornando-se, atualmente, “um mundo bastante 
plural”, como afirma. Na avaliação do religioso, esse movimento, bem como 
todas as iniciativas para agregar aliados, ao mesmo tempo em que reforçam 
o papel e a missão do Instituto, oferecem exemplos concretos e motivadores 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

279252 – 285

para a Igreja maranhense quanto à capacidade de ação prática da fé – como 
reforça em diversos momentos da entrevista: 

Então, temos consciência que cabe a nós missionários, pelo papel que temos, digamos, pelo 
fato de que somos ainda uma entidade, digamos, um ente respeitado e reconhecido tanto 
pelo povo quanto teoricamente pelas instituições, temos consciência que além de sermos os 
alimentadores das motivações, de alguma maneira, ainda nos cabe um papel de direcio-
namento, de ativação de processos, porque temos o potencial para isso [...]. Então pra te 
dizer que nós imaginamos que o nosso papel deva ser tanto o de aprofundar as motivações, 
agregar aliados mais parecidos à nossa realidade, mas também ativar processos pelo papel 
institucional que temos como missionários.

Em outros momentos Paulo reconhece, contudo, que essa atuação ofe-
rece também uma série de desafios para a própria identidade missionária.  
A começar pelo fato de que a promoção de um trabalho coletivo como esse 
não autoriza aos religiosos a imprimir na rede inteira a metodologia, a mística 
e o espírito dos Combonianos. Desse modo, entre os missionários, corre-se 
sempre o risco de não focar no “[...] nosso específico que deveria ser proporcionar 
também, uma mística, uma ética e um conteúdo socioteológico, diria, àquilo que 
está acontecendo”. Ao que tudo indica, na inversão das prioridades da atuação 
missionária, na leitura de Paulo, coloca-se em jogo também a questão do papel 
exercido pela congregação dentro das estruturas globais da Igreja. Assim, sem 
reforçar a dinâmica do diálogo interno da Igreja (a articulação entre religiosos 
que atuam em contextos similares, por exemplo), para Paulo, dificilmente se 
poderia afirmar a importância do enfrentamento socioambiental dentro da 
Igreja e a contribuição dessa atuação na fronteira para o desenvolvimento de 
novas linhas de atuação no cenário mais global.

Outro desafio advém da própria institucionalização do movimento e das 
lógicas implicadas nesse processo. Em particular, para Paulo, quando a rede 
começou a ser mais conhecida e as linhas de atuação definiram-se mais cla-
ramente, começaram a ser feitos alguns projetos de financiamento que, ao 
mesmo tempo em que mobilizavam recursos necessários para o enfrentamen-
to “com um gigante tão forte”, potencializaram a transformação das relações 
internas – o que “corre o risco de criar uma outra realidade e não favorecer a 
dimensão de rede”. Uma última tensão resulta do próprio ímpeto de conti-
nuar o trabalho que vem sendo desenvolvido pelos Combonianos na região, 
por um lado, e a natureza mesma dessa empresa missionária coletiva que, em 
princípio, é transitória, e não pertence efetivamente ao território em que atua. 



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

280 252 – 285

Questionado ao final da entrevista acerca de sua percepção das transfor-
mações da Igreja, Paulo enfatiza os problemas decorrentes de uma visão uni-
tária e homogênea dessa instituição, em termos de continuidade dogmática e de 
tradição. A Igreja de hoje deveria, para ser fiel ao evangelho, favorecer o conflito e 
a capacidade para lidar com o diferente. E nesse sentido, dentro da diversidade 
de práticas e grupos, a vida religiosa e missionária desempenharia uma função 
de mediação importante para a própria reforma da Igreja, pois a vida religiosa 
sempre nasceu com a missão de reformar a Igreja. Ela nasce à margem da institui-
ção. Os missionários ainda mais, porque são pessoas de fronteira. É uma dimensão 
instável, que te coloca em diálogo com o diferente de ti e também com aquele que 
se pensa igual a ti. É nesse plano que ele espera continuar a desenvolver seu 
engajamento missionário, com a convicção de que o religioso é o servidor da 
humanidade com a mística herdada da Igreja.

Conclusões
Entre as muitas contribuições de Jacques Lagroye à compreensão do 

mundo da Igreja, de cuja longa participação como fiel extraiu uma infinidade 
de pistas e de achados científicos, gostaríamos de reter em especial a atenção 
dada à relação, ou interação, entre a dinâmica da instituição católica e a dinâ-
mica individual de seus membros – leigos e religiosos. Por esse viés, Lagroye 
indicou que as formas de pertencimento à Igreja são sempre instáveis, que o 
processo de institucionalização nunca está acabado e que ele depende de ele-
mentos que, em larga medida, escapam ao controle hierárquico. As lutas em 
torno das concepções de poder e de autoridade, com todas as consequências 
que daí derivam em termos de compreensão das regras, papéis, hierarquias, 
sentido da religião etc. estão na base da definição que se pretende sobre a 
“verdade” da instituição. Aqui, retomando uma vez mais Lagroye, a questão 
já não é apenas de diferentes sensibilidades dentro uma mesma concepção de 
verdade; trata-se de representações divergentes sobre a conexão com essa ver-
dade ou até mesmo quanto à própria verdade.

Para entender o estado da relação entre a instituição e seus membros em 
diferentes contextos, e então tentar capturar a multiplicidade de formas de  
viver a religião – ensinou o sociólogo –, é preciso ir além dos discursos 
oficiais e centrar o foco nas modalidades concretas de existência da Igreja. Se 
há muitas formas de se encarnar o papel de sacerdote é porque a Igreja não 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

281252 – 285

somente é uma instituição muito longe de algo como um bloco unitário e 
homogêneo; mas também porque está inscrita em um espaço de produção 
simbólica progressivamente mais complexo e competitivo, que tem coloca-
do à instituição desafios no entendimento “dos sinais dos tempos”, aos quais 
ela tem reagido com mudanças e adaptações – mas também de forma hete-
rogênea. Exemplo disso, as respostas vindas nos anos 1960 com o Concílio 
tornaram mais agudas divergências antigas no modo de entender a missão 
do homem da Igreja, suas formas de conceber a ação religiosa, em suma, o 
sentido do engajamento religioso.

Novamente, se as inovações e possibilidades de inovações – teológicas, 
dogmáticas, de cultura sacerdotal, entre outras – trazidas por Vaticano II in-
crementaram o espaço de possíveis dentro da instituição, elas se deram sempre 
em um gradiente de legitimidade, das mais ortodoxas às mais heterodoxas. E, 
novamente também, elas foram percebidas, compreendidas e levadas a cabo 
de formas distintas por diferentes setores e atores da Igreja, em função de uma 
série de elementos que tentamos destacar: a dimensão específica da institui-
ção, os contextos sócio-histórico, político e geográfico, a geração etc. Isto é, 
as condições objetivas para se assumirem posturas em menor conformidade 
com as posições dominantes e mais legítimas da instituição se distribuem de 
modo desigual. Acreditamos que isto justifique a proposição de um programa 
de pesquisas destinado a compreender as múltiplas maneiras de viver o per-
tencimento a esse coletivo, de participar em suas atividades e de construí-lo 
praticamente.

Referências
BESSIN, M.; BIDART, M.; GROSSETTI, C. (Dir.). Bifurcations: les sciences sociales face 
aux ruptures et à l’événement. Paris: La Découverte, 2009.

BETTO, Frei. Batismo de Sangue. 4. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1982.

BRUNEAU, T. O catolicismo brasileiro em época de transição. São Paulo: Loyola, 1974.

CARRIER, Y. Lettre du Brésil: l’évolution de la perspective missionaire: relecture de 
l’expérience de Mgr. Gèrard Cambron. Louvain-la-neuve: Collection Sillages, 2008.

CAVALIN, T.; SUAUD, C.; VIET-DEPAULE, N. (Dir.). De la subversion en religion. 
Paris: Karthala, 2000.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

282 252 – 285

CHAOUCH, M. T. La théologie de la libération en Amérique Latine. Archives de Sciences 
Sociales des Religions, v. 138, p. 9-28, 2007.

CORADINI, O. L. Os usos das ciências humanas e sociais pelo catolicismo e pelo luteranismo 
e as relações centro/periferia. Revista Pós Ciências Sociais, v. 9, p. 67-99, 2012.

CORTEN, A. Le pentecôtisme au Brésil: émotion du pauvre et romantisme théologique. 
Paris: Karthala, 1995.

DELLA CAVA, R. A Igreja e a abertura, 1974-1985. In: STEPAN, A. (Org.). Democratizando 
o Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. p. 231-273.

______. Igreja e Estado no Brasil do século XX: sete monografias recentes sobre o catolicismo 
brasileiro – 916/1964. Novos Estudos – CEBRAP, n. 12, p. 5-52, 1975. 

______. Política a curto prazo e religião a longo prazo: uma visão da Igreja católica no Brasil 
(em abril de 1978). Encontros com a civilização brasileira, n. 1, p. 242-256, jul. 1978.

FILLIEULE, O. Propositions pour une analyse processuelle de l’engagement individuel: Post 
Scriptum. Revue Française de Science Politique, v. 51, n. 1-2, p. 199-215, 2001.

GRIGNON, C. Sur les relations entre les transformations du champ religieux et les 
transformations de l’espace politique. Actes de la Recherche en Sciences Sociales, n. 16,  
p. 3-34, 1977.

IFFLY, C. Transformar a metrópole: Igreja católica, territórios e mobilizações sociais em São 
Paulo (1970-2000). São Paulo: Editora Unesp, 2010.

LAGROYE, J. La vérité dans l’Église catholique: contestations et restauration d’un régime 
d’autorité. Paris: Belin, 2006.

______. Appartenir à une institution: catholiques en France aujourd’hui. Paris: Ed. 
Economica, 2009.

______.; OFFERLÉ, M. (Dir.). Sociologie de l’institution. Paris: Belin, 2011.

LEVINE, D. H. Assessing the impacts of Liberation Theology in Latin America. The Review 
of Politics, v. 50, n. 2, p. 241-263, spring 1988.

LÖWY, M. La guerre des dieux. Révolution et politique en Amérique latine. Paris: Éd. du 
Félin, 1998.

______.; GARCÍA-RUIZ, J. Religion et politique en Amérique Latine. Archives de Sciences 
Sociales des Religions, n. 97, p. 5-8, jan./mars. 1997. 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

283252 – 285

MABILLE, F. Approches de l’internationalisme catholique. Paris: L’Harmattan, 2001.

MAINWARING, S. Igreja católica e política no Brasil (1916-1985). São Paulo: Brasiliense, 
1989.

NERIS, W. S. A elite eclesiástica no bispado do Maranhão. São Luís/Jundiaí: Edufma/Paco 
Editorial, 2014a.

______. Igreja e Missão: religiosos e ação política no Brasil. 2014. 404 f. Tese (Doutorado 
em Sociologia) – Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Universidade Federal de Sergipe, 
São Cristóvão, 2014b.

______. Conversão e reconversão de padres no Maranhão. Revista Pós-Ciências Sociais,  
v. 14, n. 28, p. 263-290, jul./dez. 2017.

NERIS, W. S.; SEIDL, E. Circulação internacional, politização e redefinições do papel 
religioso. Revista Brasileira de História da Educação, v. 15, n. 32, p. 279-308, 2015a.

______.; ______. Redes transnacionais católicas e os Padres Fidei Donun no Maranhão 
(1960-1980). História Unisinos, v. 19, p. 138-151, 2015b.

______.; ______. Uma Igreja distante de Roma. Revista Estudos Históricos, v. 28, p. 129-
149, 2015c.

______.; ______. Crise e recomposição do habitus religioso na periferia do espaço 
católico. Pro-Posições, v. 28, n. 3, p. 204-241, 2017.

NOVAES, R. De corpo e alma: catolicismo, classes sociais e conflitos no campo. Rio de 
Janeiro: Graphia, 1997.

PAGIS, J. La politisation d’engagements religieux. Retour sur une matrice de l’engagement en 
mai 68. Revue Française de Science politique, v. 60, n. 1, p. 61-89, 2010.

PALÁCIO, C. Deslocamentos da teologia, mutações socioeclesiais: caminhos recentes da 
teologia no Brasil. In: BOFF, L. (Org.). Brasil: povo e igreja(s). Petrópolis: Vozes, 2003. 

PRUDHOMME, C. De la mission aux ONG de solidarité internationale: quelle continuité? 
In: DURIEZ, B.; MABILLE, F.; ROUSSELET, K. (Dir.). Les Ong confessionelles: religions 
et action internationale. Paris: L’Harmattan, 2007. p. 55-69

RAISON DU CLEUZIOU, Y. De la contemplation à la contestation, socio-histoire de 
la politisation des dominicains de la Province de France (1950-1980). Contribution à la 
sociologie de la subversion d’une institution religieuse. Thèse (Doctorat en Science Politique) 
– Université Paris 1, 2008.



Catolicismo impuro: politização e transgressões da fronteira do religioso | Ernesto Seidl e Wheriston S. Neris

284 252 – 285

________. Des fidélités paradoxales: recompositions des appartenances et militantisme 
institutionnel dans une institution en crise. In: LAGROYE, J.; OFFERLÉ, M. (Dir.). 
Sociologie de l’institution. Paris: Belin, 2010. p. 267-290

________. Qui sont les cathos aujourd’hui? Sociologie d’un monde divisé. Paris: DDB, 
2014. 

SAPPIA, C.; SERVAIS, O. Politique et christianisme après 1945: engagement des acteurs 
de la mission en Afrique, en Amérique latine et en Europe. Histoire, monde et cultures 
religieuses, n. 14, p. 5-12, 2010.

SAUVAGE, P. Relations entre Belges et Latino-Américains à propos de la théologie de la 
libération (1970-1980). In: SAPPIA, C.; SERVAIS, P. Les relations de Louvain avec 
l’Amérique Latine (1953-1983): Entre évangélisation, théologie de la libération et 
mouvements étudiants. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2006. p. 115-121.

SÉGUY, J. Pour une Sociologie de l’ordre religieux. Archives des Sciences Sociales des 
Religions, n. 57, v. 1, p. 55-68, 1984.

SEIDL, E. A elite eclesiástica no Rio Grande do Sul. 2003. 508 f. Tese (Doutorado em 
Ciência Política) – Programa de Pós-Graduação em Ciência Política Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2003.

______. An attuned discourse: the Catholic episcopate on “politics” and the “social”. 
Horizontes Antropológicos, v. 4, p. 145-164, 2008.

______. Lógicas cruzadas: carreiras religiosas e política. Revista Pós Ciências Sociais, v. 6, 
p. 11-27, 2009.

______.Uma elite pouco (re)conhecida: o episcopado brasileiro. Tempo Social, v. 29, p. 35-
60, 2017.

SERBIN, K. Diálogos na sombra: bispos e militares, tortura e justiça social na ditadura. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2001.

______. Padres, celibato e conflito social: uma história da Igreja católica no Brasil. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2008.

SHEWEN, L. Adaptation et innovation: les stratégies évangelisatrices des missionaries jésuites 
français en Chine au XVII siècle. In: ROUTHIER, G.; LAUGRAND, F. (Dir.). L’espace 
missionaire: lieu d’innovations et de rencontres interculturelles. Paris: Karthala/Presses de 
l’Université de Laval, 2002. p. 19-36 

SOUZA, L. A. G. de. A JUC: os estudantes católicos e a política. Petrópolis: Vozes, 1984. 



Política & Sociedade - Florianópolis - Vol. 16 - Nº 37 - Set./Dez. de 2017

285252 – 285

SUAUD, C. La vocation: conversion et reconversion des prêtres ruraux. Paris: Minuit, 1978.

______.; VIET-DEPAULE, N. Prêtres et ouvriers: une double fidélité mise à l’épreuve, 
1944-1969. 2ième éd. Paris: Karthala, 2004.

SUÁREZ, H. J. Une mystique de la politique. Note de recherche: sur l’engagement de 
prêtres-ouvriers dans la guérilla révolutionnaire en Bolivie. Actes de la Recherche en Sciences 
Sociales, n. 155, p. 90-100, 2004/2005.

TURCOTTE, P.-A. À l’intersection de l’Église et de la secte, l’ordre religieux. Sociologie et 
Sociétés, v. 22, n. 2, p. 65-80, 1990.

ZHENG, C. Missionnaires et missionnés: une recomposition identitaire réciproque. In: 
DOUAIRE-MARSAUDON, F. et al. Missionnaires chrétiens autrement. “Mémoires/
Histoire”. Paris: Éditeur Autrement, 2008. p. 28-30.

Impure Catholicism: politicization and transgressions of 
religious boundaries

Abstract
The article discusses the phenomenon of politicization of Catholic priests in Brazil. Based 
on elements borrowed from the political sociology, it discusses some analytical perspectives 
considered advantageous in the apprehension of forms of concrete existence of the Catholic 
institution, and of the ways of putting the religious authority into practice. The analysis of 
two religious itineraries, of different generations and with different types of insertion, tries to 
demonstrate some of the mechanisms at work in the processes of interpretation that professionals 
of the Church make about the truth of the institution, leading them to experience their religious 
engagement in terms that do not separate it from a political action.

Keywords: Politicization. Catholicism. Church. Political Sociology.

Recebido em: 10.06.2017.
Aprovado em: 20.08.2017. 


