
PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025) doi: 10.5007/1808-1711.2025.e103440

Published by NEL — Epistemology and Logic Research Group, Federal University of Santa Catarina (UFSC), Brazil.

UMA EXPOSIÇÃO CRÍTICA DAS CRÍTICAS DE BERTRAND
RUSSELL AO PRAGMATISMO

A CRITICAL EXPOSITION OF BERTRAND RUSSELL’S CRITICISMS OF PRAGMATISM

LUCAS ANTÔNIO SARAN
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), BRASIL

fdhovs@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4429-2087

CASSIANO TERRA RODRIGUES
Instituto Tecnológico de Aeronáutica (ITA), BRASIL

casster@ita.br
https://orcid.org/0000-0003-3674-0206

Abstract. The aim of this work is to present a critical exposition of the text “Pragma-
tism” (1909) by Bertrand Russell, in which he directs severe criticisms to the philosophies of
William James and Ferdinand C. S. Schiller. To achieve this objective, it seems important to
contextualize Russell’s ideas in the period in which the aforementioned text was produced.
Furthermore, it may be interesting to make a careful differentiation between the types of
ideas proposed by Russell and the set of perspectives of the pragmatic authors that the En-
glish philosopher cites more often in his essay. Considering this, the article will be divided into
three brief sections. The first will present basic information about the text and the state of the
art about the relationship between Russell and pragmatism, in order to briefly characterize
Russell’s alleged “pragmatic turn”. The second will approach Russell’s ideas as expressed in
the works produced between 1907 and 1911. The main objective of this incursion will be to
outline, albeit in an approximate and hypothetical way, the way in which Russell, at the time
he wrote “Pragmatism”, understood key notions such as “judgment”, “truth”, knowledge by
“acquaintance” and knowledge by “description”. This will allow us to rescue some pragmatist
concepts and to point out from the start the divergences between James’s brand of pragma-
tism, which is Russell’s main declared target, and Russell’s own philosophy. The third section,
in turn, will seek to confront more directly and critically Russell’s article from 1909.

Keywords: Russell • James • pragmatism • truth • knowledge • action.

RECEIVED: 10/10/2024 ACCEPTED: 18/11/2025

1. O estado da arte

Bertrand Russell dedica dois textos ao pragmatismo em seu livro Ensaios Filosóficos.1

Em “William James’s conception of truth”, escrito em 1907, Russell aborda critica-
mente o pensamento de James de uma perspectiva bem definida, conforme expressa
o título. Em “Pragmatism”, escrito em 1909, Russell pretende criticar o pragmatismo

© 2025 The author(s). Open access under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

https://orcid.org/0000-0003-4429-2087
https://orcid.org/0000-0003-3674-0206
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


636 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

em geral, estendendo as suas críticas também ao pensamento de F.C.S. Schiller. É
apenas a esse segundo escrito que dirigimos a nossa atenção aqui. No entanto, é
preciso lembrar que essas críticas de Russell dependem, em grande medida, de seu
interesse pelo tema da verdade. Com efeito, um dos pontos mais marcantes da leitura
de Russell é a afirmação de que o pragmatismo, naquela época, era uma novidade
filosófica, principalmente no que toca à discussão filosófica da verdade.

Além disso, é notável como pontos levantados por Russell quanto às dificuldades
ou deficiências do pragmatismo ressoaram ainda por muitos anos em outras críticas
de outros filósofos. A título de exemplo, basta citar as críticas de Max Horkheimer
(2002 [1947]) tanto a Russell quanto ao pragmatismo em geral. Para Horkheimer,
se Russell era representativo de uma tendência filosófica ao mesmo tempo subjeti-
vista e formalista, uma vez que esvaziava a razão de toda consideração acerca de
finalidades humanas em nome de uma fria e abstrata racionalidade instrumental,
o pragmatismo não era menos representativo da tendência, correlata, de reificar a
verdade reduzindo-a a planos particulares de ação. Para Horkheimer, o pragmatismo
sustentaria que “nossas ideias são verdadeiras porque nossas expectativas se cum-
prem e nossas ações têm sucesso” (Horkheimer 2002 [1947], p.47). Nesse sentido, o
pragmatismo nada mais seria do que a última expressão ideológica da sociedade bur-
guesa, principalmente na época em que a produção industrial de bens de consumo
tornou-se dominante. Na esteira de pensadores como Nietzsche, o pragmatismo teria
feito a verdade depender do sucesso e da utilidade, de forma a não desbancar velhas
ideologias mítico-religiosas e manter a ordem social.

Como veremos, essas críticas já tinham sido feitas por Russell. De fato, é o fi-
lósofo inglês quem inaugura toda uma tradição de severa crítica ao pragmatismo.
Identificando o pragmatismo, sem mais, a mero utilitarismo, Russell liga-o direta-
mente a Nietzsche — a bem falar, Schiller já o fizera — e acusa a filosofia de James,
Schiller e Dewey (embora no escrito, ora em discussão, Russell não trate dos escritos
deste último) de sustentar uma ingênua crença no progresso científico e tecnológico,
e, com isso, acabar redundando em um comodismo rasteiro, uma visão de mundo
que reduz o universo às mais imediatas e prosaicas finalidades humanas. Ou, mais
restritivamente ainda, nem tão humanas assim. Não é menos importante observar
que as críticas de Russell, ainda que indiretamente, visam desqualificar certa ale-
gada hipocrisia estadunidense, caracterizada, nas palavras do filósofo britânico, por
“democracia em casa” e “imperialismo no estrangeiro”.

Apesar da importância desses temas, a leitura de Russell tem recebido pouca
atenção ultimamente. Até onde sabemos, a principal reconstituição do debate de
Russell com o pragmatismo é feita por Di Berardino (2005) e Misak (2016). Mais
recentemente, Laguna e Zurita (2018), na esteira de Misak, enfatizaram, em vez das
discrepâncias da primeira década do século XX, as concordâncias tardias de Russell
com James, a partir principalmente da sua visita aos Estados Unidos em 1914. Assim,

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 637

vejamos, mais detidamente, o que afirma tal bibliografia.
Para a autora argentina, Russell mobiliza duas argumentações principais contra

o pragmatismo, especificamente o de James. A primeira, de caráter ético, busca con-
cluir que a teoria pragmatista da verdade tem consequências indesejadas para “o
âmbito da práxis humana”, o que o afastaria de seus ideais democráticos pretendi-
dos. Já a segunda, de caráter epistemológico, busca mostrar que a teoria pragmatista
da verdade é falaciosa, no sentido de não conseguir se sustentar em suas próprias
bases [p.1]. Para Di Berardino, essas duas vias argumentativas baseiam-se em um
equívoco de leitura, por parte de Russell, segundo o qual a filosofia pragmatista não
se preocupa com os fatos, mas tão-somente com as crenças nos fatos. Contudo, a au-
tora nos lembra que essa leitura do pragmatismo, por Russell, já fora refutada pelo
próprio James, principalmente em seu The meaning of truth (1909). A ideia princi-
pal é que James recusa-se a abordar a verdade da mesma perspectiva que Russell,
isto é, de um ponto de vista lógico. Segundo a autora, James opera uma “virada de
perspectiva” (Di Berardino 2004, p.6) em sua obra ao recusar-se a tratar de uma
verdade abstrata e universal para falar de uma perspectiva humana, na qual é mais
importante falar de o que a verdade significa em termos práticos para nós do que
tentar definir o conceito em si. Seguindo a leitura de Di Berardino, podemos, então,
afirmar que James já se preocupava em rejeitar o teor das críticas reavivadas por
Horkheimer décadas mais tarde. Pois não se trata de desconsiderar os fatos em nome
de crenças prediletas. Di Berardino mostra como James chamava atenção à função
primordial do objeto das crenças na determinação da verdade, bem como a exigên-
cia de coerência interna entre as crenças sustentadas. Pois uma coisa são proposições
que dizem respeito ao objeto de uma crença, outra bem diferente são as condições
que garantem que a crença seja sustentada ou rejeitada (Di Berardino 2004, p.7).

Misak (2016), por sua vez, enfatiza que a relação de Russell com o pragmatismo
não se resume à leitura crítica da primeira década do século XX. Com efeito, o pen-
samento de Russell teria passado por uma verdadeira “virada pragmatista” mais per-
ceptível em seu livro de 1921, A análise da mente, mas já identificável ao menos em
um escrito anterior, seu artigo “On propositions: what they are and how they mean”,
de 1919. O ponto principal, que de fato está longe de ser claro, é como integrar,
de maneira suficientemente coerente, a teoria do conhecimento direto e imediato
(acquaintance)2, a teoria das descrições e as análises que revelam as formas lógicas
por sob a capa de confusão da linguagem comum, assuntos que Russell vinha tra-
tando desde pelo menos seu notório artigo sobre a denotação. Com efeito, se Russell
nunca chegou a descartar completamente a ideia de acquaintance para explicar o
conhecimento, muitas dificuldades o levaram a mitigar a importância da noção na
sua epistemologia. Por exemplo, como seria possível um conhecimento direto e ime-
diato de objetos, provas ou verdades matemáticas? Por intuição?3 Por isso, Russell
enfrentou a difícil questão de tentar mostrar como o conhecimento direto e imediato

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



638 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

de acquaintance, o conhecimento por descrição e o conhecimento por construção ló-
gica se relacionam, uma vez que nem sempre seus campos de aplicação coincidem.
A par disso, Russell também defendia a possibilidade de conhecimento direto e ime-
diato de propriedades universais e mesmo imaginações e relações, como as lógicas
ou matemáticas (Russell 2013 [1913]). Segundo a leitura de Misak, no entanto, as
dificuldades do problema da individuação levaram Russell a uma posição menos rí-
gida acerca das relações entre linguagem e mundo, seja na direção de uma virada
pragmática, seja na de um holismo semântico, ainda que parcial,4 um ponto que ele
critica veementemente no pragmatismo tal qual apresentado no texto de 1909. Com
efeito, como enfatizado por Laguna e Zurita (2018, pp.168–169), ao tentar superar
a dicotomia entre sujeito e objeto, ou entre mente e matéria, Russell aproxima-se de
um “monismo” epistemológico cujas bases ele encontrará justamente nas propostas
de James em favor de seu empirismo radical (James 1974 [1912]; ver Saran 2022).

Além disso, é interessante comentar que Russell também mantém um diálogo
com Dewey. Em tal diálogo, o filósofo britânico é, mesmo no momento de maior
aproximação entre seu pensamento e o pragmatismo, enfaticamente crítico, de ma-
neira geral, com relação ao pensamento do filósofo americano (Russell 2016 [1953],
p.73). Apesar disso, há, na obra de Russell, uma interessante reflexão a respeito da
visão de Dewey no que concerne à noção de “verdade”: de acordo com Russell, Dewey
teria, em uma teoria denominada “instrumentalismo”, criticado a noção tradicional
de verdade (Russell 2004 [1945], p.731); essa “noção tradicional” estaria atrelada a
algo mais estático, de modo que a verdade seria (na visão “tradicional” atacada por
Dewey) algo próximo do perfeito e eterno.

Contra esse tipo de postura, Dewey — que, na fase mais madura de seu pen-
samento, enxergaria a realidade como imersa em um processo evolutivo temporal
(Russell 2004 [1945], p.731) — entenderia o conhecimento científico como estando
envolvido em um tipo de investigação constante em que não haveria juízos absoluta-
mente verdadeiros e/ou absolutamente falsos (Russell 2004 [1945], p.733). Russell
apresenta algumas críticas a essa ideia, relacionadas ao problema de que, no seu en-
tender, o filósofo estadunidense aparentemente não fornece uma definição satisfató-
ria para a noção de “investigação”: para Dewey, tal qual lido em termos russellianos,
a investigação estaria atrelada a uma transformação “controlada” de uma situação
indeterminada. Tal transformação, a partir de uma maior determinação das relações
e distinções constituintes, faria com que a situação antes indeterminada se tornasse
um todo “unificado” (Russell 2004 [1945], p.733). Russell parece considerar esse tipo
de concepção demasiado ampla, de modo que a concepção de “investigação” por ele
atribuída a Dewey se aplicaria a situações inusitadas, como aquela de um pedreiro
diante de uma pilha de tijolos (Russell 2004 [1945], p.733).

Apesar dessa crítica, é verdade que Russell não deixa de conservar elementos
pragmáticos na reflexão sobre a verdade. Ora, afigura-se que Russell, textualmente,

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 639

concorda, pelo menos em parte, com algumas ideias de Dewey sobre a verdade.
Desses pontos de concordância, Russell (2004 [1945], p.731) destaca a adesão de
Dewey à própria ideia de que a verdade não é estática ou eterna, como será visto
logo adiante.

Como se sabe, o próprio Dewey estava bem ciente das críticas de Russell e a elas
respondeu em mais de uma ocasião (e.g., 2008 [1925]). Dewey indicou precisamente
que as críticas de Russell enraizavam-se em um ponto de partida diverso, mais pró-
ximo de James do que de Peirce ou do próprio Dewey. Na leitura deste último, o
pragmatismo de Peirce preocupa-se fundamentalmente com a forma da conduta, já
que a ação particular está imbuída de idealidade geral. Em outras palavras, como
nossas crenças nos dão orientações gerais para agir nas circunstâncias particulares,
as nossas ações incorporam hábitos gerais. A interpretação de James desse ponto in-
verte totalmente a direção do pragmatismo, reduzindo a noção de “consequências
práticas” [practical bearings] concebíveis de Peirce à de efeitos práticos particulares.
Com isso, James consegue estabelecer um critério para a definição da verdade das
nossas ideias conforme determinem cursos particulares de ação. Segundo Dewey, en-
tão, “em certo sentido, James estreitou a aplicação do método pragmático de Peirce,
mas, ao mesmo tempo, ele o estendeu” (Dewey 2008 [1925], p.121], e de modo al-
gum ele aceita que isso transforme o pragmatismo em uma versão de utilitarismo
imediatista, como as críticas de Russell apontam, uma filosofia do sucesso a qualquer
custo, se tal expressão nos for permitida. Ao contrário, Dewey defende que se trata
de questionar a função das crenças nas ações individuais, principalmente em situa-
ções críticas, ou vitais. Pois diferentemente de Peirce, Dewey se interessa menos pelo
teor proposital do processo significativo do que pela experiência prática possível. E
de fato, nesse ponto, Russell, James e Dewey estão em perfeito acordo. Pois Russell,
mesmo abandonando certo “platonismo da verdade”, ainda insiste na relação íntima
entre as noções de verdade, crença e fato (ver Rodrigues 2008, p.199)

Enfim, se há alguma espécie de pragmatismo no pensamento de Russell, também
é certo que ele, da maneira típica da filosofia da linguagem do século XX, volta-se ao
estudo das propriedades da linguagem e das representações, em geral, recusando-se
a investigar qualidades intrínsecas da própria realidade, isto é, recusando-se a fazer
metafísica em algum sentido.5 De fato, parecem pouco interessar a Russell noções
como eficiência, utilidade, sucesso etc., como interessam a James ou Dewey. A título
de exemplo, Russell define a vagueza por contraposição à exatidão nos sistemas de
representação simbólica: a exatidão se dá em função da relação bi-unívoca entre o
sistema de termos que representa e o sistema de termos representados, ao passo que
há vagueza quando a relação se dá entre um termo e vários dos respectivos sistemas,
de modo a não ser possível determinar exatamente como os termos se relacionam
(Russell 2017 [1923], p.89). A vagueza ela mesma pode até existir objetivamente,
mas apenas como propriedade da linguagem, ou, melhor dizendo, da relação entre

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



640 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

as representações e os seus objetos, o que exclui de consideração toda e qualquer
investigação ontológica ou fenomenológica sobre a vagueza.

Seja como for, Russell jamais deixou de lado a suposição de dados últimos de
conhecimento. Somente as representações e interpretações que fazemos do mundo
podem ser mais ou menos indeterminadas, mas não o próprio mundo. Pois, por mais
que reconheça o problema da dependência que as nossas observações têm da teoria,
Russell jamais abandona a ideia de construir uma linguagem perfeita, se não se-
gundo a exata relação termo a termo entre representação e representado, ao menos
de forma a salvaguardar a legitimidade da própria especulação filosófica. No entanto,
as suas tentativas de construir essa linguagem perfeita com base, exclusivamente, em
definições lógicas implicaram na necessidade de incluir proposições empíricas no sis-
tema, o que resulta em invalidar a pura necessidade e a rigorosa analiticidade das
proposições de base da lógica. Nesse sentido, o recurso à acquaintance, sem sombra
de dúvidas, significa assumir comprometimentos de ordem pragmática, mas também
metafísicos ou ontológicos, sem os quais seria impossível manter o sistema,6 este
mesmo outro ponto criticado por Russell no pragmatismo.

2. Denotação, significado e verdade no pensamento de
Russell na época de “Pragmatismo”

Dado o exposto, faz-se necessário, então, abordar ao menos parcialmente os pressu-
postos teóricos de Russell à época em que escreveu as suas críticas ao pragmatismo.
Evidentemente, não é o caso de tratar, em pormenor, do desenvolvimento intelec-
tual de Russell. Ainda assim, é importante demarcar algumas transformações pelas
quais passou o pensamento de Russell até o momento em que escreveu o texto so-
bre o pragmatismo, pois que tal percurso lança luz sobre pontos importantes para
o entendimento da “virada pragmática” tardia de Russell, se nos for permitido tal
expressão.

A primeira dessas transformações ocorreu por volta de fins de 1898, quando Rus-
sell, ao lado de seu colega G. E. Moore, rompe com certa forma de pensamento ide-
alista que havia sido resultado de suas primeiras influências em Cambridge (Russell
1959, p. 54). O entendimento dessa ruptura pode ser mais complexo do que parece e
há inúmeras discussões a respeito de tal entendimento, as quais, não obstante sejam
fascinantes, não poderão ser desenvolvidas neste texto. Importa, contudo, assinalar
que é possível dividir os primeiros anos após a ruptura com o idealismo em dois
breves momentos.

O primeiro momento precede um importante congresso que Russell frequentou
em Paris, em 1900, e é marcado pela presença de uma forte influência de Moore
(Levine 2008, p.11). Após entrar em contato, nesse congresso, com o pensamento de

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 641

autores como Frege e Peano, Russell, conquanto não abandonasse totalmente o que
herdara de Moore, caminha aos poucos para um tipo de pensamento que, não obs-
tante sofra transformações na maneira de responder diversas questões ontológicas e
de teoria do conhecimento, parece manter, sempre, um forte sentido da navalha de
Ockham. De acordo com Levine (2018, pp.305–306), essa forma de pensar procura
reduzir ao máximo o comprometimento com entidades metafísicas, demonstrando
uma tendência de se conceber uma fronteira cada vez menor entre o fazer cientí-
fico e o filosófico. Chega-se, nesse caso, a falar em uma filosofia à maneira das ciên-
cias, notando-se que essa tendência científica é evidenciada, mais tarde, em trabalhos
como a palestra “On scientific method in philosophy” (Russell 2008 [1914a]) e Nosso
conhecimento do mundo exterior (Russell 2015 [1914b]).

Ainda que um pouco distante do pensamento apresentado nesses trabalhos, o
Russell de “Pragmatism” já estava a caminho da filosofia científica e do uso da navalha
de Occam. Nesse aspecto, para se iniciar a introdução de alguns conceitos importan-
tes, cabe mencionar o importante “Da Denotação”, de 1905. Antes dos problemas e
conceitos introduzidos nesse artigo, Russell ainda estava associado a uma ontologia,
por assim dizer, demasiado populosa. Nessa ontologia, via de regra, o que constituía
o significado de uma palavra consistia no fato de tal palavra significar uma entidade
única (Levine 2008, p.14). É justamente a partir do artigo sobre a denotação que
Russell começará a eliminação da necessidade de supor entidades. É indispensável,
portanto, que se faça uma breve apresentação de alguns pontos de “Da Denotação”.

Talvez a chave para o entendimento de muitos dos aspectos mais relevantes do
artigo de 1905 seja compreender que proposições que contêm expressões denotati-
vas do tipo “o assim-e-assim” (the so-and-so) são possíveis mesmo quando “o assim-
e-assim” não tem denotação, embora possa tais proposições possam ter significado
(meaning). Para se compreender melhor essa distinção, considere-se, a princípio, a
frase “o autor de Waverley”. Nessa frase, o significado será um certo complexo con-
tendo alguma relação que envolve a autoria de Waverley, e a denotação será Scott.
Com isso, quando alguém afirma “Scott é o autor de Waverley”, está na verdade asse-
verando uma identidade de denotação. Note-se que, nessa situação, a asserção seria
válida devido à diversidade de significado (Russell 1992 [1911], pp.156–157).

Na perspectiva russelliana, essa dualidade significado/denotação, conquanto seja
passível de uma interpretação verdadeira, é enganosa quando tomada como funda-
mental (id.). Para se entender as razões disso, é relevante introduzir a célebre noção
de conhecimento por “acquaintance”. Essa noção, no contexto da filosofia de Rus-
sell, é utilizada para se referir ao aspecto mais fundamental do conhecimento, o qual
pode ser assim definido: diz-se que um determinado sujeito S possui uma relação
de acquaintance com um objeto O se S mantém, com O, a relação primitiva de “es-
tar, diretamente, consciente” de O.7 Como essa definição provavelmente esclarece, o
pano de fundo dessa epistemologia é um dualismo essencial entre sujeito e objeto, o

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



642 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

qual, espera Russell, o habilite a fugir, no âmbito mais elementar, das armadilhas do
materialismo e, principalmente, do idealismo (Russell 1992 [1911], p.148).

Seja como for, a despeito das vantagens que Russell parece enxergar na sua pos-
tura, o estabelecimento de uma filosofia pautada na relação de acquaintance coloca
inúmeros problemas. Alguns desses problemas não vêm ao caso para as finalidades
mais modestas do presente trabalho: por exemplo, a questão da autoconsciência (a
existência, ou não, de uma relação de acquaintance entre um sujeito e ele mesmo).
Mais importante, aqui, para que não haja confusões, é pontuar em que consistem os
objetos que a relação em questão associa a um dado sujeito. Ao longo da evolução
do pensamento de Russell, vários foram os tipos de objetos que ele fez cair sob essa
relação. Por exemplo, em 1913, ele fala em dados lógicos (logical data), modificando
as sugestões do artigo de 1905, no qual enfatizava os “particulares” (particulars) e os
“universais” (universals) como associados privilegiados da relação cognitiva funda-
mental. Sobre isso, cabe já destacar que, diferentemente do que ocorre com Peirce,
por exemplo, essa aceitação, por parte de Russell, de particulares e universais parece
ter a tendência de se aliar, muito mais, a um nominalismo do que a um realismo dos
universais em uma acepção mais forte (ver, e.g., Saran 2021). Como isso o aproxima
de James, o ponto será abordado com maior detalhe em um momento posterior.

Além disso, é preciso pôr ênfase na situação de que os particulares e universais
dos quais se está a tratar são, sobretudo, dados sensoriais (sense-data) e componen-
tes associados a estes, tendo em vista que quando se vê uma cor ou se escuta um
ruído, tem-se direta relação de acquaintance com tais dados (Russell 1992 [1911],
pp.148–149). Com isso, os universais com os quais há acquaintance são, por exem-
plo, predicados de sentenças nas quais o próprio termo sujeito consiste em um dado
sensorial passível de ser referido com base na palavra “isto”. A título de exemplo,
pense-se em sentenças do tipo “isto é amarelo”. É possível conceber, também, uni-
versais relacionais, como “antes” em “isto é antes daquilo”. Certamente, esse último
integrante do conjunto dos universais provoca algum estranhamento. Russell, porém,
insiste e argumenta que, não obstante parecer ser mais aceitável que as relações se-
riam conhecidas apenas por meio dos complexos dos quais fazem parte, essa tese
parece insatisfatória, visto que não dá conta dos casos em que uma relação é deno-
tada pelo termo sujeito de uma sentença (Russell 1992 [1911], pp.150-151).

Retomando, agora, as reflexões associadas aos desdobramentos de “Da Deno-
tação” e à distinção entre “denotação” e “significado”, é possível entender que tais
noções se entrelaçam com os pensamentos concernentes à relação de acquaintance,
pois os objetos que se associam a um termo sujeito nessa relação são os únicos que,
na visão russelliana, são candidatos legítimos a ser denotados. Tais objetos são carac-
terizados por constituírem uma espécie de conjunto de o que há de mais elementar
na linguagem, de modo que, mediante eles, pode-se apenas atribuir um nome (Rus-
sell 1992 [1911], p.157). O estabelecimento disso permite a Russell entender certas

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 643

frases como descrições sem a necessidade remeter diretamente à realidade. Desse
modo, diferentemente da ontologia povoada que remonta aos primórdios da obra
russelliana, não é necessário, caso se use uma expressão como “Júlio César” para
falar do personagem histórico homônimo, fazer um esforço imenso para conceber
alguma entidade efetivamente existente que tal expressão deva denotar. Na verdade,
essa expressão pode ser entendida como abreviação de uma descrição do tipo “o ho-
mem cujo nome era Júlio César” (Russell 1992 [1911], p.156). O importante, nesse
tipo de situação, é que as partes da descrição ou remetam diretamente a objetos no
seio de uma relação de acquaintance (Russell 1992 [1911]) ou remetam a outras
descrições que, mais cedo ou mais tarde, culminariam em objetos de acquaintance.
Com base nisso, a sentença “Scott é o autor de Waverley”, usada no artigo de 1905
sobre a denotação, pode ser interpretada como uma função, à moda de Frege, isto é,
uma espécie de símbolo incompleto que só tem sentido no contexto de uma sentença
que, por sua vez, teria a forma “um e somente um homem escreveu Waverley e esse
homem era Scott” (Russell 1992 [1911], p.159). Assim, não é mais necessário pre-
sumir a identidade entre dois significados atrelados à mesma denotação. Vê-se, com
isso, que um enorme potencial de aplicação da navalha de Occam é obtido a partir da
noção de “descrição”, o que leva a concluir que a filosofia, e mesmo a ciência em sua
acepção mais convencional, só precisam assumir alguns universais e particulares que
seriam denotados ao fim da análise, de modo que as outras entidades seriam pro-
vavelmente eliminadas por intermédio de descrições e descrições de descrições cujo
ponto de chegada seria a totalidade daqueles universais e particulares primitivos.

Daí a já mencionada aparente irmandade entre o projeto russelliano e uma pos-
tura mais nominalista, destoante de filosofias realistas como a de Peirce. Essas con-
siderações levam a supor que é razoável pôr em destaque, como se tentará fazer na
próxima seção, que talvez haja menos distância do que pode parecer entre Russell e
os autores criticados no artigo sobre o pragmatismo.

Antes disso, no entanto, é necessário abordar um último ponto, a respeito das
ideias de Russell acerca da verdade no período de interesse a este texto. Naquele
momento, Russell entendia que, assim como uma descrição se revelava uma espécie
de símbolo incompleto cuja significação estava associada àquela de uma sentença
completa, mesmo uma sentença completa atrela-se ao contexto mais amplo de um
juízo. Como ele chegou a esse entendimento?

Para se compreender isso, é importante ter em vista certa concepção da natureza
da verdade da qual Russell almeja se desvencilhar e que parece possuir muita afini-
dade com aquela ontologia mais populosa que, como se viu, ele parecia adotar pouco
tempo depois da ruptura com os idealistas. Na concepção em questão, “verdade” e
“falsidade” são noções que se aplicam a juízos e não às coisas. Quando, por exemplo,
alguém avista o Sol brilhando, o Sol, em si mesmo, não é verdadeiro, posto que é
o juízo de que o Sol está brilhando que deve ser tratado como verdadeiro (Russell

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



644 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

1992 [1907], p.117). Além disso, outro ponto a ser destacado é a diferença entre a
busca por uma teoria da verdade, isto é, a tentativa de responder à pergunta pelo
significado da verdade, e a procura de um critério de verdade. Segundo Russell, um
critério de verdade é alguma qualidade que pertence a um juízo verdadeiro sem se
confundir com a própria verdade de tal juízo, ao passo que o significado da verdade é
uma espécie de rótulo que permite que se reconheça a verdade e a falsidade quando,
por assim dizer, alguém se depara com essas instâncias (Russell 1992 [1907]). Esse
ponto é de suma importância, pois parece ser o caso que o trabalho de Russell, no
contexto aqui apresentado, tinha como máxima preocupação o significado da noção
de verdade. Surge, então, o questionamento: o que significa, para um determinado
juízo, ser verdadeiro?

Para lidar com essa questão, um primeiro caminho escolhido por Russell consistiu
na adesão à perspectiva de que a verdade ou falsidade de asserções ou enunciados
(statements) pode ser definida em termos da verdade ou falsidade de crenças. Sendo
assim, determinar o significado da verdade parece ser o mesmo que determinar o
significado da verdade das crenças. Dessa perspectiva, um primeiro impulso seria, a
exemplo do que já sucedera erroneamente com expressões denotativas, pensar que
há uma espécie de objeto simples das crenças ou juízos, isto é, que haveria um ente
objetivo e único, correspondente tanto às crenças verdadeiras quanto às falsas (Rus-
sell 1992 [1907], pp.117–118). De imediato, porém, é possível notar o principal pro-
blema com essa forma de conceber: muitas intuições pré-teóricas concederiam, de
bom grado, um correspondente objetivo para uma crença verdadeira; não é o caso,
contudo, que seja plausível conceder o mesmo para a crença falsa (Russell 1992
[1907]). Apesar de todos os problemas — que não poderão ser desenvolvidos em
pormenor neste trabalho — com essa concepção, Russell não abandona totalmente a
necessidade de se pensar um correlato objetivo (ou fato) a que a crença verdadeira
remeta (Russell 1992 [1907]). Insistindo em associar um juízo ou crença a um con-
texto, o filósofo inglês apenas ressalva que tal correlato, assim como a crença, estará
longe de ser simples e, muito provavelmente, é na complexidade que está a chave
para se evitar pressuposições como aquela que assume que o falso tem uma espécie
de referência.

Com isso, é possível entender, enfim, a teoria da verdade que entende o juízo
ou crença como uma relação múltipla. Essa teoria, tal como ocorria nas considera-
ções envolvendo a noção de acquaintance, remeterá a um sujeito do conhecimento
(uma mente que julga ou crê), mas também pressuporá a compreensão da natureza
de uma relação múltipla. Em termos bastante simplificados, Russell entende uma re-
lação múltipla como uma relação n-ádica que envolva três ou mais termos (Russell
1992 [1907], p. 121). Um exemplo desse tipo de relação seria a relação de ciúme na
sentença “A tem ciúme de B com relação a C” (Russell 1992 [1907]).8

Com isso, pode-se definir uma crença ou juízo como um tipo de relação múltipla

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 645

entre uma mente (ou sujeito) e vários outros termos com os quais o juízo está preo-
cupado (Russell 1992 [1907], p.122). Desse modo, se um dado sujeito julga que “A
ama B”, essa não é uma relação simples entre tal sujeito e o amor de “A por B” (o que
acabaria levando, novamente, ao problema da aceitação da objetividade do falso);
a relação autêntica, no que tange à correta apreensão do juízo, consiste na relação
múltipla entre tal sujeito, o indivíduo “A”, o indivíduo “B” e o universal relacional
“amor” (Russell 1992 [1907]). Nessa situação, não obstante a relação múltipla não
possa ser identificada com a mera soma de relações diádicas entre o sujeito e cada
componente do juízo, pressupõe-se, direta ou indiretamente, acquaintance com cada
um dos componentes do juízo. Isso permite que um dado sujeito ou mente entenda
um juízo falso: a única diferença entre um juízo verdadeiro e um falso está em que,
no primeiro caso, o complexo asseverado entre os elementos do juízo se efetiva (por
exemplo, “A” mantém, realmente, a relação “amor” com “B”) e, no segundo, não.

Realmente, há muitos problemas com essa teoria conquanto Russell, em um pri-
meiro momento, pensasse que ela daria conta das questões em torno da noção de
verdade. No entanto, o entendimento da teoria é suficiente pare se apreender a ma-
neira russelliana de enfatizar uma espécie de objetividade da verdade que, como se
verá, o filósofo inglês parece, em 1909, contrapor constantemente aos pragmatistas
que estariam, supostamente, atrelando, em demasia, a verdade (no concernente a
seu significado e a seus critérios) a desejos ou necessidades específicas.

3. Está “Pragmatism” tão distante assim do pragmatismo?

Para fins do presente trabalho, o primeiro ponto intrigante a respeito do texto de
Russell consiste na forma como o filósofo inglês introduz a caracterização da dou-
trina cujo teor pretende abordar criticamente. Segundo Russell (1992 [1909], p.261),
Peirce teria sido o primeiro a utilizar o termo “pragmatismo” para remeter a uma dou-
trina segundo a qual “a significação de um pensamento repousa nas ações às quais
ele leva” (Russell 1992 [1909], p.261). Considerando-se isso, o, já mencionado, pen-
samento de Peirce será brevemente retomado quando a reflexão tiver avançado um
pouco mais. Antes, no entanto, é interessante notar que Russell, muito rapidamente,
passa de Peirce a James, observando que a doutrina do primeiro permaneceu estéril
até ser retomada, vinte anos depois de seu nascimento, pelo último. Pois a bem da
verdade é James o alvo de Russell, e não Peirce.

Com efeito, Russell rapidamente menciona o célebre “A vontade de crer” (James
2001 [1896]) como um texto introdutório ao pragmatismo. Na perspectiva do filó-
sofo de Cambridge, embora não mencione a expressão “pragmatismo”, o referido
ensaio de James mostra muito do que é peculiar às opiniões posteriores desse au-
tor. Russell, então, enfatiza a ligação desse trabalho com as decisões associadas às

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



646 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

crenças religiosas. Ali, James sustentaria a tese capital de que “é certo acreditar, de
todo coração”, em uma dentre duas alternativas mesmo no caso de não haver evidên-
cias suficientes em favor de qualquer uma de tais alternativas. Assim, em situações
de perplexidade moral ou religiosa, deve-se, na perspectiva de James tal qual este é
lido por Russell, tomar uma decisão, posto que a própria inação é, já, uma decisão
(Russell 1992 [1909], pp.261–262).

A partir dessa leitura da filosofia de James, Russell procura argumentar com a in-
tenção de enfatizar que James — e, talvez, outros pragmatistas, como F.C.S. Schiller,
citado várias vezes no texto — tenham feito uma confusão entre o agir baseando-se
em uma hipótese e o própria ato de se acreditar em tal hipótese. Russell demora-se
nesse ponto muito mais do que é possível reproduzir aqui, o que nos obriga, para
tornar mais clara essa tentativa de crítica levada a cabo por Russell, a desenvolver
um exemplo por ele citado: se, caminhando-se por uma via rural, chega-se a uma
bifurcação destituída de sinalizações e passarelas, talvez se conclua pela necessidade
de escolher, sem qualquer evidência de qual dos dois caminhos da bifurcação seria
melhor tomar, um dentre eles (Russell 1992 [1909], p.264). Nesse tipo de situação,
continua Russell, somos obrigados a escolher, de forma que uma tal escolha funci-
onaria como uma espécie de hipótese obrigatória. Isso, entretanto, não impõe que
haja quaisquer crenças a respeito de se ter tomado, efetivamente, o caminho correto.
Talvez essa hipótese inicial servisse para que alguém que se encontrasse diante da
bifurcação, depois de andar um pouco, encontrasse alguém a quem pedir informa-
ção. Resumidamente, o ponto que Russell parece ter a intenção de atingir com esse
exemplo é que as ações humanas seriam baseadas em probabilidades que, embora
não fossem aceitas completamente, seriam objeto de hipóteses.

Diante dessa primeira tentativa de Russell de se posicionar frente ao pensamento
de James, talvez algumas questões possam ser feitas. Será que os pragmatistas — no
caso, principalmente, James — realmente confundem o significado de meras hipóte-
ses com crenças práticas e, com isso, aderem à postura de que seria plausível acredi-
tar firmemente em tais hipóteses? Não seria mais correto e fiel ao espírito do texto
de James — e, talvez, ao pragmatismo, em geral — entender que certas hipóteses se
confundem com crenças práticas devido ao seu caráter primitivo e, presumivelmente,
não lógico (em um nível que pode envolver a própria sobrevivência)? Por exemplo,
faria sentido um cético duvidar de que há alguma relação entre a sua vontade e os
movimentos de seu braço e, em seguida, usar sem hesitação esse mesmo braço para
mover talheres e se alimentar? Será que Russell, em conformidade com o ceticismo
que parece ali manifestar, pensou em casos desse tipo ao escrever esse texto? Não
poderia ele mesmo estar se fazendo de bobo sem perceber?

Certamente, o intuito dessas questões não é deslegitimar o pensamento de Russell
in toto. Não obstante, é importante apontar para o fato de que, talvez, o pensamento
pragmatista, em geral, e o de James, em particular, não pareça ser assim tão avesso

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 647

à dúvida cética que parece mais evidente no pensamento de Russell. Nesse sentido,
sem a intenção de aprofundar, cabe lembrar a constatação que já aparece nos traba-
lhos de um jovem Peirce (2023 [1868]) de que não é possível pensar sem signos e
que, provavelmente, a própria constatação da experiência seja, desde o início, uma
espécie de suposição involuntária — inclusive, provavelmente, de uma perspectiva
fisiológica — de natureza inferencial. De maneira análoga, o próprio Dewey (1929
[1925], p.24) parece apontar para problemas filosóficos que surgem artificialmente
quando se fortalece a separação — “o muro” — entre o sujeito do conhecimento e
a natureza vivenciada; nesse caso, o sujeito do conhecimento seria similar a uma
espécie de construção (talvez, hipotética), da qual é elemento inseparável o objeto
conhecido pela e na experiência.

Certamente, o pensamento de tais filósofos não é exatamente idêntico ao de Ja-
mes, mas isso não deve nos impedir de pontuar que James, nesse mesmo texto ana-
lisado por Russell, estabelece a distinção entre uma maneira absolutista e uma ma-
neira empirista de se acreditar na verdade (James 2001 [1896], p.23). De fato, pouco
depois de expor essa distinção, James parece caracterizar a si mesmo como um em-
pirista (James 2001 [1986], p.26), o que significa, na terminologia de James, que,
embora não possamos duvidar da existência da verdade, é impossível ter absoluta
certeza de que, em algum momento, a encontraremos definitivamente.

Esse é um ponto importante, pois permite uma hipótese: talvez, assim como Rus-
sell parece conceder, todas as afirmações no âmbito do conhecimento, e mesmo as
nossas próprias percepções sensoriais (como mencionamos ao citar Peirce), não pas-
sem de hipóteses. Pois uma das grandes inovações do pensamento pragmatista está
em constatar isso com força e coerência, de modo a deslocar o problema da sub-
jetividade consciente cartesiana para o plano da disposicionalidade metacognitiva:
nossos pensamentos e até mesmo nossas sensações mais elementares não são esta-
dos ou “modos” mentais, mas disposições, de forma que não basta tomar consciência
para agir. Ora, se as hipóteses estão em um nível elementar, como o movimento de
um braço e a percepção espacial de um objeto no campo visual, de tal modo que
não é possível não fazer hipóteses, que tipo de restrição faria sentido com relação a
hipóteses mais audaciosas como aquelas que adentram o campo religioso ou ético? É
importante enfatizar que se esse exemplo é extraído de Peirce (de seu famoso artigo,
já referenciado, sobre as capacidades supostamente humanas, Peirce 2023 [1868]),
a ideia do caráter elementar e primitivo de certas hipóteses é constatável em diver-
sas outras obras de James, afora “A vontade de crer”. Com efeito, os exemplos de
James são tão elaborados quando aqueles propostos por Peirce. Assim, para se citar
apenas um, podemos indicar certa passagem das conferências sobre pragmatismo em
que James distingue várias categorias do senso comum, das quais se destacam as de
“coisa” (thing) e “tipos” ou “espécies” (kinds). Ao mencionar essas categorias, James
parece descrever, com maestria, a maneira pela qual uma parte considerável da nossa

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



648 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

linguagem, na verdade, da nossa mente, pressupõe a subdivisão da experiência em
coisas classificadas em tipos gerais para que seja possível representá-las, no sentido
de as significar, e não meramente no de trazê-las à presença da consciência. Essa
forma de representar por separação categorial, contudo, não necessariamente é in-
discutível e pode-se vê-la relativizada no trabalho de cientistas como Mach, Ostwald
e Duhem (James 1963 [1907], p.84). James, então, conclui que tal forma de conce-
ber a experiência — distinguindo entre “coisas” e “tipos” — talvez seja o resultado de
um conjunto de hipóteses com as quais nossos antepassados unificaram e corrigiram
a descontinuidade da experiência (James 1963 [1907], p.85).

Seja como for, certamente, nem todas as hipóteses podem ser tratadas como igual-
mente aceitáveis; porém, ao distinguir entre hipóteses vivas e hipóteses mortas (Ja-
mes 2001 [1896], p.10), James parece identificar um critério para a exclusão de
certas hipóteses, como, por exemplo, as supersticiosas (James 2001 [1896], p.47).
Nesse ponto, por mais que várias diferenças entre James e seu amigo Peirce possam
ser elencadas, parece haver uma confluência de perspectivas entre eles, pois ressalta
o tema de sabermos determinar quais hipóteses, a despeito de ser refutáveis ou em-
piricamente implausíveis, até mesmo racionalmente absurdas, vale a pena manter,
ainda que sem qualquer evidência conclusiva acerca de sua veracidade ou falsidade.
O quanto Russell estaria disposto a aceitar essa ideia geral é algo que deve ser deixado
para outra ocasião.

Retome-se, agora, o fluxo do texto de Russell objeto deste trabalho: Russell (1992
[1909], p.266) também ataca certa postura de James caracterizada por justificar uma
multiplicidade de crenças para pessoas diferentes. Assim, considerando-se a distin-
ção entre hipóteses vivas e hipóteses mortas, Russell analisa uma passagem de A
vontade de crer em que James exemplifica dois tipos de dilemas que poderiam ser
assim postos: “ser teosofista e ser mulçumano” e “ser agnóstico ou ser cristão”. Cer-
tamente, considerando-se o público a quem James se dirige, o segundo dilema teria
hipóteses vivas enquanto o primeiro não. A partir daí, Russell, talvez com algum exa-
gero, conclui que, para James, as crenças que homens diferentes devem adotar são
diferentes, de modo que se poderia adotar, sem evidências, qualquer crença que seja
viva, forçosa e imponente (Russell 1992 [1909], p.266); sob esse prisma, poder-se-ia,
continua Russell, inferir que um francês deveria crer no catolicismo, um americano
na doutrina Monroe e um árabe no Mahdi (James 1992 [1909], p.266).

Diante dessas críticas, talvez se possa, novamente, questionar Russell, retomando,
para isso, o exemplo de James relativo à distinção entre “tipos” e “coisas”. Viu-se que
essa distinção, como conjectura o próprio James, pode ter sido o resultado de hipó-
teses de nossos antepassados que, inclusive, podem ser objeto de crítica. Imagine-se,
então, que pensadores (como os cientistas citados por James) tenham enorme sucesso
em teorias que substituíssem as “coisas” por séries e classes de eventos efêmeros.9

Será que, nesse caso, a crença na hipótese relativa a “coisas” precisaria ser total-

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 649

mente descartada? Talvez fosse interessante manter tal hipótese na vida cotidiana e
abandoná-la em alguns momentos de experimentação científica e/ou teorização filo-
sófica. Inclusive, é provável que esse seja o espírito do pensamento de James quando
esse parece se abrir à possibilidade de coexistência de várias crenças; no que tange
aos exemplos e referências religiosas de James (Teosofia, Islamismo, Cristianismo,
Agnosticismo, etc.), conquanto não se tenha a intenção ou a possibilidade de abor-
dar todas as nuances do pensamento desse autor sobre a religião e/ou “experiência
religiosa”, talvez caiba levantar a hipótese (interpretativa) de que diferentes cren-
ças ou hipóteses sejam compatíveis como pontos de partida diferentes para o fazer
científico e filosófico.

Essa via de leitura parece ser corroborada pelo coligir de duas passagens do pró-
prio James. Na primeira dessas passagens, James faz uma consideração interessante
sobre o fato de, possivelmente, cientistas desconsiderarem uma hipótese devido a cer-
tos pressupostos essenciais à ciência. Desse modo, seria absurdo a um cientista aceitar
algo como a telepatia, na medida em que isso pareceria desafiar certos pressupostos
do próprio fazer científico ligados à necessidade de se assumir certa uniformidade na
natureza (James 2001 [1896], pp.20–21). Não obstante se possa questionar tanto o
exemplo fornecido quanto a suposta necessidade de a ciência pressupor uma unifor-
midade na natureza, é certamente plausível notar que, como já se havia sugerido em
outro cenário, pode haver certas hipóteses mais fundamentais e elementares no con-
texto do fazer científico. Assim, talvez o próprio método científico possa, em alguma
medida, ser revisado.

Além disso, como mostra a outra passagem que se queria citar, James deixa clara
a necessidade de se ter cautela em investigações do tipo científico; nesse tipo de
investigação deve-se analisar os fatos com cuidado, uma vez que, inclusive, não é
necessário ter sempre pressa dos resultados (James 2001 [1896], p.35). Com isso,
pode-se, como se queria, reforçar a hipótese de que, possivelmente, o objetivo de
James, ao endossar diversos tipos de crença aparentemente, não é algo como um
relativismo; ora, caso se mantenha a maneira empirista de se acreditar na verdade,
algumas hipóteses provavelmente serão eliminadas, e algumas outras (de tipo religi-
oso, por exemplo) podem coexistir durante um tempo pelo menos.10

Em seguida, passemos à questão das reflexões sobre a verdade no texto de Rus-
sell (1992 [1909]). Nesse aspecto é interessante se retomar certa passagem em que
Russell parece descrever as reflexões pragmáticas a respeito da indução e da verdade
como legitimando o seguinte tipo de raciocínio: pressupõe-se certas leis, infere-se, a
partir de tais leis, que certos fatos devem ocorrer e, por fim, verifica-se se tais infe-
rências são verificadas; embora não seja idêntica à leitura de Russell, essa descrição
aparenta resumir bem tal leitura (Russell 1992 [1909], p.271). A partir dessa lei-
tura, Russell mostra discordância com relação à postura pragmatista, uma vez que
essa postura parece pressupor as leis que, por sua vez, deveriam ser os primeiros com-

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



650 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

ponentes teóricos a serem justificados pela indução (Russell 1992 [1909]). É como se
os pragmatistas invertessem a ordem dos fatores ao assumirem, supostamente sem
justificativa, certas leis naturais. Caso se observe com cuidado, ver-se-á que tal pos-
tura de Russell aproxima-se da teoria da verdade apresentada no capítulo anterior: a
verdade é algo que, normalmente, se atribui no contexto de juízos ou crenças especí-
ficas do tipo “A ama B”; portanto, seria plausível pensar que o conhecimento das leis
naturais decorre da indução pautada nos fatos que tornam tais crenças verdadeiras.

Afora isso, continua Russell, as teorias científicas assumem certos fatos com os
quais as teorias precisam concordar: por exemplo, vê-se que corpos pesados têm po-
sições aparente no céu; isso não é provado pela astronomia, uma vez que é assumido
como o conjunto de dados a partir dos quais a astronomia procede (Russell 1992
[1909]). Assim, haveria verdades anteriores ao procedimento científico tal qual os
pragmatistas concebem, de modo que, de alguma forma, tal concepção precisaria
estar equivocada.

A essa linha de objeções russellianas, podemos contrapor a argumentação apre-
sentada anteriormente: Russell, ao falar de corpos pesados com posições no céu,
parece já pressupor uma série de hipóteses que não foram testadas. Um exemplo é
a própria hipótese de que a descontinuidade da experiência pode ser resolvida assu-
mindo que há “coisas” que, mais tarde, poderão ser tratadas como corpos pesados.
Assim, não é a teoria pragmatista que assume muitas coisas, mas é Russell que está
assumindo demais. Talvez essas suas assunções estejam atreladas à esperança que o
filósofo possuía quanto à possibilidade de analisar as descrições até atingir objetos
de acquaintance; esses objetos, provavelmente, seriam algo como os blocos com os
quais o conhecimento científico poderia ser construído.

Certamente, não se poderá reconstituir, no período aqui enfatizado, a maneira
como Russell pretenderia reconstruir o conhecimento científico com base em sua
postura. Por outro lado, é bastante razoável afirmar que o tipo de atomismo (e, talvez,
até empirismo) advogado pelo pensador inglês dificilmente poderia ser considerado
algo trivial. Até que ponto não seriam necessárias hipóteses a serem utilizadas pelo
projeto de Russell? Haveria, realmente, algo como um conjunto de dados primitivos
a partir dos quais, por indução (por exemplo), seria possível provar todos os aspectos
das teorias científicas?

Em alguma medida, esse mesmo tipo de questionamento poderia ser utilizado
para se amenizar as críticas que, no texto aqui analisado, são dirigidas a Schiller.
No caso desse autor, contudo, é necessário haver um pouco mais de cautela. Para se
entender a importância de tal cautela, talvez seja interessante retomar, brevemente,
algumas características bastante gerais do pensamento de Schiller. Tal autor — cuja
principal influência pragmática tenha sido, talvez, o ensaio A vontade de crer (De
Waal 2022 p.58) — aparenta, em uma linha um pouco mais explícita do que aquela
de James, tentar aproximar o conhecimento científico dos valores e, por assim dizer,

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 651

do que é da ordem das idiossincrasias e sentimentos humanos: o “bem” (Good) é
um determinante tanto do verdadeiro quanto do real (Schiller 1912, p.8); princípios
lógicos e científicos não são extraídos da realidade como auto evidentes, posto que
tais princípios são produtos humanos impostos à realidade (De Waal 2022, p.60).

Esse tipo de postura mais explícita (e, talvez, mais radical em alguma medida)
conduz o pensamento de Schiller a ser entendido como “humanismo”. Tal postura fi-
losófica, no contexto das ideias do autor agora abordado, é entendida como podendo
ser considerada mais ampla do que o próprio “pragmatismo”: além de considerar um
critério específico de significado e verdade para uma crença, o humanismo leva em
conta os indivíduos que estão sustentando tal crença (De Waal 2022, p.64). Esses
indivíduos possuem características como medos, fragilidades e desejos; tais carac-
terísticas não podem ser abstraídas na formação do significado da crença (De Waal
2022, p.64). Inclusive, o próprio pragmatismo, na leitura de Schiller, corre o risco de
desumanizar a verdade caso, com certo exagero talvez, trate esta como algo ineren-
temente prático (De Waal 2002, p.64).

Com isso, Schiller tenderá a advogar uma concepção da verdade atrelada a con-
sequências de eventos (De Waal 2022, p.67); no debate nominalismo/realismo Schil-
ler parece, então, estar mais comprometido com o nominalismo (De Waal 2022, p.
67). Desse modo, a verdade, ao que parece, depende do contexto em que alguém
diz algo a outra pessoa, por alguma razão e em certas circunstâncias (De Waal 2022,
p.67). Isso vale, inclusive, para as reivindicações mais abstratas: por exemplo, o va-
lor de verdade da afirmação de que “2 + 2 = 4” pode variar quando se associa tal
afirmação a contextos específicos; isso fica mais claro quando, tentando-se manter
coerência com o pensamento de Schiller tal qual exposto por De Waal (2022, p.67),
se remete a certos exemplos de difícil enquadramento no esquema numérico (água,
intensidades de dor, intensidades de prazer, etc.).

Esse tipo de posicionamento (de Schiller) acabará, nos casos mais extremos, fler-
tando com um relativismo de difícil aproximação com relação ao pensamento de Rus-
sell ou, mesmo, de outros autores do pragmatismo (Peirce, o próprio James, etc.):
para Schiller, as próprias noções de “realidade” e “fato” estão longe de atrelar-se a
descrições desinteressadas do mundo; chamar alguma coisa de “real” é o mesmo que
dar um valor a essa coisa (De Waal 2022, p.68).

Apesar desse caráter bastante autoral do “humanismo” (ou “pragmatismo”) de
Schiller, é lícito, pelo menos, dirigir um questionamento ao Russell do texto aqui
comentado, uma vez que tal texto parece antecipar tendências de trabalhos poste-
riores de Russell no que diz respeito ao entendimento “desinteressado” da ciência:
no primeiro capítulo de Our knowledge of the external world (Russell 1914b), Rus-
sell, criticando a maneira como certos autores (como Bergson) aproximaram filoso-
fia e ciência evolutiva em uma tentativa de valorizar a “intuição” ou o “instinto”,
parece se aproximar de uma visão da filosofia (ou “filosofia à maneira científica”)

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



652 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

que tende a preconizar um abismo muito grande entre a filosofia científica e os va-
lores; pensando-se nisso e assumindo-se que o período filosófico russelliano ligado
ao artigo sobre pragmatismo tende a antecipar as visões “desinteressadas” da ciên-
cia tão valorizadas por Russell em 1914, é importante indagar em que medida tais
visões são defensáveis. Esse tipo de indagação poderia ser expresso em uma linha de
raciocínio muito parecida com aquela desenvolvida quando, a pouco, foi abordado
o debate com o pensamento de James: não estaria Russell assumindo muitas hipó-
teses adicionais ao tentar iniciar sua reflexão com uma “imparcialidade” que chega
a quase remeter a certa forma exagerada de “cartesianismo”? Não parece razoável
— e, talvez, até mais modesto — assumir que, pelo menos em alguma medida, o
fazer filosófico-científico, conquanto aberto a possibilidades como crítica ou revisão,
pressupõe, juntamente com “categorias” como “coisa”, valores, necessidades (como
sobrevivência) e contextos? Certamente, esses questionamentos não permitem uma
aproximação total entre os pensamentos de Russell e Schiller, porém há, pelo me-
nos, a possibilidade de se vislumbrar a situação de que o pensamento russelliano, em
alguma medida, se beneficiaria de um tipo de crítica schilleriana.

Coda

Enfim, de qualquer maneira, os problemas no projeto russelliano que podem advir
de uma crítica pragmatista não necessariamente inviabilizam, completamente, esse
projeto; a teoria das descrições, por exemplo, é um poderoso instrumento para se eli-
minar a necessidade de se assumir entidades, e o pragmatismo não necessariamente
é imigo de uma ontologia menos povoada. Nesse aspecto, o único problema do tipo
de crítica que Russell dirige em 1909 talvez seja uma incompreensão da situação de
que o pragmatismo está longe de ter uma espécie de concepção ingênua e quase re-
lativista a respeito das crenças. Na verdade, essa filosofia, como se tentou mostrar,
possui a profundidade de notar as crenças mais primitivas e involuntárias, e a própria
possibilidade de criticar, quando necessário, essas crenças.

A partir de 1919, como já indicado, Russell, apesar de manter enfática atitude
crítica com relação ao pragmatismo, irá reconhecer um valor um pouco maior em
tal filosofia, e, inclusive, aceitará, em sua própria filosofia, elementos do empirismo
radical de James, sem, contudo, abandonar a rejeição ao relativismo de Ferdinand
Schiller, por este denominado de “humanismo”, segundo o qual o conhecimento sem-
pre resulta de interesses específicos e o pensamento e ação só existem no plural, como
produtos de indivíduos humanos (Russell 2004 [1928], pp.47–48; a respeito, ver Sa-
ran 2022). Nesse contexto, cada vez mais, fica explícito o fato de que, provavelmente,
a distância entre o projeto filosófico de Russell e o de James, e talvez também — por
que não? — os de Peirce e Dewey, não era tão grande.

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)



Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 653

Referências

Anellis, I. H. 2015, Peirce’s role in the history of logic: Lingua Universalis and Calculus ratio-
cinator. In: A. Koslow; A. Buchsbaum (ed.). The Road to Universal Logic: Festschrift for the
50th birthday of Jean-Yves Béziau. Volume II, pp.135–170. Cham: Birkhäuser Springer.

Ayer, A. J. 1974. As ideias de Bertrand Russell. Trad. Leonidas Hegenberg e Octanny Silveira
da Mota. 2a ed. São Paulo: Cultrix; EDUSP.

De Waal, C. 2022. Introducing Pragmatism: A tool for rethinking philosophy. New York; Lon-
don: Routledge.

Dewey, J. 1929 [1925]. Experience and nature. London: George Allen & Unwin.
Dewey, J. 2008 [1925]. O desenvolvimento do pragmatismo americano. Cognitio-Estudos:

Revista Eletrônica De Filosofia 5(2): 119–132.
Di Berardino, M. A. 2005. La concepción pragmática de la verdad. Diálogo entre William

James y Bertrand Russell. [En línea]. V Jornadas de Investigación en Filosofía de di-
ciembre de 2004, La Plata. In: Revista de Filosofía y Teoría Política, Anexo 2005: 9–11.
https://www.aacademica.org/000-094/60. Acesso 15.11.2025.

Horkheimer, M. 2002. Eclipse da Razão. 1a ed. 1947. Trad. Sebastião Uchôa Leite. 7a edição.
São Paulo: Centauro.

James, W. 1974 [1912]. Ensaios em empirismo radical. Trad. Pablo Rubén Mariconda. In:
Pragmatismo – Textos selecionados, pp.99–158. São Paulo: Abril Cultural.

James, W. 1963 [1907]. Pragmatism [1907]. In: Pragmatism and other essays. New York:
Washington Square Press.

James, W. 1909. The meaning of truth: a sequel to pragmatism. London, New York, Bombay,
and Calcutta: Longmans, Green, and Co.

James, W. 2001 [1896]. A vontade de crer. Trad. Cecília Camargo Bartalotti. São Paulo: Loyola.
Laguna, R.; Zurita, G. 2018. Bertrand Russell y el pragmatismo. Theoría: Revista del Colegio

de Filosofía 34: 159–176.
Levine, J. 2018. Russell and Wittgenstein on Occam’s Razor. In: C. Elkind; G. Landini; D. Lan-

don (eds.), The Philosophy of Logical Atomism, pp.305–334. Cham: Palgrave Macmillan.
Levine, J. 2008. The mathematical roots of Russell’s naturalism and behaviorism. Baltic In-

ternational Yearbook of Cognition, Logic and Communication 4: 1–126. https://doi.org/10.4
148/biyclc.v4i0.134.

Misak, C. 2016. Cambridge Pragmatism: From Peirce and James to Ramsey and Wittgenstein.
Oxford: Oxford University Press.

Peirce, C. S. 2023 [1868]. Questões concernentes a certas faculdades reivindicadas para o ho-
mem [1868]. In: C.T. Rodrigues (ed.), Escritos da Série Cognitiva, pp.56–103. Uberlândia;
Campinas: Edufu; Editora da Unicamp.

Putnam, H. 1981. Reason, Truth, and History. Cambridge: Cambridge University Press.
Ribeiro, H. J. 2007. Bertrand Russell e o problema da individuação na filosofia do atomismo

lógico. Revista Filosófica de Coimbra 16(32): 309–330.
Russell, B. 1910. Philosophical essays. London: Longmans, Green, and Co.
Russell, B. 1985. Ensaios filosóficos. In: Ensaios escolhidos, pp.137–159. Trad. Pablo Rubén

Mariconda. 2a ed. São Paulo: Abril Cultural.
Russell, B. 1992 [1907]. On the nature of truth and falsehood. In: Logical and Philosophical

Papers 1909-1913, pp.115–124. London and New York: Routledge.

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)

https://www.aacademica.org/000-094/60
https://doi.org/10.4148/biyclc.v4i0.134
https://doi.org/10.4148/biyclc.v4i0.134


654 Lucas Antônio Saran & Cassiano Terra Rodrigues

Russell, B. 1992 [1911]. Knowledge by acquaintance and knowledge by description. In: Logi-
cal and Philosophical Papers 1909-1913, pp.147–161. London and New York: Routledge.

Russell, B. 1919. On propositions: what they are and how they mean. Aristotelian Society
Supplementary Volume 2(1): 1–43. https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/2.1.1.

Russell, B. 2008 [1914a]. On scientific method in philosophy. In: Mysticism and logic and
other essays, pp.97–127. London: George Allen & Unwin.

Russell, B. 2015 [1914b]. Our knowledge of the External world. London: George Allen &
Unwin. Tradução consultada: Nosso conhecimento do mundo exterior. Estabelecimento de
um campo para estudos sobre o método científico em filosofia. Tradução de R. Haddock
Lobo. São Paulo: Companhia Editora Nacional; Editora da Universidade de São Paulo,
1966.

Russell, B. 1992 [1909]. Pragmatism. In: Logical and Philosophical Papers 1909-1913, pp.257–
284. London and New York: Routledge.

Russell, B. 1976 [1921]. A análise da mente. Trad. António Cirurgião. Rio de Janeiro: Zahar.
Russell, B. 2004 [1928]. Philosophy in the Twentieth Century. In: Sceptical Essays, pp.40–62.

London and New York: Routledge.
Russell, B. 2013. Theory of Knowledge: The 1913 Manuscript. London and New York: Rou-

tledge.
Russell, B. 2017 [1922]. Vagueza. Trad. Fabrício Pires Fortes. Problemata: Revista Internacio-

nal de Filosofia 8(2): 263–271. http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v8i2.32538.
Russell, B. 2004 [1945]. A History of Western Philosophy. London and New York: Routledge.
Russell, B. 2016 [1953]. The Impact of Science on Society. London and New York: Routledge.
Russell, B. 1959. My philosophical development. London: George Allen and Unwin. Tradu-

ção consultada: Meu Pensamento Filosófico. Trad. Brenno Silveira. São Paulo: Companhia
Editora Nacional, 1961.

Saran, L. A. 2011. As diferenças entre os pensamentos de Peirce e Russell sobre filosofia,
matemática e lógica. Cognitio: Revista de Filosofia 21(2): 285-299.

Saran, L. A. 2022. A crítica de Russell ao empirismo radical de James no “Manuscrito de
1913”. Semeiosis: semiótica e transdisciplinaridade em revista 10(1).
10.53987/2178-5368-2022-06-02.

Schiller, F. C. S. 1912. Humanism: philosophical essays. 2nd ed. London: Macmillan.
Rodrigues, C. T. 2008. O desenvolvimento do pragmatismo segundo Dewey. Cognitio-Estudos

5(2): 198–203.
Rodrigues, C. T. 2017. Squaring the unknown: The generalization of logic according to G.

Boole, A. De Morgan, and C. S. Peirce. South American Journal of Logic 3(2): 1–67.

Notas
1Apenas os capítulos 6 e 7 desse livro foram traduzidos no Brasil (Russell 1985 [1910],

pp. 137-159).
2A fim de evitar discussões demasiado aprofundadas neste trabalho, optamos por não tra-

duzir a expressão acquaintance. No entanto, uma explicação um pouco mais pormenorizada
a respeito da noção a qual essa expressão se refere deverá ficar mais clara no decorrer do
texto.

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)

https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/2.1.1
http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v8i2.32538
10.53987/2178-5368-2022-06-02


Uma exposição crítica das críticas de Bertrand Russell ao pragmatismo 655

3conforme indicado por Putnam 1981, p.99, Russell era um realista que admitia a reali-
dade de universais apenas como qualia.

4Ver Misak 2020, pp.147–148, com a qual concorda, aliás, Ribeiro 2007, bem como La-
guna e Zurita 2018, como já indicado.

5Talvez essa recusa possa ser remontada à antecipação, por Russell, de um fisicalismo não
reducionista em filosofia da mente. A respeito, ver Laguna e Zurita 2018, p.169.

6São todas expressões diferentes do mesmo problema. É o que se depreende da leitura de
Russell 1913, Russell 1921, Russell 1923, Russell 1959. Confirmam essa interpretação Ayer
1974, Ribeiro 2007 e Misak 2020. Agora, as razões pelas quais Russell adere a esse primado
da incontornabilidade de dados epistêmicos é algo que requer um exame mais cuidadoso do
que é possível oferecer aqui.

7Essa definição é uma tentativa de sistematizar, de forma um pouco mais detalhada, o que
é afirmado pelo próprio Russell (1911, p.148).

8É inevitável pensar, aqui, em uma comparação de Russell e Peirce acerca desse ponto,
mas é impossível, dentro dos limites deste texto, aprofundar o tema. A respeito, ver Anellis
2015; Rodrigues 2017; Saran 2021.

9Como, aliás, o próprio Russell faria mais tarde (em Russell 1927, por exemplo).
10James deixa claro, em certo momento (James 1896, p.31), que a própria religião não

deixa de ser uma hipótese. Isso, somado ao fato de que a atitude empirista, tal como ele a
concebe, se opõe a uma atitude absolutista, aparentemente facilita mostrar que a filosofia de
James não é compatível com problemas como o fanatismo e o uso da força em matéria de
religião.

PRINCIPIA 29(4): 635–655 (2025)


	O estado da arte
	Denotação, significado e verdade no pensamento de Russell na época de ``Pragmatismo''
	Está ``Pragmatism'' tão distante assim do pragmatismo?

