PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024) doi: 10.5007/1808-1711.2021.€91930
Published by NEL — Epistemology and Logic Research Group, Federal University of Santa Catarina (UFSC), Brazil.

O PAPEL EPISTEMOLOGICO DA CONSCIENCIA NA RECHERCHE
DE LA VERITE DE NICOLAS MALEBRANCHE

THE EPISTEMOLOGICAL ROLE OF CONSCIOUSNESS IN NICOLAS MALEBRANCHE’S RECHERCHE DE LA VERITE

VINicIUS FRANCA FREITAS

Programa de Pés-Graduagdo em Filosofia / CAPES
Universidade Federal de Minas Gerais, BRASIL
ffvinicius@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-8304-4732

Abstract. The paper discusses the epistemological role of consciousness in Nicolas Male-
branche’s Recherche de la Vérité. After presenting the problem of how an epistemologically
negative view of consciousness could represent an obstacle to the project of founding a ‘sci-
ence of man’, it is argued that Malebranche understands ‘reflection’, a specific type of con-
sciousness, as a pure/intellectual form of perception and therefore an unproblematic way of
accessing mental phenomena from an epistemological point of view. Reflection could be the
foundation of the science of man.

Keywords: knowledge e spirit ® consciousness e reflection e Nicolas Malebranche

RECEIVED: 26/11/2022 REVISED: 28/06/2023; 06/10/2023 ACCEPTED: 09/12/2023

Nicolas Malebranche (1638-1715), em De la Recherche de la vérité (2004),! rompe ra-
dicalmente com a sua principal influéncia filoséfica, René Descartes (1596-1650), ao
sustentar a compreenséo de que o espirito? nio dispde de uma ideia clara de si pré-
prio e de seus modos (1871a, p.107), de maneira que eles — espirito e modos — néo
poderiam ser conhecidos claramente. O conhecimento dos fendmenos mentais® néo
ocorre por meio da percepcdo de ideias, mas sim por um processo mental chamado
pelo filésofo de ‘consciéncia’ (conscience) ou ‘sentimento interior’ (sentiment intéri-
eur). Para Malebranche, os fendmenos mentais podem ser tdo somente ‘sentidos’ —
em uma das mais surpreendentes conclusoes extraidas da ‘Teoria da visdo das ideias
em Deus’.* Enquanto objetos de uma experiéncia sensivel, o espirito e seus modos
ndo podem ser conhecidos tdo claramente como os corpos extensos — cujo conhe-
cimento claro é possibilitado pela ideia de extensdo de que o espirito dispde. Nao
obstante, o projeto da Recherche prevé a fundamentacdo de uma ‘ciéncia do homem’
na qual o espirito e os seus fendmenos sdo o objeto de investigacéo.

O presente artigo tematiza a consciéncia na investigacdo da Recherche, mais espe-
cificamente, discute a questéo de seu papel epistemoldgico na teoria do conhecimento
dos fendomenos mentais e na ciéncia do homem de Malebranche. Na primeira secéo,
de carater introdutério, apresento a visdo epistemologicamente negativa do fildsofo

@ © 2024 The author(s). Open access under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.


https://orcid.org/0000-0002-8304-4732
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0

282 Vinicius Franga Freitas

sobre a consciéncia, destacando o que me parece ser uma dificuldade para o pro-
jeto de fundamentacdo da ‘ciéncia do homem’ na Recherche. Essa dificuldade pode
ser expressa pela seguinte questdo: como Malebranche poderia tomar o espirito e
seus modos como objeto de investigacdo filosdfica se a consciéncia é uma forma de
conhecimento tdo precdria? Na segunda sec¢éo, pretendo discutir, tendo em vista su-
blinhar a complexidade dessa dificuldade, algumas possiveis respostas a essa questao
a partir de dois eixos centrais, a saber, (A) a possibilidade de se conhecer realmente
o espirito e seus modos por meio da consciéncia e (B) a possibilidade de que esse
conhecimento seja obtido apenas por raciocinio. Aponto algumas dificuldades para
essas solucdes para avancar, na terceira secdo, uma hipdtese de minha autoria: ha
indicios no texto da Recherche, se estou certo em minha leitura, de que Malebran-
che entende a ‘reflexdo’, um tipo especifico de consciéncia, como uma forma pura
ou intelectual de conhecimento e, portanto, uma forma nio problematica de acesso
ao espirito do ponto de vista epistemoldgico. A ciéncia do homem se desenvolveria,
portanto, a partir da reflexdo.

1. Uma visao epistemologicamente negativa da consciéncia
e o projeto de fundamentacao da ‘ciéncia do homem’

O texto da Recherche apresenta uma compreensio negativa de Malebranche sobre o
estatuto epistemoldgico da consciéncia. Essa compreensdo é amplamente reconhe-
cida na literatura secundéria. E célebre, por exemplo, a leitura de Martial Gueroult
(1955, p.41-59) sobre o ‘declinio do cogito’ — déchéance du cogito — na ordem dos sa-
beres na filosofia malebranchiana.® A ideia da res cogitans ndo é, em Malebranche, a
mais clara e distinta; ela nfo é mais o modelo para o critério de verdade.® O acesso ao
mundo dos fendmenos mentais, na Recherche, no é mais privilegiado em relacdo aos
corpos extensos — mais claramente conhecidos por sua ideia de extenséo. E notavel,
com efeito, o nimero de afirmac¢des negativas de Malebranche sobre a imperfeigéo
do conhecimento do espirito e seus modos devido a consciéncia. Autoras como Ali-
son Simmons (2009), por exemplo, sdo bastante precisas sobre como essa visdo é
particular em relacdo aos contemporaneos do fildsofo francés. Para Malebranche, a
consciéncia “é um pobre guia para a mente” (2009, p.106).

Em diversas passagens da Recherche, com efeito, Malebranche defende que o co-
nhecimento humano diz respeito tdo somente as ‘percepc¢oes puras do entendimento’
(2004, p.63), excluindo completamente a dimenséo sensivel — e a consciéncia é uma
forma de sentir — do ambito do que pode ser tido como ‘conhecimento’ (2004, p.45).
Esse carater negativo € reforcado pelo filésofo em diversos momentos. No Livro III,
por exemplo, Malebranche observa: “esse nio € o caso da alma. Nao a conhecemos
por sua ideia; ndo a vemos em Deus; nds a conhecemos somente por ‘consciéncia’, e é

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 283

por isso que o conhecimento que temos dela € ‘imperfeito’” (2004, p.206). O espirito,
na medida em que desconhece que certas sensagdes sdo seus proprios modos, € ‘cego’
(2004, p. 136); o conhecimento do espirito pode ser ‘quase nada’ em relacdo ao que
o espirito é em si mesmo (2004, p.206); o espirito talvez conheca apenas ‘a menor
parte’ do que ele é (2004, p.207). No Livro IV, esse cardter epistemologicamente ne-
gativo da consciéncia torna-se, a meu ver, ainda mais evidente. Malebranche, com
efeito, reconhece que, no caso do espirito, ‘sentir ndo é conhecer’:

Certamente, a alma ndo tem ideia clara de sua substincia, conforme o que
entendo por ‘ideia clara’. Ela ndo pode descobrir, ao se considerar, se é capaz
de tal ou tal modificacdo que jamais teve. ‘Sente verdadeiramente sua dor,
mas ndo a conhece’; ndo sabe como sua substancia deve ser modificada para
sofré-la e para sofrer uma dor em vez de outra. ‘Ha muita diferenca entre
sentir-se e conhecer-se’ [destaques meus] (Malebranche 2004, p.227).

O filésofo, na passagem acima, é deveras explicito sobre como um ser humano,
apesar de sentir as modificacées de seu espirito, ndo é capaz de conhecé-lo. Deus
conhece o espirito humano, pois dele tem uma ideia clara. O ser humano, desprovido
de tal ideia, no limite, sente o seu espirito:

Deus, que age incessantemente na alma, conhece-a perfeitamente; ele vé
claramente, sem sofrer a dor, como a alma deve ser modificada, para que
sofra, mas a alma, ao contrario, sofre a dor e ndo a conhece. ‘Deus conhece-a
sem senti-la, e a alma sente-a sem conhecé-la’ [destaque meu] (Malebranche
2004, p.227).

Conhecer o espirito, portanto, ao menos ‘conhecer claramente’, dependeria fun-
damentalmente de uma ideia clara de que o individuo nao dispoe (2004, p.227), de
modo que ‘a alma é para si mesma somente trevas’ [destaque meu]” (2004, p.228).
H4 uma passagem da Recherche em que Malebranche reconhece a tinica situacdo em
que o espirito poderia se conhecer verdadeiramente:

A alma nunca descobrira claramente o que ela é, sua natureza, suas proprie-
dades, todas as modalidades das quais é capaz, até que a substancia luminosa
e sempre eficaz da divindade lhe revele a ideia que a representa, o espirito
inteligivel, o modelo eterno a partir do qual ela foi formada (Malebranche
2004, p.229).

A situacdo na passagem € hipotética, é verdade, contudo, ela revela a compre-
ensdo de Malebranche sobre como o espirito estaria distante do conhecimento dos
fendmenos mentais: s6 um ato divino poderia levar o ser humano a esse conheci-
mento.

No ‘Prefacio’ da Recherche, Malebranche afirma que a ciéncia que é desenvolvida
na sequéncia deve ser a primeira na ordem dos saberes humanos. Nesse saber que

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



284 Vinicius Franga Freitas

‘ensina o que somos’, muitas vezes negligenciada pela filosofia (2004, p.50), toma-
se como objeto de investigacdo o ‘espirito do homem todo inteiro’, sua relacdo com
outras existéncias — Deus, outros espiritos e os objetos externos —, suas faculdades
e seus usos (2004, p.49-50). Esse conhecimento do espirito, ‘de ndés mesmos’, é fun-
damental, tanto de um ponto de vista moral — para que se possa ser feliz — quanto
de um ponto de vista epistemoldgico — para que se possa evitar o erro. O fildsofo
observa que muito do desprezo de que a ciéncia do homem € alvo se deve as difi-
culdades inerentes a investigacdo do espirito: aqueles que a negligenciam “sentem
dificuldades e desgosto de entrar em si mesmos, de, em si mesmos, reconhecer suas
fraquezas e suas imperfeicOes e que eles se aprazem em investigacdes curiosas e em
todas as ciéncias que tém algum brilho” (2004, p.51-2).

Em qualquer trecho do ‘Preficio’, no entanto, ha referéncia a consciéncia, e sua
forma precaria de conhecimento, como um obstaculo para a fundamentacéo da cién-
cia do homem. Intérpretes como, por exemplo, Jacques Paliard (1941),” Geneviére
Rodis-Lewis (1963),8 Charles McCracken (1983),? Tad M. Schmaltz (1992/1996),1°
Nicholas Jolley (1998)!! e Andrew Pile (2003),'? parecem nio ter notado essa difi-
culdade, apesar de alguns deles, como Nadler!® e Jean-Cristophe Bardout (2019),'*
terem apontado outras dificuldades epistemoldgicas. Nenhum deles, no entanto, pa-
rece-me, pensa a possibilidade de o estatuto epistemolédgico da consciéncia repre-
sentar um problema para o projeto da Recherche de fundamentagéo da ciéncia do
homem.

2. A fundamentacao da ciéncia do homem

Doravante, discuto algumas possibilidades de se explicar como o espirito e seus mo-
dos poderiam ser conhecidos em uma ciéncia do homem. Essa discussdo é desenvol-
vida em duas subsec¢des. Na primeira, considero a possibilidade de o espirito e seus
modos serem conhecidos por consciéncia, na segunda, a possibilidade de que esse
conhecimento seja adquirido néio por sentimento interior, mas por raciocinio.'®

2.1. O conhecimento do espirito e de seus modos por consciéncia

Malebranche é deveras claro, apesar das afirmacoes negativas apresentadas na pri-
meira secdo, sobre a capacidade da consciéncia de oferecer alguma forma de ‘conheci-
mento’ sobre os fendmenos mentais. No Livro III da Recherche, com efeito, ao elencar
os diferentes tipos de conhecimento, o fildsofo observa que € possivel ‘conhecer’ o
espirito por si mesmo, sem o intercurso de ideias:

Conhecemos as coisas por si mesmas e sem ideias quando elas sdo inteligi-
veis por si mesmas, isto €, quando podem agir sobre o espirito e, por isso, se

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 285

revelar para ele. Pois o entendimento é uma faculdade da alma puramente
passiva, e a atividade encontra-se somente na vontade. Seus desejos mesmos
ndo sdo as causas verdadeiras das ideias, elas sdo somente as causas ocasio-
nais ou naturais de sua presenca, em consequéncia das leis gerais da unido
de nossa alma com a razéo universal, [...] (Malebranche 2004, p.203-4).

Poucas linhas abaixo, Malebranche parece qualificar esse conhecimento como
uma forma de saber equidistante da posicdo cartesiana e da posicdo de um cético
sobre as possibilidades de conhecimento do espirito (2004, p.207). Essa forma de
saber moderada da consciéncia € suficiente para permitir a fundamentacéo da ciéncia
do homem?

a) Se, por um lado, o fildsofo rompe com Descartes sobre a existéncia de uma ideia
clara de espirito e de seus modos, por outro, ele assume outra das teses fundamentais
do pensamento cartesiano, a saber, a tese da ‘transparéncia do mental’.’® Essa tese
engloba ao menos dois aspectos acerca do fenémeno do estar consciente.!” Ela diz
respeito, em primeiro lugar, a ‘incorrigibilidade’ das crencas devidas aos processos
da consciéncia, isto €, o individuo ndo pode se enganar em relacio aos seus estados
e atividades mentais. Se ele tem presentemente um estado mental X, ele sabe que X
¢ o seu estado mental e ndo o confunde com um estado mental Y. Em segundo lugar,
a tese da transparéncia diz respeito a ‘luminosidade’ das ocorréncias da consciéncia:
todo evento mental é acompanhado por consciéncia. Se um estado mental X estd a
ocorrer, o individuo estd necessariamente ciente disso — em outras palavras, ndo ha
lugar para processos mentais ndo conscientes.

O texto da Recherche, a meu ver, revela o compromisso de Malebranche com am-
bos os aspectos da tese da transparéncia. Em primeiro lugar, a seguinte passagem, por
exemplo, parece sugerir o compromisso do filésofo com o aspecto da luminosidade:

[...] Por essas palavras, ‘pensamento’, ‘maneira de pensar’ ou modificacéo
da alma’, eu entendo geralmente todas as coisas ‘que ndo podem estar na
alma sem que ela perceba pelo sentimento interior que tem de si mesma’
[destaque meu], como estdo suas préprias sensagdes, suas imaginagdes, suas
puras inteleccoes ou, simplesmente, suas concepgdes, suas paixdes mesmas
e suas inclinacées naturais (Malebranche 2004, p.168).

Se uma modificacdo ocorre no espirito, o filésofo observa, ndo pode acontecer
de ele ndo estar dela consciente. Na literatura, esse compromisso de Malebranche é
notado apenas marginalmente, sem maior desenvolvimento de suas implicacoes para
a sua epistemologia.'®

Em segundo lugar, as evidéncias textuais do compromisso de Malebranche com
o aspecto da incorrigibilidade sdo mais frequentes no texto da Recherche. Cito trés
exemplos. No Livro I, o fildsofo nota que € possivel conhecer as modificagdes sensi-
veis da mente — as sensag¢oes produzidas na percepcao de ideias de objetos externos.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



286 Vinicius Franga Freitas

Um individuo néo pode ‘ignorar completamente’ o que é dor ou prazer, assim como
ele sabe distinguir essas modificacOes sensiveis umas das outras (2004, p.143). Ja
no Livro III, Malebranche é ainda mais explicito a esse respeito: “o conhecimento
que temos de nossa alma por consciéncia é imperfeito, é verdade, mas ‘ele ndo é
falso’ [destaque meu];” (2004, p.208). Poucas linhas abaixo, o filésofo reforca essa
compreensio em uma passagem que pretende observar que ndo é uma ideia clara de
espirito ndo é necessaria para se distinguir entre corpo e espirito quando se dispoe
da razdo para essa tarefa: “ndo temos nenhuma necessidade da ideia de nossa alma,
visto que ‘a consciéncia que temos dela ndo nos compromete com o erro’ [destaque
meu]” (2004, p.208-9). Assim como no caso da luminosidade, o compromisso de
Malebranche com a incorrigibilidade é notado pelos intérpretes sem nenhuma con-
sideracgdo adicional sobre as implicagdes para o modo como o filésofo compreende o
conhecimento devido & consciéncia.'®

Ambos os aspectos da tese da transparéncia, a luminosidade e a incorrigibilidade,
portanto, estdo presentes no texto da Recherche. Contudo, julgo que a admissio da
tese da transparéncia nio seja suficiente para se estabelecer uma ciéncia do espi-
rito humano. Ser capaz de estar consciente de seus fendmenos mentais e, do mesmo
modo, ndo poder se equivocar sobre o que se sente por sentimento interior, ndo pa-
recem ser, com efeito, suficientes — ainda que sejam necessarios — para se falar
clara e distintamente sobre o espirito. Reconheco que ambos os aspectos da tese da
transparéncia parecem ser fundamentais para se conhecer uma ampla gama de fend-
menos mentais. Conhecem-se, com efeito, aquilo que se sente interiormente, mas
certamente o conhecimento sobre a natureza do espirito e seus modos ndo poderia
ser alcangado por essa via. Apresento um exemplo tendo em vista esclarecer o que
tenho em vista. Saber certamente que se sente uma dor (luminosidade) e, do mesmo
modo, ser capaz de distingui-la de outra sensacdo de dor (incorrigibilidade), pare-
cem revelar muito sobre a dimenséo sensivel interior, contudo, isso ndo parece dizer
muito a respeito da natureza do espirito e de seus modos — o que ele é, de que ma-
neira ele se distingue de seus modos, como se distingue do corpo extenso, como esta
ligado ao espirito de Deus. A meu ver, portanto, 0 compromisso com a transparéncia
da consciéncia, muito embora necessario, ndo seria suficiente para que Malebranche
fundamentasse a ciéncia do homem a partir da consciéncia.

b) Malebranche identifica, no primeiro capitulo do Livro I, o ‘perceber’ com o
‘conhecer’. Visto que o espirito percebe tanto ideias de objetos externos quanto as suas
proprias modificagdes, penso que, ao menos inicialmente, seria possivel aproximar
ambas as nocoes de ‘percepgdo’ — a percepgao de ideias e a percep¢do de modificagbes
do espirito. Se o espirito conhece por ‘perceber’ ideias de objetos externos, ele seria
capaz, do mesmo modo, de conhecer ao ‘perceber’ suas modificagdes:

Do que se conclui que somente o entendimento ‘percebe ou conhece’ [des-

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 287

taque meu], visto que somente ele recebe as ideias dos objetos, pois é uma
mesma coisa para a alma perceber um objeto e receber a ideia que o re-
presenta. O entendimento percebe também as modificacdes da alma [ou as
sente], visto que eu entendo por ‘entendimento’ essa faculdade passiva da
alma pela qual ela recebe todas as diferentes modificacdes das quais é capaz
(Malebranche 2004, p.65).

A passagem néo € clara sobre o estatuto epistémico dessa forma de conhecimento
do espirito por meio da percepcdo. Por essa razdo, talvez seja possivel supor que ha-
veria uma forma de conhecimento mediata/indireta de conhecer, isto é, por meio de
ideias — no caso dos objetos externos, e uma forma imediata/direta de conhecer, isto
é, por meio da consciéncia dos fenomenos mentais. Conhecer os fendmenos mentais
€ um processo imediato ndo dependente de ideias, € estar consciente imediata ou
diretamente do espirito e suas modificacGes.

Contra essa possibilidade de interpretacio — de uma aproximacao entre o per-
ceber pelos sentidos e o perceber pela consciéncia —, sugiro que ndo existe uma
equivaléncia entre ambas as formas de conhecer — o perceber pelos sentidos e o
perceber pela consciéncia. A percepcido de uma ideia seria uma ‘forma superior’ de
conhecimento, a percep¢do de uma modificacdo, uma ‘forma inferior’. Malebranche
¢ claro sobre a deficiéncia do conhecimento do espirito na falta de uma ideia:

Mas se vissemos em Deus a ideia que corresponde a nossa alma, conheceria-
mos ao mesmo tempo, ou poderiamos conhecer, ‘todas as propriedades das
quais ela é capaz’ [destaque meu], como conhecemos, ou podemos conhecer,
todas as propriedades das quais a extensdo € capaz, porque conhecemos a
extensdo por sua ideia (Malebranche 2004, p.206).

Ainda que identificada como uma percepcio, a consciéncia, portanto, ndo permi-
tiria alguma forma epistemologicamente superior de conhecimento do espirito, assim
como na percepcio de ideias.

¢) Malebranche, ainda no primeiro livro da Recherche, observa que € certo que o
espirito pode conhecer o que € ‘sentido imediatamente’. A consciéncia, como sugerido
acima, é uma forma imediata/direta de perceber. O exemplo oferecido pelo filésofo
se refere as modificacOes sensiveis, isto é, as sensagdes — que certamente s6 podem
ser conhecidas por consciéncia:

‘Conhecemos, portanto, de alguma maneira, o que sentimos imediatamente’
[destaque meu], quando vemos as cores ou temos alguma outra sensacéo;
e é, mesmo, muito certo que, se ndo conhecemos isso, ndo conheceriamos
nenhum objeto sensivel, pois é evidente que ndo poderiamos distinguir, por
exemplo, a agua do vinho, ‘se ndo soubéssemos que as sensacbes que te-
mos de um sio diferentes das que temos do outro’ [destaque meu], e as-
sim de todas as coisas que conhecemos pelos sentidos (Malebranche 2004,
p.143-4).

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



288 Vinicius Franga Freitas

A consciéncia permite, ‘de alguma maneira’, o conhecimento imediato dos feno-
menos mentais. O texto da Recherche ainda ndo esclarece, no entanto, que tipo de
conhecimento € este.

Sugiro que Malebranche, em passagens como essa, tem em vista, na verdade,
apenas uma forma de conhecimento do espirito com ‘fins praticos’. O conhecimento
imediato que o espirito tem de si tem propdsitos meramente praticos — a ‘conserva-
¢do da maquina, isto é, nao cientificos.

Passa-se 0 mesmo com nossa alma; é necessario que ela tenha as sensacdes
de calor, de frio, de cor, de luz, de sons, de odores, de sabores e muitas outras
modificacOes, para que permaneca unida a seu corpo. Todas essas sensacoes
fazem com que ‘ela se dedique a conservacdo de sua maquina’ [destaque
meu]. Elas a agitam e assustam-na tdo logo a menor mola se afrouxa e se
rompe, e, assim, é preciso que a alma esteja sujeita a seu corpo enquanto
este estard sujeito a corrupgdo (Malebranche 2004, p.164).

Em favor dessa interpretacdo, aponto uma passagem em que o filésofo, com
efeito, nota que o conhecimento devido a consciéncia é anterior a prépria possibi-
lidade de discurso:

E verdade que se me pressionam e me pedem para explicar o que sdo dor,
prazer, cor etc., ‘ndo poderei fazé-lo adequadamente por palavras [paroles]
[destaque meu]; mas ndo se segue disso que, se vejo cor ou me queimo,
néo sei, pelo menos de alguma forma, o que realmente sinto (Malebranche
1871a, p.104).

A passagem condiz com as afirmac¢des de Malebranche apresentadas na subsecio
acima — sobre o carater epistemologicamente negativo da consciéncia. O conheci-
mento imediato/direto da consciéncia seria, portanto, uma forma de conhecimento
meramente pratico, para fins da vida comum — para que se possa distinguir entre
a dgua e o vinho, mas néo para que se possa fazer ciéncia das modificacdes do espi-
rito. Se os fendmenos mentais desse tipo estdo aquém do discurso, ndo poderiam ser,
portanto, passiveis de conhecimento cientifico.

d) Simmons pensa uma distin¢do que, a meu ver, parece ser, a0 menos inicial-
mente, uma via promissora para se pensar a dificuldade para a fundamentacdo da
ciéncia do homem: a distincdo epistemoldgica entre duas formas de sentir. Inicial-
mente, a autora distingue entre ‘consciéncia’ e ‘percepcio’’. Essa distincio permiti-
ria uma separacio entre duas atividades mentais de sentir / perceber, a percepg¢io
dos objetos externos e o ‘sentir’ o espirito e seus modos:!

Malebranche mantém que elas oferecem um tipo diferente de acesso aos
seus objetos. A consciéncia oferece-nos apenas um acesso subjetivo aos nos-
sos proprios estados mentais — ao estar consciente de uma dor ou de um
pensamento, eu os sinto (portanto, ‘sentimento interior’) e apenas os sinto.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 289

A percepcéo, pelo contrario, oferece-nos um acesso mais objetivo as ideias e
outras intelligibilia — ao perceber nés observamos coisas como objetos dis-
tintos de nds, objetos que podemos perceber de maneiras diferentes, a partir
de diferentes angulos, junto a outras pessoas (Simmons 2009, p.119).

Essa distingdo poderia ser util para pensar no sentir da consciéncia como uma
forma epistemologicamente superior de sentir, um sentir ndo problematico do ponto
de vista do conhecimento. A falsidade diria respeito apenas ao ‘sentir externo’, nao
ao ‘sentir interno’. De fato, Malebranche parece ter em vista, na maior parte dos casos
em que ataca a dimensao sensivel do espirito, aquele aspecto da vida humana relacio-
nado ao corpo e aos objetos externos, isto €, os sentidos externos ou as ‘informacoes’
recebidas por meio dos érgdos dos sentidos (2004, p.49).

Infelizmente, ndo hd evidéncia textual que permita essa compreensio da cons-
ciéncia como uma forma privilegiada de sentir em relacdo aos sentidos. A propria
intérprete reconhece que o acesso subjetivo da consciéncia aos fen6menos mentais
ndo seria suficiente para se fundamentar uma ciéncia do espirito:

Como duas formas de cognicdo, consciéncia e percepcdo tém uma posicdo
epistémica diferente. A consciéncia fornece apenas um conhecimento ‘obs-
curo e confuso’ de nossos estados mentais, enquanto a percepcio é capaz de
fornecer um conhecimento sistematico, ‘claro’ e ‘distinto’ (scientia) de seu
objeto (Simmons, 2009, p.119).

Como visto na primeira secdo do artigo, hd ndo apenas uma problematizacao ra-
dical das possibilidades de conhecimento por meio da consciéncia, como uma identi-
ficagdo explicita entre o estar consciente e a dimensdo sensivel da natureza humana.
‘Conhecer’ por meio da consciéncia, Malebranche reconhece, é apenas sentir (2004,
p-206), sem nenhuma especificidade em relagio ao sentir dos sentidos externos; é
apenas conhecer por ‘experiéncia’ (2004, p.207). Enquanto forma sensivel de co-
nhecimento, a consciéncia ndo diz respeito a nenhuma uma dimenséao intelectual e,
portanto, ndo pode conhecer — a rigor — o espirito e seus modos.

2.2. O conhecimento do espirito por raciocinio

Ferdinand Alquié (1974) oferece algumas sugestGes, apesar de néo lidar diretamente
com o problema da fundamentacao da ciéncia do homem a partir da consciéncia, so-
bre como seria possivel desenvolver uma ciéncia sobre o espirito. O intérprete observa
que, apesar de o espirito ndo dispor de uma ideia clara de si préprio, ele seria capaz
de se conhecer a partir de uma ‘analogia’ com a ideia de extensao:

Em Malebranche, [...], todo modelo de inteligibilidade parece ser retirado
do espaco. E da geometria e da fisica que sera preciso partir para compre-
ender o espirito, de sorte que ndo podemos raciocinar sobre o pensamento

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



290 Vinicius Franga Freitas

sendo por uma analogia com a extensdo, segundo as imagens espaciais (Al-
quié, 1974, p.93).

Essa forma analdgica de conhecer o espirito, para o intérprete, seria um dos gran-
des pontos de rompimento com a filosofia cartesiana: “enquanto Descartes pensa que
a esséncia da alma nos ¢é ela propria claramente conhecida, Malebranche julga que
esse conhecimento [claro] é impossivel, e, a partir desse fato, ele é conduzido nio
raciocinar sobre a alma sendo por analogia com o corpo” (1974, p.93). Sasha Kontic
(2018), de modo semelhante, compreende existir uma ciéncia ‘indireta’ do espirito
em Malebranche, uma ciéncia que seria desenvolvida a partir ndo apenas da via ana-
l6gica, mas também a partir da ‘negacao’:

Podemos falar da alma ‘negativamente’, ou seja, pelo que ela se diferencia
da extensdo, ou ‘analogicamente’ [ destaques meus], buscando o que na alma
pode ser explicado de modo similar a matéria. Negativamente, como vimos,
podemos dizer que as modificaces da alma sdo espirituais na medida em
que ndo podem ser reduzidas a relacdes de distancia. Analogicamente, o pri-
meiro capitulo da Recherche traca um paralelo entre a matéria, que recebe
diferentes figuras e pode receber diversos movimentos, e o espirito, cujo en-
tendimento recebe diversas ideias e a vontade que pode ter diferentes incli-
nacoes (Kontic 2018, p.622).

Como na leitura de Alquié, para Kontic, o fundamento do conhecimento do espi-
rito seria a ideia de extensdo: “tanto o discurso negativo quanto o analdgico tiram a
sua clareza e sua razdo da ideia da extensdo. No primeiro caso por afirmar o que o
espirito ndo é, e no segundo por explicar no que o funcionamento do espirito pode
espelhar o da matéria” (2018, p.622).

Em diversas ocasides ao longo da Recherche, Malebranche de fato recorre, como
sugerem os intérpretes, as vias analdgica e negativa para pensar o espirito. No ini-
cio do Livro I, por exemplo, as duas faculdades gerais do espirito, entendimento e
vontade, sdo pensadas em analogia com a extensdo (2004, p.62). A descoberta de
que o espirito ndo é sendo uma substancia simples, indivisivel, ndo constituida de
partes, dotada de entendimento e vontade é realizada também a partir da ideia de
extensdo (2004, p.61). Na sequéncia, o espirito € explicado mais uma vez a partir de
um cotejo com o corpo extenso: enquanto o corpo € algo extenso, dotado de largura,
altura e profundidade — propriedades conhecidas por meio da ideia de extensdo —,
0 espirito ¢ algo em que se encontram todas aquelas modificacées que ndo podem
existir fora dele: é aquele eu (moi) que pensa, que sente, que quer etc. (1871a, p.83).
No Livro III, Malebranche reconhece, também a partir da ideia de extensdo, que o
‘pensamento’ (2004, p.159-160; p.168) € a esséncia do espirito e que suas diversas
possibilidades de modificacdo nao lhe sdo essenciais (2004, p.160). O apelo ao ra-
ciocinio para se conhecer o espirito também aparece no texto do Esclarecimento XI.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 291

E possivel saber, nota Malebranche, que certas modificacdes pertencem ao espirito
na medida em que elas ndo poderiam ser qualidades da coisa extensa (2004, p.313).
Para descobrir que as qualidades sensiveis estdo no espirito e ndo nos corpos exten-
sos, apela-se a ideia clara de extensdo (2004, p.313).

Contudo, por mais engenhosas que sejam as alternativas apontadas por Alquié
e Kontic e a abundéncias de passagens que fundamentam essas alternativas, julgo
que elas podem ser problematizadas. Isto €, a meu ver, é possivel questionar o apelo
as vias analdgica e negativa. Inicialmente, a meu ver, hd algo de intuitivamente es-
tranho na proposta de se compreender analogicamente o principal objeto da mais
fundamental ciéncia a que o ser humano deve se dedicar. Malebranche, com efeito,
destaca, em mais de uma ocasido, a superioridade da ciéncia do homem no Prefa-
cio da Recherche, que, de todos os saberes, é o mais digno (2004, p.50). Todos os
demais saberes humanos estaria, em certa medida, subordinados ao conhecimento
do espirito. Apesar da superioridade desse saber, seu objeto ndo poderia, portanto,
ser conhecido sendo de modo indireto, mediante um processo analdgico ou nega-
tivo que parte da comparacdo entre espirito e corpo, realidades que nada tém em
comum. Avanco um pouco mais nessa problematizacdo, recorrendo a autoridade de
um filédsofo que muito se dedicou, em suas reflexdes, ao estudo ndo apenas ao estudo
da histéria da filosofia moderna do conhecimento como também a leitura critica do
pensamento de Malebranche. Apelo aos trabalhos de Thomas Reid (1710-1796), que,
aproximadamente um século apds a publicacdo da Recherche, opera uma veemente
critica ao uso de analogias em filosofia.?? Visto que ambas as alternativas, a analogia
e a negagdo, partem do mesmo pressuposto, um cotejo de objetos completamente
distintos, nesse caso, espirito e corpo extenso, julgo que a critica reidiana aplica-se
igualmente a ambas as vias.

Reid reconhece que a analogia pode ter algum valor epistemolégico na inves-
tigacdo filosdfica, contudo, os resultados alcancados por ela sdo sempre provaveis
(2002, p.53). A probabilidade é maior quanto maior é a semelhanca entre os objetos
comparados (2002, p.53). Nao obstante, mesmo a maior semelhanca ndo seria capaz
de evitar completamente a possibilidade de erro. O caso das plantas do género sola-
num é paradigmatico para Reid: elas sdo muito semelhantes as batatas — também
pertencentes ao género solanum —, contudo, enquanto uma alimenta, a outra lhe é
venenosa (1997, p.204). Aos olhos do fildsofo escocés, Descartes teria o mérito de,
no inicio da modernidade, ter revelado a completa diversidade existente entre o es-
pirito e o corpo (1997, p.208). Se a analogia pode ser enganosa em um caso em que
objetos semelhantes sdo comparados, o que dizer de uma analogia em que os objetos,
espirito e corpo, sdo completamente diversos (2002, p.53-4)? A filosofia, portanto,
ndo pode trabalhar a partir do cotejo entre ambas as substancias:

A conclusdo que eu extrairia de tudo o que foi dito sobre a analogia é que,

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



292 Vinicius Franga Freitas

em nossas investigacoes sobre a mente e suas operacdes, ‘nunca devemos
confiar em nossos raciocinios adquiridos por alguma suposta semelhanca
entre corpo e mente’ [destaque meu]. Devemos nos manter em guarda para
que ndo sejamos conduzidos por aqueles termos e frases analdgicas por meio
das quais as operacbes da mente sdo expressas em todas as linguas (Reid
2002, p.55).

As vias analdgica e negativa, portanto, ndo poderiam ser admitidas de maneira
acritica como fonte de conhecimento indireto sobre o espirito. Malebranche admite
a completa diversidade entre espirito e corpo, pelo que, ndo poderia desenvolver se-
guramente uma investigagao sobre o primeiro a partir do segundo, seja por analogia,
seja por negacdo. A ciéncia do homem, se Reid tem razio em suas consideracdes so-
bre a analogia — e a negacdo —, seria apenas provavel. Visto a completa diversidade
entre o espirito e corpo, ndo seria sequer possivel julgar com probabilidade sobre o
espirito.

Encerro essa subse¢do notando, ademais, que essa analogia entre espirito e corpo
pode trazer consequéncias perniciosas para a filosofia do conhecimento (2002, p.54).
Essa reflexdo é, mais uma vez, apresentada por Reid, que observa que Malebranche
teria sido vitima do mais pernicioso preconceito em filosofia (2002, p.54): a supo-
sicdo de que o objeto da percepc¢do deve estar em contato imediato/direto com o
espirito e que, portanto, esse objeto deve ser uma ‘ideia’ (2002, p.54). Essa supo-
sicdo, aos olhos do fildsofo escocés, é derivada de um raciocinio analdgico entre o
espirito e o corpo (2002, p.177-8). No capitulo ‘Reflexdes sobre a teoria comum das
ideias’, dos Poderes intelectuais, Reid nota que um dos mais influentes argumentos
em favor da necessidade de ideias para a percepcio de objetos externos remontaria
a Malebranche, tendo esse argumento sido retomado por Isacc Newton (1643-1727)
(2002, p.175):

Acho que deve ser admitido que nada pode agir imediatamente onde nao
estd; pois concordo com Sir Isaac Newton, que o poder sem substancia é in-
concebivel. E uma consequéncia [dessa compreensio newtoniana inspirada
por Malebranche] que nada pode ser acionado imediatamente onde o agente
ndo esta presente. Concedo isso. Para tornar o raciocinio conclusivo, € ainda
necessario que, quando percebemos os objetos, eles ajam sobre nés ou nés
ajamos sobre eles. Isso ndo parece autoevidente, nem jamais encontrei qual-
quer prova disso (Reid, 2002, p.176).

Contra a compreensdo malebranchiana — que inspiraria Newton — Reid argu-
menta: “ndo temos, portanto, nenhuma evidéncia de que, na percepcao, a mente age
sobre o objeto, ou o objeto [age] sobre a mente, mas temos fortes razdes para [supor]
contrario, [...]” (2002, p.177). A analogia que origina essa compreensdo, portanto,
estaria equivocada. Ademais, ela ndo apenas se fundaria sobre um equivoco como

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 293

também implicaria outras dificuldades. Em primeiro lugar, a suposicdo da necessi-
dade de ideias ndo explica como de fato o espirito — uma substancia inextensa —
poderia conhecer uma coisa extensa (2002, p.178). Em segundo lugar, tal compre-
ensdo, infundada, induz ao abandono da crenca natural, compartilhada por grande
parte da humanidade, de que o espirito percebe os préprios objetos do mundo externo
(2002, p.178). Em terceiro lugar, ainda que os autores modernos concordem sobre
a existéncia de ideias, nenhum concorda, no entanto, sobre como o conhecimento
do mundo externo seria possivel por meio delas (2002, p.184). Por fim, e talvez essa
seja a mais perniciosa consequéncia, Malebranche, a partir da nog¢éo de ideia (1997,
p-23), devida a um raciocinio analégica, torna-se parte da histdria da filosofia dos
séculos XVII e XVIII que é, ao menos aos olhos de Reid, fundamentalmente cética.
As reflexGes de Malebranche, apesar de seus propdsitos ndo céticos, ndo permitem
supor, exceto por fé (2002, p.109), a existéncia de um mundo de objetos extensos.
Nessa compreensdo cética da histdria da filosofia moderna do conhecimento, o papel
de Malebranche merece destaque:

Mas nenhum autor, nem mesmo o bispo Berkeley, mostrou mais claramente
que, seja em seu proprio sistema, seja nos principios comuns dos filésofos
com relacéo as ideias, ndo temos nenhuma evidéncia deixada, seja pela razdo
ou por nossos sentidos, da existéncia de um mundo material. Ndo é mais do
que justica ao padre Malebranche reconhecer que os argumentos do bispo
Berkeley devem ser encontrados nele em toda a sua forca (Reid 2002, p.109).

Longe de pretender discutir aqui a pertinéncia da leitura reidiana do pensamento
de Malebranche, gostaria de notar apenas, a partir das observacdes apresentadas
acima, que a via analdgica, se estou certo em minha leitura, apresenta dificuldades
diversas para que possa servir de fundamento para a ciéncia do homem.

3. A consciéncia como reflexdo e a fundamentacao da
ciéncia do espirito

Apresento, doravante, a minha hipdtese sobre como, na Recherche, Malebranche se-
ria capaz de desenvolver uma ciéncia do homem apesar de suas constantes afir-
macgoes sobre o estatuto epistemoldgico negativo da consciéncia. Defendo que tal-
vez seja possivel pensar uma distin¢do, ndo desenvolvida detidamente pelo filésofo,
entre a consciéncia enquanto percepcio sensivel e a ‘reflexdo’ enquanto percepgio
pura/inteleccdo pura. A evidéncia textual para se pensar essa distin¢fo é a seguinte
passagem:

Ela [a alma] percebe pelo ‘entendimento puro’ as coisas espirituais, as uni-
versais, as no¢des comuns, a ideia da perfeigdo, aquela de um ser infinita-
mente perfeito e, geralmente, ‘todos os seus pensamentos, quando ela os

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



294 Vinicius Franga Freitas

conhece pela reflexdo que faz sobre si’ [destaque meu]. [...]. Esses tipos
de percepg¢des chamam-se ‘puras inteleccdes’, ou ‘puras percepcdes’, porque
néo é necessario que o espirito forme imagens corporais no cérebro para se
representar todas essas coisas (Malebranche 2004, p.92).

A principio, a passagem parece sugerir que a consciéncia das modificagdes do
espirito pode ser compreendida como percepcio pura / inteleccdo pura. Intérpretes
como Nadler, por exemplo, fazem essa sugestdo. No entanto, gostaria de oferecer uma
interpretacdo alternativa para essa passagem. A meu ver, Malebranche faz referéncia
a um caso epistemologicamente especial de consciéncia, um caso sobre o qual ele
ndo se detém para explicar detidamente, a saber, o ‘ato reflexivo’ de pensar sobre
os fendmenos mentais. A chave para essa interpretacéo é o termo ‘reflexdo’. Se estou
certo em minha leitura, Malebranche afirma que os pensamentos refletidos, quando o
espirito reflete sobre si, sobre suas operacoes, podem ser entendidos como percepgao
pura/inteleccédo pura. Esse seria, portanto, uma forma ‘especial’ de consciéncia, uma
forma pura de conhecimento sobre o espirito e seus modos, em que, ao invés de
se sentir, o espirito refletiria sobre si. Enquanto percepc¢édo pura/inteleccio pura, a
reflexio seria a fonte de conhecimento do espirito na ciéncia do homem.

Para pensar essa nocdo de ‘reflexdo’ em Malebranche, apelo, mais uma vez, ao
texto de Reid, que, a meu ver, é esclarecedor sobre o que seria um ato reflexivo. Nos
Poderes intelectuais, com efeito, o filésofo observa: “este poder do entendimento que
faz de suas proprias operagdes objetos ao se lhes atentar e examina-las de todos os
lados, € o poder de reflexdo, por meio do qual nés podemos ter nog¢oes distintas dos
poderes de nossas préprias mentes e da mente de outros” (2002, p.58). Na ciéncia
reidiana da mente, os fen0menos mentais podem se tornar objetos de investigagio
cientifica para o préprio espirito na medida em que € possivel refletir sobre eles. O re-
fletir ndo € o estar consciente. A atencdo e a vontade seriam caracteristicas distintivas
de um ato reflexivo. Reid ilustra a diferenca entre ambas, consciéncia e reflexdo, da
seguinte maneira: a consciéncia pode ser entendida como uma mera visio superficial
de um objeto, uma visdo involuntaria e desatenta. A reflexdo, quando comparada a
consciéncia, seria um exame atento desse objeto, um exame realizado de modo vo-
luntério pelo espirito que quer considerar seus préprios fenomenos (2002, p.59).
Enquanto a consciéncia é uma atividade presente em todo e qualquer individuo, a
reflexdo seria propria ao cientista:

Essa reflexdo deve ser distinguida da consciéncia com a qual ela é frequente-
mente confundida, [...]. Todos os homens estdo, todo o tempo, conscientes
de suas operacoOes de suas préprias mentes enquanto estdo acordados. Con-

tudo, poucos sdo aqueles que refletem sobre elas ou as tornam objetos de
pensamento (Reid, 2002, p.58).

A compreensdo reidiana de reflexdo, a meu ver, pode ser utilizada para pensar
esse ato reflexivo a que Malebranche faz referéncia na passagem citada acima — e na

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 295

que citarei adiante. O proprio filésofo escocés parece ter atribuido o uso dessa via de
conhecimento do espirito ao autor da Recherche: “Malebranche, com um génio muito
penetrante, entrou em um exame mais minucioso dos poderes da mente humana do
que qualquer outro antes dele” (2002, p.108). Aos olhos de Reid, a grande desco-
berta do filésofo francés, a partir desse minucioso exame do espirito por reflexdo, é
a distincdo entre a percepcio e a sensagao:

Ele distinguiu, com mais precisdo do que qualquer outro filésofo havia feito
antes, os objetos que percebemos [isto €, a percepcio do objeto externo] das
sensa¢bes em nossas proprias mentes, que, pelas leis da natureza, sempre
acompanham a percepc¢do dos objetos. Como em muitas coisas, particular-
mente nisso, ele tem grande mérito. Pois esta, eu julgo, é uma chave que abre
o caminho para a compreensio correta, tanto dos nossos sentidos externos
quanto de outros poderes da mente (Reid 2002, p.108).

Minha sugestéo, a luz das observacoes de Reid, é que o filésofo francés pode ter
compreendido a reflexdo como um ato epistemologicamente superior de consciéncia,
um ato voluntario e atento do espirito sobre os fendmenos mentais. As percepgoes
puras/inteleccoes puras que permitiriam a ciéncia do homem seriam devidas a refle-
x40, ndo a consciéncia. Julgo que, dessa forma, seja possivel pensar a fundamentagéo
dessa ciéncia de um modo néo problematico do ponto de vista epistemoldgico.

E verdade que, adiante no texto da Recherche, Malebranche identifica explicita-
mente o ‘entendimento puro’ com o conhecimento de objetos externos (2004, p.158-
9). Reconheco aqui a dificuldade de conciliar minha intepretacdo com essa passagem.
Contudo, em favor de minha leitura, apresento um novo trecho da Recherche em que
Malebranche também apresenta uma de suas descobertas acerca do espirito como
sendo resultado de um processo reflexivo. A passagem que tenho em vista aparece
no nono capitulo do Livro I, quando o fildsofo nota que o juizo sobre a distancia de-
pende de uma acdo divina sobre o espirito: “de resto, ‘se fizermos alguma reflexio
sobre o que se passa em nés’ [destaque meu], sem nds, quando abrimos os olhos
no meio de um campo, reconheceremos claramente que € preciso que Deus aja em
nos sem cessar” (2004, p.124). A meu ver, a passagem parece clara sobre como é
um processo de volta do espirito sobre si préprio, reflexdo, que permite a descoberta
anunciada por Malebranche.

Encerro a discussdo dessa hip6tese com um breve debate com a literatura se-
cundéria. Vincent Geny (2019)23 também sugere uma distin¢o entre consciéncia e
reflexdo no pensamento de Malebranche. Ambas se distinguiriam, a seu ver, apenas
por graus: a reflexdo apresentaria maior ‘intensidade’ — o seu objeto estaria mais
presente do que o objeto da consciéncia (2019, p.149). Ela néo seria sendo um tipo
particular de experiéncia psicoldgica, isto é, ndo seria radicalmente distinta da cons-
ciéncia (2019, p.149). A reflexdo ¢ apenas mais intensa (2019, p.150-1), podendo ser
compreendida como um fenémeno mental mais préximo da ‘atencdo’ (2019, p.151).

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



296 Vinicius Franga Freitas

A interpretacdo de Geny, no entanto, ndo favorece a leitura que gostaria de propor
da reflexdo na Recherche. Aos olhos do intérprete, com efeito, haveria uma dimenséao
empirica relacionada ao conhecimento reflexivo — em tltimo caso, o cardter empirico
da reflexdo (2019, p.154) revelaria o ‘empirismo’ de Malebranche (2019, p.147). Te-
nho duas observacoes sobre a proposta de Geny, no entanto. Em primeiro lugar, o
intérprete reconhece que a maior parte dos textos do filésofo favorece uma inter-
pretagdo que privilegia o carater racional da reflexdo (2019, p.152). Na Recherche,
mais espeficiamente, Geny aponta uma passagem do texto principal e um trecho do
Esclarecimento IX (2019, p.152), omitindo a passagem que cito no inicio dessa segéo
(2004, p.92) que, a meu ver, é fundamental para se defender a compreensao inte-
lectual/racional da reflexdo. Em segundo lugar, gostaria de chamar a atengéo para o
fato de que em favor da dimensio empirica da reflexdo, o intérprete apela principal-
mente ao texto do Tratado de moral, publicado em 1684, ainda que recorra a duas
passagens do texto da Recherche (2019, p.154). No presente estudo, concentro-me
exclusivamente sobre esse tltimo texto. Por esses motivos, julgo que a concluséo de
Geny € excessiva:

Esses poucos textos provam, primeiro, que Malebranche identifica a cons-
ciéncia com um tipo particular de experiéncia, no sentido de experiéncia vi-
vida; [155] em segundo lugar, que ele concebe a reflexio, por meio da qual
o sentimento interior do que estd acontecendo em si mesmo é ‘aumentado’,
como uma intensificacdo dessa ‘experiéncia-consciéncia’ e, portanto, como
um tipo particular de experiéncia vivida (Geny 2019, p.154-5).

A ‘identificacédo’ entre a reflexdo e a dimenséo empirica, parece-me, desconsidera
toda a dimenséao racional/intelectual desse fendmeno do espirito que o préprio intér-
prete reconhece como sendo majoritariamente presente nas obras de Malebranche.
Nao pretendo defender que esse carater experiencial da reflexdo néo exista. Contudo,
o texto malebranchiano, sobretudo certas passagens da Recherche — e Geny o reco-
nhece —, podem fundamentar a leitura de uma dimenséo racional da reflexdo e, se
estou certo em minha proposta, fundar a ciéncia do homem.

Referéncias

Alquié, E 1974. Le Cartésianisme de Malebranche. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin.

Bardout, J. 2019. The Ambiguities of Malebranche’s Cartesianism. In: Steven Nadler et al.,
The Oxford Handbook of Descartes and Cartesianism, p.358-373. Oxford: Oxford University
Press. |https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198796909.013.22

Descartes, R. 2004. Meditagdes sobre filosofia primeira. Edi¢do bilingue. Fausto Castilho (Tra-
dutor). Campinas: UNICAMP.

Descartes, R. 2006. Meditations, Objections and Replies. Roger Ariew e Donald Cress (editores
e tradutores). Indianapolis; Cambridge: Hackett Publishing Company.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)


https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198796909.013.22

O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 297

Freitas, V. 2021. O papel epistemolégico da consciéncia nas Meditagbes de Descartes. Principia
25: 401-420. https://doi.org/10.5007/1808-1711.2021.e75658

Geny, V. 2019. Réflexion et expérience chez Malebranche. Revue Philosophique de la France et
de LEtranger 144: 167-184. https://doi.org/10.3917/rphi.192.0147

Gueroult, M. 1955. Malebranche: La vision en Dieu. Paris: Aubier, Editions Montaigne.

Jolley, N. 1998. The Light of the Soul: Theories of Ideas in Leibniz, Malebranche, and Descar-
tes. Oxford; New York: Oxford University Press; Claredon Press.

Kontic, S. 2018. ‘Cogito’, sentimento e afetividade em Malebranche. Kriterion 140: 613-630.
https://doi.org/10.1590/0100-512X2018n14014szk

Malebranche, N. 2004. A busca da verdade: Textos escolhidos. Plinio Junqueira Smith (Sele-
¢éo, introdugéo, traducdo e notas). Sdo Paulo: Discurso Editorial.

Malebranche, N. 1871a. De la Recherche de la Vérité. Volume III. In: Oeuvres de Malebranche:
Nouvelle Edition (20 volumes). Paris: Charpentier et Cie, Libraires-Editeurs.

Malebranche, N. 1871b. De la Recherche de la Vérité. Volume IV. In: Oeuvres de Malebranche:
Nouvelle Edition (20 volumes). Paris: Charpentier et Cie, Libraires-Editeurs.

Malebranche, N. 1997. The Search after Truth. Thomas M. Lennon e Paul J. Olscamp (Tradu-
tores e editores). Cambridge; New York; Melbourne: Cambridge University Press.

McCracken C. 1983. Malebranche and British Philosophy. Oxford: Claredon Press; Oxford
University Press.

Nadler, S. 2011. Consciousness Among the Cartesians. Studia Leibnitiana 43(2): 132-144.
https://www.jstor.org/stable/43695740

Nolan, L. & Whipple, J. 2005. Self-Knowledge in Descartes and Malebranche. Journal of the
History of Philosophy 43(1): 55-81. https://doi.org/10.1353/hph.2005.0015

Paliard, J. 1941, La connaissance par idee et la connaissance par sentiment chez Malebranche.
Les Etudes Philosophiques 15(1-2): 16-19. https://www.jstor.org/stable /20840842

Pricladnitzky, P 2021. Remarks on the Structure of the Recherche de la Verité: The Role of
Vision in God. Educacdo e filosofia. 34(71): 705-725.
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v34n71a2020-54427

Pyle, A. 2003. Malebranche. London e New York: Routledge.

Qu, H. 2015. Hume on Mental Transparency. Pacific Philosophical Quarterly 98(4): 576-601.
https://doi.org/10.1111/papq.12125

Reid, T. 1997. Inquiry into the Human Mind on the Principles of Common Sense. Derek Brookes
(editor). Edinburgh: Edinburgh University Press.

Reid, T. 2002. Essays on the Intellectual Powers of Man. Derek Brookes (editor). Edinburgh:
Edinburgh University Press.

Rodis-Lewis, G. 1963. Nicolas Malebranche. Paris: Presses Universitaires de France.

Schmaltz, T. 1992. Descartes and Malebranche on Mind-Body Union. In: The Philosophical
Review. 101(2): 281-325. https://doi.org/10.2307/2185536

Schmaltz, T. 1994. Malebranche on Descartes on Mind-Body Distinctness. In: Journal of the
History of Philosophy. 32(4): 573-603. https://doi.org/10.1353/hph.1994.0083

Schmaltz, T. 2006. Malebranche on Ideas and the Vision in God. In: Steven Nadler, The
Cambridge Companion to Malebranche, p.59-86. Cambridge: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CCOL0521622123

Simmons, A. 2009. Sensation in a Malebranchean Mind. In: J. Miller, Topics in Early Modern
Philosophy of Mind, p.105-129. Berlin: Springer.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)


https://doi.org/10.5007/1808-1711.2021.e75658
https://doi.org/ 10.3917/rphi.192.0147
https://doi.org/10.1590/0100-512X2018n14014szk
https://www.jstor.org/stable/43695740
https://doi.org/10.1353/hph.2005.0015
https://www.jstor.org/stable/20840842
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v34n71a2020-54427
https://doi.org/10.1111/papq.12125
https://doi.org/10.2307/2185536
https://doi.org/10.1353/hph.1994.0083
https://doi.org/10.1017/CCOL0521622123

298 Vinicius Franga Freitas

https://doi.org/10.1007/978-90-481-2381-0 5

Notas

'publicada originalmente nos anos de 1674 (Livros I, II e III) e 1675 (Livros IV, V e VI).
Utilizo a traducéo de Plinio Smith (2004) de partes selecionadas da Recherche. Para as demais
passagens citadas que néo sdo traduzidas por Smith, sigo a edi¢éo presente nos volumes Il e
III da Ouevres de Malebranche (1871a /1871b), com consultas a tradugdo inglesa realizada
por Thomas M. Lennon e Paul J. Olscamp (1997). Doravante, apenas Recherche.

2Como notam Tad M. Schmaltz (1994, p.573, nota 2) e Lawrence Nolan & John Whipple
(2005, p.55, nota 2), Malebranche utiliza dois termos para se referir a substancia pensante,
esprit e dme — sendo que esse segundo € utilizado com menos frequéncia pelo filésofo. Do-
ravante, utilizo, seguindo o uso mais comum de Malebranche e a traducdo de Smith, o termo
‘espirito’.

3Utilizarei a expressdo fendmeno mental’ para me referir a toda a dimensio mental alcan-
cada pela consciéncia, isto €, o espirito e seus modos. Faco isso consciente de que o espirito,
a rigor, ndo poderia ser entendido como um ‘fenémeno’.

4Para uma introducdo a teoria da visdo das ideias em Deus, ver Tad M. Schmaltz (2006)
e Pedro Falcdo Pricladnitzky (2021).

SPara uma introducéo ao tema do rompimento de Malebranche com a tese cartesiana de
que o espirito é mais conhecido do que o corpo extenso, ver, por exemplo, Lawrence Nolan
& John Whipple (2005).

®Para Descartes, a ideia da substancia mental é mais clara que a ideia de extensdo, como
o proprio titulo da Meditacdo II, nas Meditagdes sobre filosofia primeira (2004), revela: ‘sobre
a natureza da mente humana: que ela é mais conhecida que o corpo’ (2004, p. 41).

70 intérprete nota o modo como o mundo mental acessado por consciéncia é inatingivel
pela razao, contudo, ndo ha qualquer problematizagéo a esse respeito.

8Rodis-Lewis mostra-se mais interessada em discutir, por exemplo, o debate entre Male-
branche e os cartesianos sobre a inexisténcia de uma ideia de espirito (1963, p.174-7) e a
compreensdo de que a consciéncia diz respeito apenas aos estados mentais presentes (1963,
p-177-9).

0 intérprete sugere que ‘estd claro’ que Malebranche manteria uma posicéo sobre o espi-
rito muito distante daquela cética de David Hume (1711-1776) (1983, p.254). Néo pretendo
cotejar as compreensdes de ambos, Malebranche e Hume, a esse respeito. Contudo, se estou
certo na problematizacdo apresentada na dltima secdo, esse distanciamento entre ambos —
do ponto de vista do conhecimento — estaria longe de ‘ser claro’.

190 intérprete menciona essas afirmacdes negativas sem problematizé-las, apenas para
considerar a posicdo malebranchiana de que o corpo extenso é mais claramente conhecido
do que o espirito (1992, p.304-305) e para evidenciar que nédo pode haver conhecimento a
priori do espirito (1996, p. 576-577).

110 intérprete interessa-se em sublinhar como essas afirmagdes negativas poderiam ser
obstaculos para algumas teses metafisicas e teoldgicas de Malebranche — em especifico, a
espiritualidade, a imortalidade e a liberdade da substancia pensante (1998, p.129).

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)


https://doi.org/10.1007/978-90-481-2381-0_5

O Papel Epistemoldgico da Consciéncia na Recherche de la Verité de N. Malebranche 299

120 intérprete discute principalmente como a inexisténcia de uma ideia de espirito com-
promete a possibilidade de uma psicologia racional (2003, p.186-208).

13“Devo confessar que néo est4 claro para mim como um ato da mente que ¢ em si uma
instancia do que Malebranche chama de ‘percepcdo pura’ ou ‘intelec¢do pura’ e ndo um ato
de sentir pode também ser um sentir de si mesmo” (2011, p.141-2).

140 sentimento interior nos assegura da existéncia de nossa alma, mas nio nos d4 acesso
a sua esséncia. A pergunta ‘O que eu sou?’, ou ‘O que é uma coisa que pensa?’, decisiva para
a metafisica de Descartes, parece (pelo menos provisoriamente) ter que ficar sem resposta
[em Malebranche]” (2019, p.370).

15Agradeco ao parecerista andnimo do periédico cujos comentérios ajudaram-me a repen-
sar o que, inicialmente, entendi como um carater epistemologicamente positivo da conscién-
cia na Recherche.

1Mencoes a transparéncia da consciéncia sio constantes no texto das Meditagdes. Por
exemplo, na Meditacdo II, Descartes observa que o conhecimento da consciéncia é incorrigi-
vel: “qual dessas coisas [0 pensar, o duvidar, o entender, o afirmar, o enganar-se, o desejar, o
imaginar e o perceber] néo é ‘tdo verdadeira’ [destaque meu] — mesmo que eu esteja dor-
mindo e que quem me criou faca tudo o que esta em seu poder para me enganar — quanto é
verdadeiro que sou” (2004, p.51-53)? Do mesmo modo, Descartes admite que toda ocorrén-
cia de pensamento é acompanhada por consciéncia. Nas Objecdes e respostas, as afirmagdes
a esse respeito aparecem nas repostas ao primeiro conjunto de objecées (2006, p. 62), ao
terceiro conjunto de objec¢bes (2006, p.103), ao quarto conjunto de obje¢des (2006, p.139).
Descartes, ainda no quarto conjunto de objecGes, explica que, a seu ver, é autoevidente que
néo pode haver nada na mente de que nio se esteja consciente (2006, p.147). Discuto o papel
epistemologico da consciéncia em Descartes em Freitas (2021).

17Sobre esses dois aspectos da tese da transparéncia, ver Hsueh Qu (2015, p.576).

18Na literatura secunddria, ao menos dois intérpretes sugerem esse compromisso. Alison
Simmons (2009), por exemplo, observa: “consciéncia parece ser uma propriedade de todos os
estados mentais para Malebranche, independentemente de seu tipo” (2009, p.118). Steven
Nadler (2011), por sua vez: “mas essa sensacdo, no entanto, revela o que estd acontecendo
atualmente na alma, fornecendo assim consciéncia de seus estados correntes” (2011, p.140-
1).

9Geneviéve Rodis Lewis (1963), por exemplo, sugere esse compromisso: “ademais, a cons-
ciéncia estd limitada ao que acontece atualmente em nds” (1963, p.177). Nicholas Jolley
(1998), por sua vez: “Malebranche ndo nega que tenhamos um conhecimento peculiarmente
intimo e, de fato, incorrigivel de nossos estados mentais; ‘nossa consciéncia ndo nos envolve
em erro” (1998, p.118).

2041, .. ] Ele distingue a consciéncia da percepcdo. Tanto a consciéncia quanto a percepc¢io
pertencem propriamente & mente, e ambas sdo fungdes do entendimento humano em par-
ticular (em oposicdo a vontade). Ambas, portanto, sdo funcdes cognitivas, mas tém objetos
diferentes: enquanto a percepcdo € direcionada para fora, para ideias em Deus (e outros in-
telligibilia), a consciéncia é direcionada para dentro, para as proprias modificacdes da mente”
(2009, p.119).

2l«Esta é apenas a distincdio entre consciéncia e percepcio que discuti na seciio anterior.
E assim, embora o sentir, nesse sentido, seja uma forma de cognicdo mais imediata do que
perceber por meio de ideias, é uma forma de cogni¢do epistemologicamente inferior — uma

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



300 Vinicius Franga Freitas

espécie de mero conhecimento subjetivo que ndo oferece nada como o conhecimento siste-
matico que perceber uma ideia nos da” (2009, p.119).

22Tanto em Uma investigagdo sobre a mente humana a partir dos principios do senso comum
(1997), publicada originalmente em 1764, quanto nos Ensaios sobre os poderes intelectuais
do homem (2002), publicados originalmente em 1785.

2 Agradeco ao parecerista anénimo do periddico pela sugestdo de leitura do esclarecedor
trabalho de Geny.

Agradecimentos

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenacio de Aperfeicoamento de Pessoal
de Nivel Superior — Brasil (CAPES). Agradeco a Carlota Salgadinho Ferreira pelos valiosos
comentarios a primeira versio desse trabalho.

PRINCIPIA 28(2): 281-300 (2024)



	Uma visão epistemologicamente negativa da consciência e o projeto de fundamentação da `ciência do homem'
	A fundamentação da ciência do homem
	O conhecimento do espírito e de seus modos por consciência
	O conhecimento do espírito por raciocínio

	A consciência como reflexão e a fundamentação da ciência do espírito

