
PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024) doi: 10.5007/1808-1711.2021.e91930

Published by NEL — Epistemology and Logic Research Group, Federal University of Santa Catarina (UFSC), Brazil.

O PAPEL EPISTEMOLÓGICO DA CONSCIÊNCIA NA RECHERCHE
DE LA VERITÉ DE NICOLAS MALEBRANCHE

THE EPISTEMOLOGICAL ROLE OF CONSCIOUSNESS IN NICOLAS MALEBRANCHE’S RECHERCHE DE LA VERITÉ

VINÍCIUS FRANÇA FREITAS
Programa de Pós-Graduação em Filosofia / CAPES

Universidade Federal de Minas Gerais, BRASIL

ffvinicius@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-8304-4732

Abstract. The paper discusses the epistemological role of consciousness in Nicolas Male-
branche’s Recherche de la Vérité. After presenting the problem of how an epistemologically
negative view of consciousness could represent an obstacle to the project of founding a ‘sci-
ence of man’, it is argued that Malebranche understands ‘reflection’, a specific type of con-
sciousness, as a pure/intellectual form of perception and therefore an unproblematic way of
accessing mental phenomena from an epistemological point of view. Reflection could be the
foundation of the science of man.

Keywords: knowledge • spirit • consciousness • reflection • Nicolas Malebranche

RECEIVED: 26/11/2022 REVISED: 28/06/2023; 06/10/2023 ACCEPTED: 09/12/2023

Nicolas Malebranche (1638-1715), em De la Recherche de la vérité (2004),1 rompe ra-
dicalmente com a sua principal influência filosófica, René Descartes (1596-1650), ao
sustentar a compreensão de que o espírito2 não dispõe de uma ideia clara de si pró-
prio e de seus modos (1871a, p.107), de maneira que eles — espírito e modos — não
poderiam ser conhecidos claramente. O conhecimento dos fenômenos mentais3 não
ocorre por meio da percepção de ideias, mas sim por um processo mental chamado
pelo filósofo de ‘consciência’ (conscience) ou ‘sentimento interior’ (sentiment intéri-
eur). Para Malebranche, os fenômenos mentais podem ser tão somente ‘sentidos’ —
em uma das mais surpreendentes conclusões extraídas da ‘Teoria da visão das ideias
em Deus’.4 Enquanto objetos de uma experiência sensível, o espírito e seus modos
não podem ser conhecidos tão claramente como os corpos extensos — cujo conhe-
cimento claro é possibilitado pela ideia de extensão de que o espírito dispõe. Não
obstante, o projeto da Recherche prevê a fundamentação de uma ‘ciência do homem’
na qual o espírito e os seus fenômenos são o objeto de investigação.

O presente artigo tematiza a consciência na investigação da Recherche, mais espe-
cificamente, discute a questão de seu papel epistemológico na teoria do conhecimento
dos fenômenos mentais e na ciência do homem de Malebranche. Na primeira seção,
de caráter introdutório, apresento a visão epistemologicamente negativa do filósofo

© 2024 The author(s). Open access under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

https://orcid.org/0000-0002-8304-4732
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


282 Vinícius França Freitas

sobre a consciência, destacando o que me parece ser uma dificuldade para o pro-
jeto de fundamentação da ‘ciência do homem’ na Recherche. Essa dificuldade pode
ser expressa pela seguinte questão: como Malebranche poderia tomar o espírito e
seus modos como objeto de investigação filosófica se a consciência é uma forma de
conhecimento tão precária? Na segunda seção, pretendo discutir, tendo em vista su-
blinhar a complexidade dessa dificuldade, algumas possíveis respostas a essa questão
a partir de dois eixos centrais, a saber, (A) a possibilidade de se conhecer realmente
o espírito e seus modos por meio da consciência e (B) a possibilidade de que esse
conhecimento seja obtido apenas por raciocínio. Aponto algumas dificuldades para
essas soluções para avançar, na terceira seção, uma hipótese de minha autoria: há
indícios no texto da Recherche, se estou certo em minha leitura, de que Malebran-
che entende a ‘reflexão’, um tipo específico de consciência, como uma forma pura
ou intelectual de conhecimento e, portanto, uma forma não problemática de acesso
ao espírito do ponto de vista epistemológico. A ciência do homem se desenvolveria,
portanto, a partir da reflexão.

1. Uma visão epistemologicamente negativa da consciência
e o projeto de fundamentação da ‘ciência do homem’

O texto da Recherche apresenta uma compreensão negativa de Malebranche sobre o
estatuto epistemológico da consciência. Essa compreensão é amplamente reconhe-
cida na literatura secundária. É célebre, por exemplo, a leitura de Martial Gueroult
(1955, p.41-59) sobre o ‘declínio do cogito’ — déchéance du cogito — na ordem dos sa-
beres na filosofia malebranchiana.5 A ideia da res cogitans não é, em Malebranche, a
mais clara e distinta; ela não é mais o modelo para o critério de verdade.6 O acesso ao
mundo dos fenômenos mentais, na Recherche, não é mais privilegiado em relação aos
corpos extensos — mais claramente conhecidos por sua ideia de extensão. É notável,
com efeito, o número de afirmações negativas de Malebranche sobre a imperfeição
do conhecimento do espírito e seus modos devido à consciência. Autoras como Ali-
son Simmons (2009), por exemplo, são bastante precisas sobre como essa visão é
particular em relação aos contemporâneos do filósofo francês. Para Malebranche, a
consciência “é um pobre guia para a mente” (2009, p.106).

Em diversas passagens da Recherche, com efeito, Malebranche defende que o co-
nhecimento humano diz respeito tão somente às ‘percepções puras do entendimento’
(2004, p.63), excluindo completamente a dimensão sensível — e a consciência é uma
forma de sentir — do âmbito do que pode ser tido como ‘conhecimento’ (2004, p.45).
Esse caráter negativo é reforçado pelo filósofo em diversos momentos. No Livro III,
por exemplo, Malebranche observa: “esse não é o caso da alma. Não a conhecemos
por sua ideia; não a vemos em Deus; nós a conhecemos somente por ‘consciência’, e é

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 283

por isso que o conhecimento que temos dela é ‘imperfeito’ ” (2004, p.206). O espírito,
na medida em que desconhece que certas sensações são seus próprios modos, é ‘cego’
(2004, p. 136); o conhecimento do espírito pode ser ‘quase nada’ em relação ao que
o espírito é em si mesmo (2004, p.206); o espírito talvez conheça apenas ‘a menor
parte’ do que ele é (2004, p.207). No Livro IV, esse caráter epistemologicamente ne-
gativo da consciência torna-se, a meu ver, ainda mais evidente. Malebranche, com
efeito, reconhece que, no caso do espírito, ‘sentir não é conhecer’:

Certamente, a alma não tem ideia clara de sua substância, conforme o que
entendo por ‘ideia clara’. Ela não pode descobrir, ao se considerar, se é capaz
de tal ou tal modificação que jamais teve. ‘Sente verdadeiramente sua dor,
mas não a conhece’; não sabe como sua substância deve ser modificada para
sofrê-la e para sofrer uma dor em vez de outra. ‘Há muita diferença entre
sentir-se e conhecer-se’ [destaques meus] (Malebranche 2004, p.227).

O filósofo, na passagem acima, é deveras explícito sobre como um ser humano,
apesar de sentir as modificações de seu espírito, não é capaz de conhecê-lo. Deus
conhece o espírito humano, pois dele tem uma ideia clara. O ser humano, desprovido
de tal ideia, no limite, sente o seu espírito:

Deus, que age incessantemente na alma, conhece-a perfeitamente; ele vê
claramente, sem sofrer a dor, como a alma deve ser modificada, para que
sofra, mas a alma, ao contrário, sofre a dor e não a conhece. ‘Deus conhece-a
sem senti-la, e a alma sente-a sem conhecê-la’ [destaque meu] (Malebranche
2004, p.227).

Conhecer o espírito, portanto, ao menos ‘conhecer claramente’, dependeria fun-
damentalmente de uma ideia clara de que o indivíduo não dispõe (2004, p.227), de
modo que ‘a alma é para si mesma somente trevas’ [destaque meu]” (2004, p.228).
Há uma passagem da Recherche em que Malebranche reconhece a única situação em
que o espírito poderia se conhecer verdadeiramente:

A alma nunca descobrirá claramente o que ela é, sua natureza, suas proprie-
dades, todas as modalidades das quais é capaz, até que a substância luminosa
e sempre eficaz da divindade lhe revele a ideia que a representa, o espírito
inteligível, o modelo eterno a partir do qual ela foi formada (Malebranche
2004, p.229).

A situação na passagem é hipotética, é verdade, contudo, ela revela a compre-
ensão de Malebranche sobre como o espírito estaria distante do conhecimento dos
fenômenos mentais: só um ato divino poderia levar o ser humano a esse conheci-
mento.

No ‘Prefácio’ da Recherche, Malebranche afirma que a ciência que é desenvolvida
na sequência deve ser a primeira na ordem dos saberes humanos. Nesse saber que

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



284 Vinícius França Freitas

‘ensina o que somos’, muitas vezes negligenciada pela filosofia (2004, p.50), toma-
se como objeto de investigação o ‘espírito do homem todo inteiro’, sua relação com
outras existências — Deus, outros espíritos e os objetos externos —, suas faculdades
e seus usos (2004, p.49-50). Esse conhecimento do espírito, ‘de nós mesmos’, é fun-
damental, tanto de um ponto de vista moral — para que se possa ser feliz — quanto
de um ponto de vista epistemológico – para que se possa evitar o erro. O filósofo
observa que muito do desprezo de que a ciência do homem é alvo se deve às difi-
culdades inerentes à investigação do espírito: aqueles que a negligenciam “sentem
dificuldades e desgosto de entrar em si mesmos, de, em si mesmos, reconhecer suas
fraquezas e suas imperfeições e que eles se aprazem em investigações curiosas e em
todas as ciências que têm algum brilho” (2004, p.51-2).

Em qualquer trecho do ‘Prefácio’, no entanto, há referência à consciência, e sua
forma precária de conhecimento, como um obstáculo para a fundamentação da ciên-
cia do homem. Intérpretes como, por exemplo, Jacques Paliard (1941),7 Genevière
Rodis-Lewis (1963),8 Charles McCracken (1983),9 Tad M. Schmaltz (1992/1996),10

Nicholas Jolley (1998)11 e Andrew Pile (2003),12 parecem não ter notado essa difi-
culdade, apesar de alguns deles, como Nadler13 e Jean-Cristophe Bardout (2019),14

terem apontado outras dificuldades epistemológicas. Nenhum deles, no entanto, pa-
rece-me, pensa a possibilidade de o estatuto epistemológico da consciência repre-
sentar um problema para o projeto da Recherche de fundamentação da ciência do
homem.

2. A fundamentação da ciência do homem

Doravante, discuto algumas possibilidades de se explicar como o espírito e seus mo-
dos poderiam ser conhecidos em uma ciência do homem. Essa discussão é desenvol-
vida em duas subseções. Na primeira, considero a possibilidade de o espírito e seus
modos serem conhecidos por consciência, na segunda, a possibilidade de que esse
conhecimento seja adquirido não por sentimento interior, mas por raciocínio.15

2.1. O conhecimento do espírito e de seus modos por consciência

Malebranche é deveras claro, apesar das afirmações negativas apresentadas na pri-
meira seção, sobre a capacidade da consciência de oferecer alguma forma de ‘conheci-
mento’ sobre os fenômenos mentais. No Livro III da Recherche, com efeito, ao elencar
os diferentes tipos de conhecimento, o filósofo observa que é possível ‘conhecer’ o
espírito por si mesmo, sem o intercurso de ideias:

Conhecemos as coisas por si mesmas e sem ideias quando elas são inteligí-
veis por si mesmas, isto é, quando podem agir sobre o espírito e, por isso, se

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 285

revelar para ele. Pois o entendimento é uma faculdade da alma puramente
passiva, e a atividade encontra-se somente na vontade. Seus desejos mesmos
não são as causas verdadeiras das ideias, elas são somente as causas ocasio-
nais ou naturais de sua presença, em consequência das leis gerais da união
de nossa alma com a razão universal, [. . . ] (Malebranche 2004, p.203-4).

Poucas linhas abaixo, Malebranche parece qualificar esse conhecimento como
uma forma de saber equidistante da posição cartesiana e da posição de um cético
sobre as possibilidades de conhecimento do espírito (2004, p.207). Essa forma de
saber moderada da consciência é suficiente para permitir a fundamentação da ciência
do homem?

a) Se, por um lado, o filósofo rompe com Descartes sobre a existência de uma ideia
clara de espírito e de seus modos, por outro, ele assume outra das teses fundamentais
do pensamento cartesiano, a saber, a tese da ‘transparência do mental’.16 Essa tese
engloba ao menos dois aspectos acerca do fenômeno do estar consciente.17 Ela diz
respeito, em primeiro lugar, à ‘incorrigibilidade’ das crenças devidas aos processos
da consciência, isto é, o indivíduo não pode se enganar em relação aos seus estados
e atividades mentais. Se ele tem presentemente um estado mental X, ele sabe que X
é o seu estado mental e não o confunde com um estado mental Y. Em segundo lugar,
a tese da transparência diz respeito à ‘luminosidade’ das ocorrências da consciência:
todo evento mental é acompanhado por consciência. Se um estado mental X está a
ocorrer, o indivíduo está necessariamente ciente disso — em outras palavras, não há
lugar para processos mentais não conscientes.

O texto da Recherche, a meu ver, revela o compromisso de Malebranche com am-
bos os aspectos da tese da transparência. Em primeiro lugar, a seguinte passagem, por
exemplo, parece sugerir o compromisso do filósofo com o aspecto da luminosidade:

[. . . ] Por essas palavras, ‘pensamento’, ‘maneira de pensar’ ou modificação
da alma’, eu entendo geralmente todas as coisas ‘que não podem estar na
alma sem que ela perceba pelo sentimento interior que tem de si mesma’
[destaque meu], como estão suas próprias sensações, suas imaginações, suas
puras intelecções ou, simplesmente, suas concepções, suas paixões mesmas
e suas inclinações naturais (Malebranche 2004, p.168).

Se uma modificação ocorre no espírito, o filósofo observa, não pode acontecer
de ele não estar dela consciente. Na literatura, esse compromisso de Malebranche é
notado apenas marginalmente, sem maior desenvolvimento de suas implicações para
a sua epistemologia.18

Em segundo lugar, as evidências textuais do compromisso de Malebranche com
o aspecto da incorrigibilidade são mais frequentes no texto da Recherche. Cito três
exemplos. No Livro I, o filósofo nota que é possível conhecer as modificações sensí-
veis da mente — as sensações produzidas na percepção de ideias de objetos externos.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



286 Vinícius França Freitas

Um indivíduo não pode ‘ignorar completamente’ o que é dor ou prazer, assim como
ele sabe distinguir essas modificações sensíveis umas das outras (2004, p.143). Já
no Livro III, Malebranche é ainda mais explícito a esse respeito: “o conhecimento
que temos de nossa alma por consciência é imperfeito, é verdade, mas ‘ele não é
falso’ [destaque meu];” (2004, p.208). Poucas linhas abaixo, o filósofo reforça essa
compreensão em uma passagem que pretende observar que não é uma ideia clara de
espírito não é necessária para se distinguir entre corpo e espírito quando se dispõe
da razão para essa tarefa: “não temos nenhuma necessidade da ideia de nossa alma,
visto que ‘a consciência que temos dela não nos compromete com o erro’ [destaque
meu]” (2004, p.208-9). Assim como no caso da luminosidade, o compromisso de
Malebranche com a incorrigibilidade é notado pelos intérpretes sem nenhuma con-
sideração adicional sobre as implicações para o modo como o filósofo compreende o
conhecimento devido à consciência.19

Ambos os aspectos da tese da transparência, a luminosidade e a incorrigibilidade,
portanto, estão presentes no texto da Recherche. Contudo, julgo que a admissão da
tese da transparência não seja suficiente para se estabelecer uma ciência do espí-
rito humano. Ser capaz de estar consciente de seus fenômenos mentais e, do mesmo
modo, não poder se equivocar sobre o que se sente por sentimento interior, não pa-
recem ser, com efeito, suficientes — ainda que sejam necessários — para se falar
clara e distintamente sobre o espírito. Reconheço que ambos os aspectos da tese da
transparência parecem ser fundamentais para se conhecer uma ampla gama de fenô-
menos mentais. Conhecem-se, com efeito, aquilo que se sente interiormente, mas
certamente o conhecimento sobre a natureza do espírito e seus modos não poderia
ser alcançado por essa via. Apresento um exemplo tendo em vista esclarecer o que
tenho em vista. Saber certamente que se sente uma dor (luminosidade) e, do mesmo
modo, ser capaz de distingui-la de outra sensação de dor (incorrigibilidade), pare-
cem revelar muito sobre a dimensão sensível interior, contudo, isso não parece dizer
muito a respeito da natureza do espírito e de seus modos — o que ele é, de que ma-
neira ele se distingue de seus modos, como se distingue do corpo extenso, como está
ligado ao espírito de Deus. A meu ver, portanto, o compromisso com a transparência
da consciência, muito embora necessário, não seria suficiente para que Malebranche
fundamentasse a ciência do homem a partir da consciência.

b) Malebranche identifica, no primeiro capítulo do Livro I, o ‘perceber’ com o
‘conhecer’. Visto que o espírito percebe tanto ideias de objetos externos quanto as suas
próprias modificações, penso que, ao menos inicialmente, seria possível aproximar
ambas as noções de ‘percepção’ – a percepção de ideias e a percepção de modificações
do espírito. Se o espírito conhece por ‘perceber’ ideias de objetos externos, ele seria
capaz, do mesmo modo, de conhecer ao ‘perceber’ suas modificações:

Do que se conclui que somente o entendimento ‘percebe ou conhece’ [des-

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 287

taque meu], visto que somente ele recebe as ideias dos objetos, pois é uma
mesma coisa para a alma perceber um objeto e receber a ideia que o re-
presenta. O entendimento percebe também as modificações da alma [ou as
sente], visto que eu entendo por ‘entendimento’ essa faculdade passiva da
alma pela qual ela recebe todas as diferentes modificações das quais é capaz
(Malebranche 2004, p.65).

A passagem não é clara sobre o estatuto epistêmico dessa forma de conhecimento
do espírito por meio da percepção. Por essa razão, talvez seja possível supor que ha-
veria uma forma de conhecimento mediata/indireta de conhecer, isto é, por meio de
ideias — no caso dos objetos externos, e uma forma imediata/direta de conhecer, isto
é, por meio da consciência dos fenômenos mentais. Conhecer os fenômenos mentais
é um processo imediato não dependente de ideias, é estar consciente imediata ou
diretamente do espírito e suas modificações.

Contra essa possibilidade de interpretação — de uma aproximação entre o per-
ceber pelos sentidos e o perceber pela consciência —, sugiro que não existe uma
equivalência entre ambas as formas de conhecer — o perceber pelos sentidos e o
perceber pela consciência. A percepção de uma ideia seria uma ‘forma superior’ de
conhecimento, a percepção de uma modificação, uma ‘forma inferior’. Malebranche
é claro sobre a deficiência do conhecimento do espírito na falta de uma ideia:

Mas se víssemos em Deus a ideia que corresponde à nossa alma, conhecería-
mos ao mesmo tempo, ou poderíamos conhecer, ‘todas as propriedades das
quais ela é capaz’ [destaque meu], como conhecemos, ou podemos conhecer,
todas as propriedades das quais a extensão é capaz, porque conhecemos a
extensão por sua ideia (Malebranche 2004, p.206).

Ainda que identificada como uma percepção, a consciência, portanto, não permi-
tiria alguma forma epistemologicamente superior de conhecimento do espírito, assim
como na percepção de ideias.

c) Malebranche, ainda no primeiro livro da Recherche, observa que é certo que o
espírito pode conhecer o que é ‘sentido imediatamente’. A consciência, como sugerido
acima, é uma forma imediata/direta de perceber. O exemplo oferecido pelo filósofo
se refere às modificações sensíveis, isto é, às sensações — que certamente só podem
ser conhecidas por consciência:

‘Conhecemos, portanto, de alguma maneira, o que sentimos imediatamente’
[destaque meu], quando vemos as cores ou temos alguma outra sensação;
e é, mesmo, muito certo que, se não conhecemos isso, não conheceríamos
nenhum objeto sensível, pois é evidente que não poderíamos distinguir, por
exemplo, a água do vinho, ‘se não soubéssemos que as sensações que te-
mos de um são diferentes das que temos do outro’ [destaque meu], e as-
sim de todas as coisas que conhecemos pelos sentidos (Malebranche 2004,
p.143-4).

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



288 Vinícius França Freitas

A consciência permite, ‘de alguma maneira’, o conhecimento imediato dos fenô-
menos mentais. O texto da Recherche ainda não esclarece, no entanto, que tipo de
conhecimento é este.

Sugiro que Malebranche, em passagens como essa, tem em vista, na verdade,
apenas uma forma de conhecimento do espírito com ‘fins práticos’. O conhecimento
imediato que o espírito tem de si tem propósitos meramente práticos — a ‘conserva-
ção da máquina, isto é, não científicos.

Passa-se o mesmo com nossa alma; é necessário que ela tenha as sensações
de calor, de frio, de cor, de luz, de sons, de odores, de sabores e muitas outras
modificações, para que permaneça unida a seu corpo. Todas essas sensações
fazem com que ‘ela se dedique à conservação de sua máquina’ [destaque
meu]. Elas a agitam e assustam-na tão logo a menor mola se afrouxa e se
rompe, e, assim, é preciso que a alma esteja sujeita a seu corpo enquanto
este estará sujeito à corrupção (Malebranche 2004, p.164).

Em favor dessa interpretação, aponto uma passagem em que o filósofo, com
efeito, nota que o conhecimento devido à consciência é anterior à própria possibi-
lidade de discurso:

É verdade que se me pressionam e me pedem para explicar o que são dor,
prazer, cor etc., ‘não poderei fazê-lo adequadamente por palavras [paroles]’
[destaque meu]; mas não se segue disso que, se vejo cor ou me queimo,
não sei, pelo menos de alguma forma, o que realmente sinto (Malebranche
1871a, p.104).

A passagem condiz com as afirmações de Malebranche apresentadas na subseção
acima — sobre o caráter epistemologicamente negativo da consciência. O conheci-
mento imediato/direto da consciência seria, portanto, uma forma de conhecimento
meramente prático, para fins da vida comum — para que se possa distinguir entre
a água e o vinho, mas não para que se possa fazer ciência das modificações do espí-
rito. Se os fenômenos mentais desse tipo estão aquém do discurso, não poderiam ser,
portanto, passíveis de conhecimento científico.

d) Simmons pensa uma distinção que, a meu ver, parece ser, ao menos inicial-
mente, uma via promissora para se pensar a dificuldade para a fundamentação da
ciência do homem: a distinção epistemológica entre duas formas de sentir. Inicial-
mente, a autora distingue entre ‘consciência’ e ‘percepção’20. Essa distinção permiti-
ria uma separação entre duas atividades mentais de sentir / perceber, a percepção
dos objetos externos e o ‘sentir’ o espírito e seus modos:21

Malebranche mantém que elas oferecem um tipo diferente de acesso aos
seus objetos. A consciência oferece-nos apenas um acesso subjetivo aos nos-
sos próprios estados mentais — ao estar consciente de uma dor ou de um
pensamento, eu os sinto (portanto, ‘sentimento interior’) e apenas os sinto.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 289

A percepção, pelo contrário, oferece-nos um acesso mais objetivo às ideias e
outras intelligibilia — ao perceber nós observamos coisas como objetos dis-
tintos de nós, objetos que podemos perceber de maneiras diferentes, a partir
de diferentes ângulos, junto a outras pessoas (Simmons 2009, p.119).

Essa distinção poderia ser útil para pensar no sentir da consciência como uma
forma epistemologicamente superior de sentir, um sentir não problemático do ponto
de vista do conhecimento. A falsidade diria respeito apenas ao ‘sentir externo’, não
ao ‘sentir interno’. De fato, Malebranche parece ter em vista, na maior parte dos casos
em que ataca a dimensão sensível do espírito, aquele aspecto da vida humana relacio-
nado ao corpo e aos objetos externos, isto é, os sentidos externos ou as ‘informações’
recebidas por meio dos órgãos dos sentidos (2004, p.49).

Infelizmente, não há evidência textual que permita essa compreensão da cons-
ciência como uma forma privilegiada de sentir em relação aos sentidos. A própria
intérprete reconhece que o acesso subjetivo da consciência aos fenômenos mentais
não seria suficiente para se fundamentar uma ciência do espírito:

Como duas formas de cognição, consciência e percepção têm uma posição
epistêmica diferente. A consciência fornece apenas um conhecimento ‘obs-
curo e confuso’ de nossos estados mentais, enquanto a percepção é capaz de
fornecer um conhecimento sistemático, ‘claro’ e ‘distinto’ (scientia) de seu
objeto (Simmons, 2009, p.119).

Como visto na primeira seção do artigo, há não apenas uma problematização ra-
dical das possibilidades de conhecimento por meio da consciência, como uma identi-
ficação explícita entre o estar consciente e a dimensão sensível da natureza humana.
‘Conhecer’ por meio da consciência, Malebranche reconhece, é apenas sentir (2004,
p.206), sem nenhuma especificidade em relação ao sentir dos sentidos externos; é
apenas conhecer por ‘experiência’ (2004, p.207). Enquanto forma sensível de co-
nhecimento, a consciência não diz respeito a nenhuma uma dimensão intelectual e,
portanto, não pode conhecer — a rigor — o espírito e seus modos.

2.2. O conhecimento do espírito por raciocínio

Ferdinand Alquié (1974) oferece algumas sugestões, apesar de não lidar diretamente
com o problema da fundamentação da ciência do homem a partir da consciência, so-
bre como seria possível desenvolver uma ciência sobre o espírito. O intérprete observa
que, apesar de o espírito não dispor de uma ideia clara de si próprio, ele seria capaz
de se conhecer a partir de uma ‘analogia’ com a ideia de extensão:

Em Malebranche, [. . . ], todo modelo de inteligibilidade parece ser retirado
do espaço. É da geometria e da física que será preciso partir para compre-
ender o espírito, de sorte que não podemos raciocinar sobre o pensamento

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



290 Vinícius França Freitas

senão por uma analogia com a extensão, segundo as imagens espaciais (Al-
quié, 1974, p.93).

Essa forma analógica de conhecer o espírito, para o intérprete, seria um dos gran-
des pontos de rompimento com a filosofia cartesiana: “enquanto Descartes pensa que
a essência da alma nos é ela própria claramente conhecida, Malebranche julga que
esse conhecimento [claro] é impossível, e, a partir desse fato, ele é conduzido não
raciocinar sobre a alma senão por analogia com o corpo” (1974, p.93). Sasha Kontic
(2018), de modo semelhante, compreende existir uma ciência ‘indireta’ do espírito
em Malebranche, uma ciência que seria desenvolvida a partir não apenas da via ana-
lógica, mas também a partir da ‘negação’:

Podemos falar da alma ‘negativamente’, ou seja, pelo que ela se diferencia
da extensão, ou ‘analogicamente’ [destaques meus], buscando o que na alma
pode ser explicado de modo similar à matéria. Negativamente, como vimos,
podemos dizer que as modificações da alma são espirituais na medida em
que não podem ser reduzidas a relações de distância. Analogicamente, o pri-
meiro capítulo da Recherche traça um paralelo entre a matéria, que recebe
diferentes figuras e pode receber diversos movimentos, e o espírito, cujo en-
tendimento recebe diversas ideias e a vontade que pode ter diferentes incli-
nações (Kontic 2018, p.622).

Como na leitura de Alquié, para Kontic, o fundamento do conhecimento do espí-
rito seria a ideia de extensão: “tanto o discurso negativo quanto o analógico tiram a
sua clareza e sua razão da ideia da extensão. No primeiro caso por afirmar o que o
espírito não é, e no segundo por explicar no que o funcionamento do espírito pode
espelhar o da matéria” (2018, p.622).

Em diversas ocasiões ao longo da Recherche, Malebranche de fato recorre, como
sugerem os intérpretes, às vias analógica e negativa para pensar o espírito. No iní-
cio do Livro I, por exemplo, as duas faculdades gerais do espírito, entendimento e
vontade, são pensadas em analogia com a extensão (2004, p.62). A descoberta de
que o espírito não é senão uma substância simples, indivisível, não constituída de
partes, dotada de entendimento e vontade é realizada também a partir da ideia de
extensão (2004, p.61). Na sequência, o espírito é explicado mais uma vez a partir de
um cotejo com o corpo extenso: enquanto o corpo é algo extenso, dotado de largura,
altura e profundidade — propriedades conhecidas por meio da ideia de extensão —,
o espírito é algo em que se encontram todas aquelas modificações que não podem
existir fora dele: é aquele eu (moi) que pensa, que sente, que quer etc. (1871a, p.83).
No Livro III, Malebranche reconhece, também a partir da ideia de extensão, que o
‘pensamento’ (2004, p.159-160; p.168) é a essência do espírito e que suas diversas
possibilidades de modificação não lhe são essenciais (2004, p.160). O apelo ao ra-
ciocínio para se conhecer o espírito também aparece no texto do Esclarecimento XI.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 291

É possível saber, nota Malebranche, que certas modificações pertencem ao espírito
na medida em que elas não poderiam ser qualidades da coisa extensa (2004, p.313).
Para descobrir que as qualidades sensíveis estão no espírito e não nos corpos exten-
sos, apela-se à ideia clara de extensão (2004, p.313).

Contudo, por mais engenhosas que sejam as alternativas apontadas por Alquié
e Kontic e a abundâncias de passagens que fundamentam essas alternativas, julgo
que elas podem ser problematizadas. Isto é, a meu ver, é possível questionar o apelo
às vias analógica e negativa. Inicialmente, a meu ver, há algo de intuitivamente es-
tranho na proposta de se compreender analogicamente o principal objeto da mais
fundamental ciência a que o ser humano deve se dedicar. Malebranche, com efeito,
destaca, em mais de uma ocasião, a superioridade da ciência do homem no Prefá-
cio da Recherche, que, de todos os saberes, é o mais digno (2004, p.50). Todos os
demais saberes humanos estaria, em certa medida, subordinados ao conhecimento
do espírito. Apesar da superioridade desse saber, seu objeto não poderia, portanto,
ser conhecido senão de modo indireto, mediante um processo analógico ou nega-
tivo que parte da comparação entre espírito e corpo, realidades que nada têm em
comum. Avanço um pouco mais nessa problematização, recorrendo à autoridade de
um filósofo que muito se dedicou, em suas reflexões, ao estudo não apenas ao estudo
da história da filosofia moderna do conhecimento como também à leitura crítica do
pensamento de Malebranche. Apelo aos trabalhos de Thomas Reid (1710-1796), que,
aproximadamente um século após a publicação da Recherche, opera uma veemente
crítica ao uso de analogias em filosofia.22 Visto que ambas as alternativas, a analogia
e a negação, partem do mesmo pressuposto, um cotejo de objetos completamente
distintos, nesse caso, espírito e corpo extenso, julgo que a crítica reidiana aplica-se
igualmente a ambas as vias.

Reid reconhece que a analogia pode ter algum valor epistemológico na inves-
tigação filosófica, contudo, os resultados alcançados por ela são sempre prováveis
(2002, p.53). A probabilidade é maior quanto maior é a semelhança entre os objetos
comparados (2002, p.53). Não obstante, mesmo a maior semelhança não seria capaz
de evitar completamente a possibilidade de erro. O caso das plantas do gênero sola-
num é paradigmático para Reid: elas são muito semelhantes às batatas — também
pertencentes ao gênero solanum —, contudo, enquanto uma alimenta, a outra lhe é
venenosa (1997, p.204). Aos olhos do filósofo escocês, Descartes teria o mérito de,
no início da modernidade, ter revelado a completa diversidade existente entre o es-
pírito e o corpo (1997, p.208). Se a analogia pode ser enganosa em um caso em que
objetos semelhantes são comparados, o que dizer de uma analogia em que os objetos,
espírito e corpo, são completamente diversos (2002, p.53-4)? A filosofia, portanto,
não pode trabalhar a partir do cotejo entre ambas as substâncias:

A conclusão que eu extrairia de tudo o que foi dito sobre a analogia é que,

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



292 Vinícius França Freitas

em nossas investigações sobre a mente e suas operações, ‘nunca devemos
confiar em nossos raciocínios adquiridos por alguma suposta semelhança
entre corpo e mente’ [destaque meu]. Devemos nos manter em guarda para
que não sejamos conduzidos por aqueles termos e frases analógicas por meio
das quais as operações da mente são expressas em todas as línguas (Reid
2002, p.55).

As vias analógica e negativa, portanto, não poderiam ser admitidas de maneira
acrítica como fonte de conhecimento indireto sobre o espírito. Malebranche admite
a completa diversidade entre espírito e corpo, pelo que, não poderia desenvolver se-
guramente uma investigação sobre o primeiro a partir do segundo, seja por analogia,
seja por negação. A ciência do homem, se Reid tem razão em suas considerações so-
bre a analogia — e a negação —, seria apenas provável. Visto a completa diversidade
entre o espírito e corpo, não seria sequer possível julgar com probabilidade sobre o
espírito.

Encerro essa subseção notando, ademais, que essa analogia entre espírito e corpo
pode trazer consequências perniciosas para a filosofia do conhecimento (2002, p.54).
Essa reflexão é, mais uma vez, apresentada por Reid, que observa que Malebranche
teria sido vítima do mais pernicioso preconceito em filosofia (2002, p.54): a supo-
sição de que o objeto da percepção deve estar em contato imediato/direto com o
espírito e que, portanto, esse objeto deve ser uma ‘ideia’ (2002, p.54). Essa supo-
sição, aos olhos do filósofo escocês, é derivada de um raciocínio analógico entre o
espírito e o corpo (2002, p.177-8). No capítulo ‘Reflexões sobre a teoria comum das
ideias’, dos Poderes intelectuais, Reid nota que um dos mais influentes argumentos
em favor da necessidade de ideias para a percepção de objetos externos remontaria
a Malebranche, tendo esse argumento sido retomado por Isacc Newton (1643-1727)
(2002, p.175):

Acho que deve ser admitido que nada pode agir imediatamente onde não
está; pois concordo com Sir Isaac Newton, que o poder sem substância é in-
concebível. É uma consequência [dessa compreensão newtoniana inspirada
por Malebranche] que nada pode ser acionado imediatamente onde o agente
não está presente. Concedo isso. Para tornar o raciocínio conclusivo, é ainda
necessário que, quando percebemos os objetos, eles ajam sobre nós ou nós
ajamos sobre eles. Isso não parece autoevidente, nem jamais encontrei qual-
quer prova disso (Reid, 2002, p.176).

Contra a compreensão malebranchiana — que inspiraria Newton — Reid argu-
menta: “não temos, portanto, nenhuma evidência de que, na percepção, a mente age
sobre o objeto, ou o objeto [age] sobre a mente, mas temos fortes razões para [supor]
contrário, [. . . ]” (2002, p.177). A analogia que origina essa compreensão, portanto,
estaria equivocada. Ademais, ela não apenas se fundaria sobre um equívoco como

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 293

também implicaria outras dificuldades. Em primeiro lugar, a suposição da necessi-
dade de ideias não explica como de fato o espírito — uma substância inextensa —
poderia conhecer uma coisa extensa (2002, p.178). Em segundo lugar, tal compre-
ensão, infundada, induz ao abandono da crença natural, compartilhada por grande
parte da humanidade, de que o espírito percebe os próprios objetos do mundo externo
(2002, p.178). Em terceiro lugar, ainda que os autores modernos concordem sobre
a existência de ideias, nenhum concorda, no entanto, sobre como o conhecimento
do mundo externo seria possível por meio delas (2002, p.184). Por fim, e talvez essa
seja a mais perniciosa consequência, Malebranche, a partir da noção de ideia (1997,
p.23), devida a um raciocínio analógica, torna-se parte da história da filosofia dos
séculos XVII e XVIII que é, ao menos aos olhos de Reid, fundamentalmente cética.
As reflexões de Malebranche, apesar de seus propósitos não céticos, não permitem
supor, exceto por fé (2002, p.109), a existência de um mundo de objetos extensos.
Nessa compreensão cética da história da filosofia moderna do conhecimento, o papel
de Malebranche merece destaque:

Mas nenhum autor, nem mesmo o bispo Berkeley, mostrou mais claramente
que, seja em seu próprio sistema, seja nos princípios comuns dos filósofos
com relação às ideias, não temos nenhuma evidência deixada, seja pela razão
ou por nossos sentidos, da existência de um mundo material. Não é mais do
que justiça ao padre Malebranche reconhecer que os argumentos do bispo
Berkeley devem ser encontrados nele em toda a sua força (Reid 2002, p.109).

Longe de pretender discutir aqui a pertinência da leitura reidiana do pensamento
de Malebranche, gostaria de notar apenas, a partir das observações apresentadas
acima, que a via analógica, se estou certo em minha leitura, apresenta dificuldades
diversas para que possa servir de fundamento para a ciência do homem.

3. A consciência como reflexão e a fundamentação da
ciência do espírito

Apresento, doravante, a minha hipótese sobre como, na Recherche, Malebranche se-
ria capaz de desenvolver uma ciência do homem apesar de suas constantes afir-
mações sobre o estatuto epistemológico negativo da consciência. Defendo que tal-
vez seja possível pensar uma distinção, não desenvolvida detidamente pelo filósofo,
entre a consciência enquanto percepção sensível e a ‘reflexão’ enquanto percepção
pura/intelecção pura. A evidência textual para se pensar essa distinção é a seguinte
passagem:

Ela [a alma] percebe pelo ‘entendimento puro’ as coisas espirituais, as uni-
versais, as noções comuns, a ideia da perfeição, aquela de um ser infinita-
mente perfeito e, geralmente, ‘todos os seus pensamentos, quando ela os

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



294 Vinícius França Freitas

conhece pela reflexão que faz sobre si’ [destaque meu]. [. . . ]. Esses tipos
de percepções chamam-se ‘puras intelecções’, ou ‘puras percepções’, porque
não é necessário que o espírito forme imagens corporais no cérebro para se
representar todas essas coisas (Malebranche 2004, p.92).

A princípio, a passagem parece sugerir que a consciência das modificações do
espírito pode ser compreendida como percepção pura / intelecção pura. Intérpretes
como Nadler, por exemplo, fazem essa sugestão. No entanto, gostaria de oferecer uma
interpretação alternativa para essa passagem. A meu ver, Malebranche faz referência
a um caso epistemologicamente especial de consciência, um caso sobre o qual ele
não se detém para explicar detidamente, a saber, o ‘ato reflexivo’ de pensar sobre
os fenômenos mentais. A chave para essa interpretação é o termo ‘reflexão’. Se estou
certo em minha leitura, Malebranche afirma que os pensamentos refletidos, quando o
espírito reflete sobre si, sobre suas operações, podem ser entendidos como percepção
pura/intelecção pura. Esse seria, portanto, uma forma ‘especial’ de consciência, uma
forma pura de conhecimento sobre o espírito e seus modos, em que, ao invés de
se sentir, o espírito refletiria sobre si. Enquanto percepção pura/intelecção pura, a
reflexão seria a fonte de conhecimento do espírito na ciência do homem.

Para pensar essa noção de ‘reflexão’ em Malebranche, apelo, mais uma vez, ao
texto de Reid, que, a meu ver, é esclarecedor sobre o que seria um ato reflexivo. Nos
Poderes intelectuais, com efeito, o filósofo observa: “este poder do entendimento que
faz de suas próprias operações objetos ao se lhes atentar e examiná-las de todos os
lados, é o poder de reflexão, por meio do qual nós podemos ter noções distintas dos
poderes de nossas próprias mentes e da mente de outros” (2002, p.58). Na ciência
reidiana da mente, os fenômenos mentais podem se tornar objetos de investigação
científica para o próprio espírito na medida em que é possível refletir sobre eles. O re-
fletir não é o estar consciente. A atenção e a vontade seriam características distintivas
de um ato reflexivo. Reid ilustra a diferença entre ambas, consciência e reflexão, da
seguinte maneira: a consciência pode ser entendida como uma mera visão superficial
de um objeto, uma visão involuntária e desatenta. A reflexão, quando comparada à
consciência, seria um exame atento desse objeto, um exame realizado de modo vo-
luntário pelo espírito que quer considerar seus próprios fenômenos (2002, p.59).
Enquanto a consciência é uma atividade presente em todo e qualquer indivíduo, a
reflexão seria própria ao cientista:

Essa reflexão deve ser distinguida da consciência com a qual ela é frequente-
mente confundida, [. . . ]. Todos os homens estão, todo o tempo, conscientes
de suas operações de suas próprias mentes enquanto estão acordados. Con-
tudo, poucos são aqueles que refletem sobre elas ou as tornam objetos de
pensamento (Reid, 2002, p.58).

A compreensão reidiana de reflexão, a meu ver, pode ser utilizada para pensar
esse ato reflexivo a que Malebranche faz referência na passagem citada acima — e na

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 295

que citarei adiante. O próprio filósofo escocês parece ter atribuído o uso dessa via de
conhecimento do espírito ao autor da Recherche: “Malebranche, com um gênio muito
penetrante, entrou em um exame mais minucioso dos poderes da mente humana do
que qualquer outro antes dele” (2002, p.108). Aos olhos de Reid, a grande desco-
berta do filósofo francês, a partir desse minucioso exame do espírito por reflexão, é
a distinção entre a percepção e a sensação:

Ele distinguiu, com mais precisão do que qualquer outro filósofo havia feito
antes, os objetos que percebemos [isto é, a percepção do objeto externo] das
sensações em nossas próprias mentes, que, pelas leis da natureza, sempre
acompanham a percepção dos objetos. Como em muitas coisas, particular-
mente nisso, ele tem grande mérito. Pois esta, eu julgo, é uma chave que abre
o caminho para a compreensão correta, tanto dos nossos sentidos externos
quanto de outros poderes da mente (Reid 2002, p.108).

Minha sugestão, à luz das observações de Reid, é que o filósofo francês pode ter
compreendido a reflexão como um ato epistemologicamente superior de consciência,
um ato voluntário e atento do espírito sobre os fenômenos mentais. As percepções
puras/intelecções puras que permitiriam a ciência do homem seriam devidas à refle-
xão, não à consciência. Julgo que, dessa forma, seja possível pensar a fundamentação
dessa ciência de um modo não problemático do ponto de vista epistemológico.

É verdade que, adiante no texto da Recherche, Malebranche identifica explicita-
mente o ‘entendimento puro’ com o conhecimento de objetos externos (2004, p.158-
9). Reconheço aqui a dificuldade de conciliar minha intepretação com essa passagem.
Contudo, em favor de minha leitura, apresento um novo trecho da Recherche em que
Malebranche também apresenta uma de suas descobertas acerca do espírito como
sendo resultado de um processo reflexivo. A passagem que tenho em vista aparece
no nono capítulo do Livro I, quando o filósofo nota que o juízo sobre a distância de-
pende de uma ação divina sobre o espírito: “de resto, ‘se fizermos alguma reflexão
sobre o que se passa em nós’ [destaque meu], sem nós, quando abrimos os olhos
no meio de um campo, reconheceremos claramente que é preciso que Deus aja em
nós sem cessar” (2004, p.124). A meu ver, a passagem parece clara sobre como é
um processo de volta do espírito sobre si próprio, reflexão, que permite a descoberta
anunciada por Malebranche.

Encerro a discussão dessa hipótese com um breve debate com a literatura se-
cundária. Vincent Geny (2019)23 também sugere uma distinção entre consciência e
reflexão no pensamento de Malebranche. Ambas se distinguiriam, a seu ver, apenas
por graus: a reflexão apresentaria maior ‘intensidade’ — o seu objeto estaria mais
presente do que o objeto da consciência (2019, p.149). Ela não seria senão um tipo
particular de experiência psicológica, isto é, não seria radicalmente distinta da cons-
ciência (2019, p.149). A reflexão é apenas mais intensa (2019, p.150-1), podendo ser
compreendida como um fenômeno mental mais próximo da ‘atenção’ (2019, p.151).

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



296 Vinícius França Freitas

A interpretação de Geny, no entanto, não favorece a leitura que gostaria de propor
da reflexão na Recherche. Aos olhos do intérprete, com efeito, haveria uma dimensão
empírica relacionada ao conhecimento reflexivo – em último caso, o caráter empírico
da reflexão (2019, p.154) revelaria o ‘empirismo’ de Malebranche (2019, p.147). Te-
nho duas observações sobre a proposta de Geny, no entanto. Em primeiro lugar, o
intérprete reconhece que a maior parte dos textos do filósofo favorece uma inter-
pretação que privilegia o caráter racional da reflexão (2019, p.152). Na Recherche,
mais espeficiamente, Geny aponta uma passagem do texto principal e um trecho do
Esclarecimento IX (2019, p.152), omitindo a passagem que cito no início dessa seção
(2004, p.92) que, a meu ver, é fundamental para se defender a compreensão inte-
lectual/racional da reflexão. Em segundo lugar, gostaria de chamar a atenção para o
fato de que em favor da dimensão empírica da reflexão, o intérprete apela principal-
mente ao texto do Tratado de moral, publicado em 1684, ainda que recorra a duas
passagens do texto da Recherche (2019, p.154). No presente estudo, concentro-me
exclusivamente sobre esse último texto. Por esses motivos, julgo que a conclusão de
Geny é excessiva:

Esses poucos textos provam, primeiro, que Malebranche identifica a cons-
ciência com um tipo particular de experiência, no sentido de experiência vi-
vida; [155] em segundo lugar, que ele concebe a reflexão, por meio da qual
o sentimento interior do que está acontecendo em si mesmo é ‘aumentado’,
como uma intensificação dessa ‘experiência-consciência’ e, portanto, como
um tipo particular de experiência vivida (Geny 2019, p.154-5).

A ‘identificação’ entre a reflexão e a dimensão empírica, parece-me, desconsidera
toda a dimensão racional/intelectual desse fenômeno do espírito que o próprio intér-
prete reconhece como sendo majoritariamente presente nas obras de Malebranche.
Não pretendo defender que esse caráter experiencial da reflexão não exista. Contudo,
o texto malebranchiano, sobretudo certas passagens da Recherche — e Geny o reco-
nhece —, podem fundamentar a leitura de uma dimensão racional da reflexão e, se
estou certo em minha proposta, fundar a ciência do homem.

Referências

Alquié, F. 1974. Le Cartésianisme de Malebranche. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin.
Bardout, J. 2019. The Ambiguities of Malebranche’s Cartesianism. In: Steven Nadler et al.,

The Oxford Handbook of Descartes and Cartesianism, p.358–373. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198796909.013.22

Descartes, R. 2004. Meditações sobre filosofia primeira. Edição bilíngue. Fausto Castilho (Tra-
dutor). Campinas: UNICAMP.

Descartes, R. 2006. Meditations, Objections and Replies. Roger Ariew e Donald Cress (editores
e tradutores). Indianapolis; Cambridge: Hackett Publishing Company.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198796909.013.22


O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 297

Freitas, V. 2021. O papel epistemológico da consciência nas Meditações de Descartes. Principia
25: 401–420. https://doi.org/10.5007/1808-1711.2021.e75658

Geny, V. 2019. Réflexion et expérience chez Malebranche. Revue Philosophique de la France et
de L’Étranger 144: 167–184. https://doi.org/10.3917/rphi.192.0147

Gueroult, M. 1955. Malebranche: La vision en Dieu. Paris: Aubier, Éditions Montaigne.
Jolley, N. 1998. The Light of the Soul: Theories of Ideas in Leibniz, Malebranche, and Descar-

tes. Oxford; New York: Oxford University Press; Claredon Press.
Kontic, S. 2018. ‘Cogito’, sentimento e afetividade em Malebranche. Kriterion 140: 613–630.

https://doi.org/10.1590/0100-512X2018n14014szk
Malebranche, N. 2004. A busca da verdade: Textos escolhidos. Plínio Junqueira Smith (Sele-

ção, introdução, tradução e notas). São Paulo: Discurso Editorial.
Malebranche, N. 1871a. De la Recherche de la Vérité. Volume III. In: Oeuvres de Malebranche:

Nouvelle Édition (20 volumes). Paris: Charpentier et Cie, Libraires-Éditeurs.
Malebranche, N. 1871b. De la Recherche de la Vérité. Volume IV. In: Oeuvres de Malebranche:

Nouvelle Édition (20 volumes). Paris: Charpentier et Cie, Libraires-Éditeurs.
Malebranche, N. 1997. The Search after Truth. Thomas M. Lennon e Paul J. Olscamp (Tradu-

tores e editores). Cambridge; New York; Melbourne: Cambridge University Press.
McCracken C. 1983. Malebranche and British Philosophy. Oxford: Claredon Press; Oxford

University Press.
Nadler, S. 2011. Consciousness Among the Cartesians. Studia Leibnitiana 43(2): 132–144.

https://www.jstor.org/stable/43695740
Nolan, L. & Whipple, J. 2005. Self-Knowledge in Descartes and Malebranche. Journal of the

History of Philosophy 43(1): 55–81. https://doi.org/10.1353/hph.2005.0015
Paliard, J. 1941, La connaissance par idee et la connaissance par sentiment chez Malebranche.

Les Études Philosophiques 15(1-2): 16–19. https://www.jstor.org/stable/20840842
Pricladnitzky, P. 2021. Remarks on the Structure of the Recherche de la Verité: The Role of

Vision in God. Educação e filosofia. 34(71): 705–725.
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v34n71a2020-54427

Pyle, A. 2003. Malebranche. London e New York: Routledge.
Qu, H. 2015. Hume on Mental Transparency. Pacific Philosophical Quarterly 98(4): 576–601.

https://doi.org/10.1111/papq.12125
Reid, T. 1997. Inquiry into the Human Mind on the Principles of Common Sense. Derek Brookes

(editor). Edinburgh: Edinburgh University Press.
Reid, T. 2002. Essays on the Intellectual Powers of Man. Derek Brookes (editor). Edinburgh:

Edinburgh University Press.
Rodis-Lewis, G. 1963. Nicolas Malebranche. Paris: Presses Universitaires de France.
Schmaltz, T. 1992. Descartes and Malebranche on Mind-Body Union. In: The Philosophical

Review. 101(2): 281–325. https://doi.org/10.2307/2185536
Schmaltz, T. 1994. Malebranche on Descartes on Mind-Body Distinctness. In: Journal of the

History of Philosophy. 32(4): 573–603. https://doi.org/10.1353/hph.1994.0083
Schmaltz, T. 2006. Malebranche on Ideas and the Vision in God. In: Steven Nadler, The

Cambridge Companion to Malebranche, p.59-86. Cambridge: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CCOL0521622123

Simmons, A. 2009. Sensation in a Malebranchean Mind. In: J. Miller, Topics in Early Modern
Philosophy of Mind, p.105–129. Berlin: Springer.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)

https://doi.org/10.5007/1808-1711.2021.e75658
https://doi.org/ 10.3917/rphi.192.0147
https://doi.org/10.1590/0100-512X2018n14014szk
https://www.jstor.org/stable/43695740
https://doi.org/10.1353/hph.2005.0015
https://www.jstor.org/stable/20840842
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v34n71a2020-54427
https://doi.org/10.1111/papq.12125
https://doi.org/10.2307/2185536
https://doi.org/10.1353/hph.1994.0083
https://doi.org/10.1017/CCOL0521622123


298 Vinícius França Freitas

https://doi.org/10.1007/978-90-481-2381-0_5

Notas
1Publicada originalmente nos anos de 1674 (Livros I, II e III) e 1675 (Livros IV, V e VI).

Utilizo a tradução de Plínio Smith (2004) de partes selecionadas da Recherche. Para as demais
passagens citadas que não são traduzidas por Smith, sigo a edição presente nos volumes II e
III da Ouevres de Malebranche (1871a /1871b), com consultas à tradução inglesa realizada
por Thomas M. Lennon e Paul J. Olscamp (1997). Doravante, apenas Recherche.

2Como notam Tad M. Schmaltz (1994, p.573, nota 2) e Lawrence Nolan & John Whipple
(2005, p.55, nota 2), Malebranche utiliza dois termos para se referir à substância pensante,
esprit e âme — sendo que esse segundo é utilizado com menos frequência pelo filósofo. Do-
ravante, utilizo, seguindo o uso mais comum de Malebranche e a tradução de Smith, o termo
‘espírito’.

3Utilizarei a expressão ‘fenômeno mental’ para me referir a toda a dimensão mental alcan-
çada pela consciência, isto é, o espírito e seus modos. Faço isso consciente de que o espírito,
a rigor, não poderia ser entendido como um ‘fenômeno’.

4Para uma introdução à teoria da visão das ideias em Deus, ver Tad M. Schmaltz (2006)
e Pedro Falcão Pricladnitzky (2021).

5Para uma introdução ao tema do rompimento de Malebranche com a tese cartesiana de
que o espírito é mais conhecido do que o corpo extenso, ver, por exemplo, Lawrence Nolan
& John Whipple (2005).

6Para Descartes, a ideia da substância mental é mais clara que a ideia de extensão, como
o próprio título da Meditação II, nas Meditações sobre filosofia primeira (2004), revela: ‘sobre
a natureza da mente humana: que ela é mais conhecida que o corpo’ (2004, p. 41).

7O intérprete nota o modo como o mundo mental acessado por consciência é inatingível
pela razão, contudo, não há qualquer problematização a esse respeito.

8Rodis-Lewis mostra-se mais interessada em discutir, por exemplo, o debate entre Male-
branche e os cartesianos sobre a inexistência de uma ideia de espírito (1963, p.174-7) e a
compreensão de que a consciência diz respeito apenas aos estados mentais presentes (1963,
p.177-9).

9O intérprete sugere que ‘está claro’ que Malebranche manteria uma posição sobre o espí-
rito muito distante daquela cética de David Hume (1711-1776) (1983, p.254). Não pretendo
cotejar as compreensões de ambos, Malebranche e Hume, a esse respeito. Contudo, se estou
certo na problematização apresentada na última seção, esse distanciamento entre ambos —
do ponto de vista do conhecimento — estaria longe de ‘ser claro’.

10O intérprete menciona essas afirmações negativas sem problematizá-las, apenas para
considerar a posição malebranchiana de que o corpo extenso é mais claramente conhecido
do que o espírito (1992, p.304-305) e para evidenciar que não pode haver conhecimento a
priori do espírito (1996, p. 576-577).

11O intérprete interessa-se em sublinhar como essas afirmações negativas poderiam ser
obstáculos para algumas teses metafísicas e teológicas de Malebranche — em específico, a
espiritualidade, a imortalidade e a liberdade da substância pensante (1998, p.129).

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)

https://doi.org/10.1007/978-90-481-2381-0_5


O Papel Epistemológico da Consciência na Recherche de la Verité de N. Malebranche 299

12O intérprete discute principalmente como a inexistência de uma ideia de espírito com-
promete a possibilidade de uma psicologia racional (2003, p.186-208).

13“Devo confessar que não está claro para mim como um ato da mente que é em si uma
instância do que Malebranche chama de ‘percepção pura’ ou ‘intelecção pura’ e não um ato
de sentir pode também ser um sentir de si mesmo” (2011, p.141-2).

14O sentimento interior nos assegura da existência de nossa alma, mas não nos dá acesso
à sua essência. A pergunta ‘O que eu sou?’, ou ‘O que é uma coisa que pensa?’, decisiva para
a metafísica de Descartes, parece (pelo menos provisoriamente) ter que ficar sem resposta
[em Malebranche]” (2019, p.370).

15Agradeço ao parecerista anônimo do periódico cujos comentários ajudaram-me a repen-
sar o que, inicialmente, entendi como um caráter epistemologicamente positivo da consciên-
cia na Recherche.

16Menções à transparência da consciência são constantes no texto das Meditações. Por
exemplo, na Meditação II, Descartes observa que o conhecimento da consciência é incorrigí-
vel: “qual dessas coisas [o pensar, o duvidar, o entender, o afirmar, o enganar-se, o desejar, o
imaginar e o perceber] não é ‘tão verdadeira’ [destaque meu] — mesmo que eu esteja dor-
mindo e que quem me criou faça tudo o que está em seu poder para me enganar — quanto é
verdadeiro que sou” (2004, p.51-53)? Do mesmo modo, Descartes admite que toda ocorrên-
cia de pensamento é acompanhada por consciência. Nas Objeções e respostas, as afirmações
a esse respeito aparecem nas repostas ao primeiro conjunto de objeções (2006, p. 62), ao
terceiro conjunto de objeções (2006, p.103), ao quarto conjunto de objeções (2006, p.139).
Descartes, ainda no quarto conjunto de objeções, explica que, a seu ver, é autoevidente que
não pode haver nada na mente de que não se esteja consciente (2006, p.147). Discuto o papel
epistemológico da consciência em Descartes em Freitas (2021).

17Sobre esses dois aspectos da tese da transparência, ver Hsueh Qu (2015, p.576).
18Na literatura secundária, ao menos dois intérpretes sugerem esse compromisso. Alison

Simmons (2009), por exemplo, observa: “consciência parece ser uma propriedade de todos os
estados mentais para Malebranche, independentemente de seu tipo” (2009, p.118). Steven
Nadler (2011), por sua vez: “mas essa sensação, no entanto, revela o que está acontecendo
atualmente na alma, fornecendo assim consciência de seus estados correntes” (2011, p.140-
1).

19Geneviève Rodis Lewis (1963), por exemplo, sugere esse compromisso: “ademais, a cons-
ciência está limitada ao que acontece atualmente em nós” (1963, p.177). Nicholas Jolley
(1998), por sua vez: “Malebranche não nega que tenhamos um conhecimento peculiarmente
íntimo e, de fato, incorrigível de nossos estados mentais; ‘nossa consciência não nos envolve
em erro” (1998, p.118).

20“[. . . ] Ele distingue a consciência da percepção. Tanto a consciência quanto a percepção
pertencem propriamente à mente, e ambas são funções do entendimento humano em par-
ticular (em oposição à vontade). Ambas, portanto, são funções cognitivas, mas têm objetos
diferentes: enquanto a percepção é direcionada para fora, para ideias em Deus (e outros in-
telligibilia), a consciência é direcionada para dentro, para as próprias modificações da mente”
(2009, p.119).

21“Esta é apenas a distinção entre consciência e percepção que discuti na seção anterior.
E assim, embora o sentir, nesse sentido, seja uma forma de cognição mais imediata do que
perceber por meio de ideias, é uma forma de cognição epistemologicamente inferior — uma

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)



300 Vinícius França Freitas

espécie de mero conhecimento subjetivo que não oferece nada como o conhecimento siste-
mático que perceber uma ideia nos dá” (2009, p.119).

22Tanto em Uma investigação sobre a mente humana a partir dos princípios do senso comum
(1997), publicada originalmente em 1764, quanto nos Ensaios sobre os poderes intelectuais
do homem (2002), publicados originalmente em 1785.

23Agradeço ao parecerista anônimo do periódico pela sugestão de leitura do esclarecedor
trabalho de Geny.

Agradecimentos

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal
de Nível Superior – Brasil (CAPES). Agradeço a Carlota Salgadinho Ferreira pelos valiosos
comentários à primeira versão desse trabalho.

PRINCIPIA 28(2): 281–300 (2024)


	Uma visão epistemologicamente negativa da consciência e o projeto de fundamentação da `ciência do homem'
	A fundamentação da ciência do homem
	O conhecimento do espírito e de seus modos por consciência
	O conhecimento do espírito por raciocínio

	A consciência como reflexão e a fundamentação da ciência do espírito

