
Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827 1

“Amefricanidade” e as literaturas negro-
brasileira e indígena de autoria de 

mulheres

Mirian Cristina dos Santos1  0000-0001-6270-2751
1Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará, São Félix do Xingu, PA, Brasil. 

68380-000 - iex@unifesspa.edu.br

Seção Especial Lélia Gonzalez Presente!

Resumo: As reflexões propostas neste artigo têm como objetivo pensar a produção literária de 
mulheres negras e indígenas brasileiras, no encalço da categoria político-cultural Amefricanidade, 
de Lélia Gonzalez. De acordo com a pensadora brasileira, “o termo amefricanas/amefricanos 
designa toda uma descendência: não só a dos africanos trazidos pelo tráfico negreiro, como a 
daqueles que chegaram à AMÉRICA muito antes de Colombo” (GONZALEZ, 2018, p. 330, grifo da 
autora). Logo, parece pertinente propiciar um diálogo comparatista entre as literaturas desses 
dois grupos, considerando previamente que a escrita dessas mulheres é atravessada pelo ponto 
de vista específico de mulheres que estão à margem do imaginário social e da crítica literária, 
principalmente ao levar em conta o perfil do escritor brasileiro contemporâneo – homem, branco, 
de meia idade, do eixo Rio-São Paulo (DALCASTAGNÈ, 2012).
Palavras-chave: Lélia Gonzalez; Amefricanidade; Literatura negro-brasileira; Literatura indígena.

“Amefricanidade” and black-brazilian and indigenous literature written by women
Abstract: The reflections proposed in this article aim to reflect on the literary production of black and 
indig82enous Brazilian women, following Lélia Gonzalez’s political-cultural category Amefricanidade. 
According to the Brazilian thinker, “the term Amefricanas/Amefricanos designates an entire lineage: 
not only that of the Africans brought by the slave trade, but also those who arrived in AMERICA long 
before Columbus” (GONZALEZ, 2018, p. 330, emphasis added). Therefore, it seems pertinent to foster a 
comparative dialogue between the literatures of these two groups, considering first that the writing of 
these women is permeated by the specific point of view of women who are on the margins of the social 
imaginary and literary criticism, especially when taking into account the profile of the contemporary 
Brazilian writer – male, white, middle-aged, from the Rio-São Paulo axis (DALCASTAGNÈ, 2012).
Keywords: Lélia Gonzalez; Amefricanidade; Black-Brazilian Literature; Indigenous Literature.

“Amefricanidade” y literatura negra-brasileña y indígena escrita por mujeres
Resumen: Las reflexiones propuestas en este artículo tienen como objetivo pensar la producción 
literaria de las mujeres negras e indígenas brasileñas, siguiendo la categoría político-cultural de 
amafricanidad, de Lélia González. Según el pensador brasileño, “el término amefricanas/amefricanos 
designa toda una descendencia: no sólo la de los africanos traídos por la trata de esclavos, sino 
también la de los que llegaron a AMÉRICA mucho antes que Colón” (GONZALEZ, 2018, p. 330, cursiva 
agregada). Por lo tanto, parece pertinente brindar un diálogo comparativo entre las literaturas de 
estos dos grupos, considerando previamente que la escritura de estas mujeres está atravesada por 
el punto de vista específico de mujeres que están al margen del imaginario social y de la crítica 
literaria, especialmente cuando se toma en cuenta el perfil del escritor brasileño contemporáneo 
–hombre, blanco, de mediana edad, del eje Río-São Paulo (DALCASTAGNÈ, 2012).
Palabras clave: Lelia González; amefricanidad; literatura negro-brasileña; literatura indigena.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

MIRIAN CRISTINA DOS SANTOS

2

É fato que a intelectual Lélia Gonzalez é figura substancial para as diretrizes do pensamento 
feminista interseccional, principalmente no que tange às reflexões sobre o contexto afro-
diaspórico das Américas. Embora, hoje, o nome da pensadora seja reconhecido mundialmente, 
a potência do pensamento de Gonzalez ainda não atingiu de maneira maciça as academias 
brasileiras, de forma que a aclamada ativista e escritora norte-americana Angela Davis (2019), 
em visita recente ao Brasil, ainda precisou lembrar o público nacional da importância da 
produção intelectual de Gonzalez, para o movimento da crítica feminista. Com base nessa 
assertiva, para além das muitas elaborações teóricas possíveis a partir da contribuição do 
pensamento gonzaliano, as reflexões propostas visam pensar a produção literária de mulheres 
negras e indígenas brasileiras, no encalço da categoria político-cultural Amefricanidade. De 
acordo com a pensadora brasileira, “o termo amefricanas/amefricanos designa toda uma 
descendência: não só a dos africanos trazidos pelo tráfico negreiro, como a daqueles que 
chegaram à AMÉRICA muito antes de Colombo” (GONZALEZ, 2018, p. 330).

Diante disso, no encalço dessas reverberações, torna-se importante pontuar que 
Gonzalez traz a proposta de Amefricanidade a partir de questionamentos dos processos de 
perpetuação e validação constante do imperialismo dos Estados Unidos, mediante o tratamento 
de seus habitantes como “americanos”, como se os moradores de outros países deste Continente 
Americano também não o fossem. Logo,

as implicações políticas e culturais da categoria de Amefricanidade (“Amefricanity”) são, 
de fato, democráticas; exatamente porque o próprio termo nos permite ultrapassar as 
limitações de caráter territorial, linguístico e ideológico, abrindo novas perspectivas para um 
entendimento mais profundo dessa parte do mundo onde ela se manifesta: A AMÉRICA e como 
um todo [...]. Para além do seu caráter puramente geográfico, a categoria de Amefricanidade 
incorpora todo um processo histórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, resistência, 
reinterpretação e criação de novas formas) (GONZALEZ, 2018, p. 329, grifo da autora).

Portanto, parece pertinente propiciar uma conversa entre as literaturas de autoria de mulheres 
negras e indígenas, considerando previamente que a escrita dessas mulheres é atravessada pelo 
ponto de vista específico de mulheres que estão à margem da sociedade e da crítica literária. 
Sendo assim, falar nos processos dinâmicos de “adaptação, resistência, reinterpretação e criação 
de novas formas” de re-existir parece-me coerente com a história de ascendentes e descendentes 
dos sujeitos indígenas e negros brasileiros, em virtude do racismo. “Aqui, prevalecem as ‘teorias’ 
da miscigenação, da assimilação e da ‘democracia racial’. A chamada América Latina que, na 
verdade, é muito mais ameríndia e amefricana do que outra coisa, apresenta-se como o melhor 
exemplo de racismo por denegação” (GONZALEZ, 2018, p. 324-325). Dessa forma, de acordo com 
as reflexões da pensadora, esse “racismo disfarçado”, que violenta corpos negros e indígenas sem 
a denominação explícita de apartheid, “pode se desenvolver para se constituir na forma mais 
eficaz de alienação dos discriminados” (op. cit., p. 325).

O racismo latino-americano é suficientemente sofisticado para manter negros e índios na 
condição de segmentos subordinados no interior das classes mais exploradas, graças à sua 
forma ideológica mais eficaz: a ideologia do branqueamento. Veiculada pelos meios de 
comunicação de massa e pelos aparelhos ideológicos tradicionais, ela reproduz e perpetua a 
crença de que as classificações e os valores do Ocidente branco são os únicos verdadeiros e 
universais (GONZALEZ, 2018, p. 326).

Consoante a isso, torna-se comum o “racismo à brasileira” não ser identificado, uma vez 
que “todos são iguais perante a Lei”. Um exemplo sintomático disso é a constatação dos dados 
sobre o perfil do escritor brasileiro na contemporaneidade ser sinalizado como homem, branco, 
de meia idade, do eixo Rio-São Paulo (Regina DALCASTAGNÈ, 2012), em um país com mais 
da metade da população de pessoas negras. Embora isso poderia ser um escândalo, já que 
aponta para um mercado editorial racista, sexista e classista, os currículos acadêmicos ainda 
giram em torno da validação do cânone brancocêntrico.

Dessa forma, a proposta de um diálogo entre a produção literária escrita por mulheres 
negras e indígenas condiz com reflexões sobre decolonizar aquilo que se entende como literatura 
brasileira, uma vez que a produção dessas mulheres ainda é lida às margens da crítica literária. 
Tão comum quanto a mídia hegemônica considerar textos de autoria negra e indígena como 
“apenas testemunhos rasos” da própria vida é a academia sustentar esse não-lugar na literatura 
e na cultura brasileira a partir de leituras conservadoras e estereotipadas. Se pessoas negras e 
indígenas ainda hoje sequer são consideradas sujeitos, o que dizer das suas produções intelectuais?

Ainda dentro das considerações iniciais, torna-se importante fazer um adendo de caráter 
crítico sobre a aproximação das literaturas de autoria negra e indígena a partir da categoria 
gonzaleana Amefricanidade. Certamente, aproximar os povos colonizados da “raiz América” 
pode provocar incômodos para alguns, temendo um processo de re-colonização, já que 
o sangue da população negra e indígena ainda se faz adubo nestas terras. No entanto, a 
proposta, aqui, considera o pensamento de Gonzalez uma lente potente para a leitura dessas 



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

“AMEFRICANIDADE” E AS LITERATURAS NEGRO-BRASILEIRA E INDÍGENA DE AUTORIA DE MULHERES 

3

literaturas a partir de um lugar político-cultural-geográfico específico, que marca a diferença de 
outros povos da diáspora, como também de outros povos originários e, obviamente, da literatura 
canônica.

Antes de prosseguir com as reflexões propostas, embora não se trate do centro da 
abordagem, a título de localização do leitor, torna-se importante pontuar que, neste texto, 
trabalha-se com a nomenclatura “literatura negro-brasileira”, a partir das discussões do poeta e 
ensaísta Cuti (2010), em que o autor relocaliza a escrita de autoria negra na crítica, a partir de 
um lugar político de pertencimento. Ainda a partir desse universo, também de forma política, 
aqui, as mulheres literatas serão lidas a partir da lente do meu livro Intelectuais Negras (SANTOS, 
2018), cuja proposta reivindica um lugar na intelectualidade brasileira para essas mulheres.

De volta às discussões propostas, refletir sobre a produção literária nacional exige um 
olhar atento para o cânone, pois se percebe que, ainda hoje, a produção literária feminina 
enfrenta um território de conflito. Pesquisas apontam que, embora as mulheres sejam as pessoas 
que mais leem, elas são as menos lidas na sociedade, haja vista o movimento de diversos 
coletivos que incentivam a leitura de obras de autoria feminina tentando mudar esse cenário. Se 
o campo aponta uma desproporção em relação à leitura de mulheres de maneira geral, o que 
podemos dizer em relação à leitura da produção de mulheres negras e indígenas?

Diante disso, ainda é coerente falar da relevância de analisar e interpretar obras produzidas 
por outros grupos “porque a literatura pode dar a ver situações que são tornadas ‘invisíveis’ e, 
assim, contribuir minimamente para a sua discussão, [sendo] importante que sejam inseridas 
novas vozes, provenientes de outros espaços sociais, em nosso campo literário” (DALCASTAGNÈ, 
2014, p. 299). Assim, quando se leva em conta a crítica literária contemporânea, observa-se a 
necessidade de inclusão de diferentes corpos, tanto como produtores de conhecimento, quanto 
como personagens, para que um mundo plural seja possível também no universo da literatura.

Uma discussão que corrobora o exposto é trazer a dimensão da literatura negro-brasileira 
neste processo, uma vez que essa produção provoca análises e reflexões críticas acerca 
de produções literárias e teóricas sobre a literatura nacional, principalmente questionando 
o processo de constituição da identidade cultural no Brasil. De acordo com a professora e 
pesquisadora Fernanda Miranda (2019),

a outra face da potência que subjaz a ideia de literatura negra está no fato de que ela 
expõe/nomeia uma categoria para pensar o cânone forjada na alteridade do texto nacional, 
trazendo para a superfície do pensamento o que restava como norma oculta, ou seja, a 
“literatura branca” como categoria explicativa que define a “literatura brasileira” de modo 
mais condizente à realidade discursiva nacional hegemônica. Dessa forma, enquanto ideia, 
a literatura negra não apenas cria “quilombos” na ordem discursiva, ela também produz uma 
crítica corrosiva às estruturas da casa grande, porque nos permite ler o campo literário filtrando 
nele suas “posicionalidades” em disputa (p. 19, grifos da autora).

Sendo assim, refletir sobre a literatura brasileira enquanto “território contestado” 
(DALCASTAGNÈ, 2012) possibilita não apenas considerar o que está sendo produzido à margem 
do centro, como também observar as representações éticas e estéticas que estão formando 
a mentalidade brasileira. Especificamente sobre a representação da população negra na 
literatura, a intelectual Conceição Evaristo (2009) afirma que “talvez, o modo como a ficção 
revele, com mais intensidade, o desejo da sociedade brasileira de apagar ou ignorar a forte 
presença dos povos africanos e seus descendentes na formação nacional, se dê nas formas de 
representação da mulher negra no interior do discurso literário” (p. 23), de forma que as mulheres 
negras não são representadas como “musa, heroína romântica ou mãe” (EVARISTO, 2009, p. 23).

Em contraposição a isso, na literatura negro-brasileira escrita por mulheres, elas

abordam as principais demandas da mulher negra na contemporaneidade, dão visibilidade 
às culturas africanas e afro-brasileiras, denunciam a condição marginalizada e subalternizada 
do negro e fazem dessa literatura escrita por mulheres local de força, resistência, afirmação e 
denúncia (Mirian Cristina dos SANTOS, 2018, p. 15).

Para isso, a população negra é representada como sujeito-vivo, passível de diferentes 
atravessamentos no mundo.

Quando se problematiza representação na literatura brasileira canônica, é possível 
observar o apelo ao estereótipo negativo, a partir da ótica racista, também em relação aos 
povos indígenas. Dessa forma,

gerando sua própria teoria, a literatura escrita dos povos indígenas no Brasil pede que se leiam 
as várias faces de sua transversalidade, a começar pela estreita relação que mantém com a 
literatura de tradição oral, com a história de outras nações excluídas (as nações africanas, por 
exemplo), com a mescla cultural e outros aspectos fronteiriços que se manifestam na literatura 
estrangeira e, acentuadamente, no cenário da literatura nacional. [...] Como reconhecer a 
existência dessa literatura, em meio a tantos ‘apagamentos’? (Graça GRAÚNA, 2013, p. 19).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

MIRIAN CRISTINA DOS SANTOS

4

O questionamento da pesquisadora e escritora Graúna (2013) aponta para a premissa 
do apagamento da presença da autoria indígena na literatura brasileira. Antes, nesse embate, 
também é importante registrar o não reconhecimento da população indígena enquanto 
sujeito e produtora de saber, já que um universo de representações estereotipadas, limitadoras 
e equivocadas ainda subjaz a cultura brasileira. Dessa forma, quando se intersecta raça, 
classe e gênero, considera-se a re-existência da escrita das mulheres indígenas, pois, em suas 
produções, “o feminino tem um lugar para autoafirmar-se e para valorizar tanto o sujeito histórico 
indígena na figura da mulher quanto para fomentar a preservação dos saberes imemoriais 
de que as mulheres fazem parte e promovem” (Julie DORRICO, 2017, p. 129), abordagens de 
extrema importância para uma sociedade que dizima indígenas e mulheres. Também na leitura 
da literatura indígena escrita por mulheres é substancial pontuar a revisão da história oficial e a 
preocupação com a preservação ambiental.

A literatura indígena na contemporaneidade tem em sua ação não somente a figura do 
escritor/autor que reflete sobre os saberes e as práticas ancestrais, mas também a presença e 
o protagonismo do intelectual indígena que defende os direitos próprios aos povos indígenas 
(existência, demarcação territorial, proteção às tradições, respeito étnico etc.) dentro e fora do 
cenário nacional (DORRICO, 2017, p. 114-115).

Embora, nesse cenário, a pesquisadora indígena Dorrico esteja levando em 
consideração a Literatura Indígena de uma forma geral, as temáticas enfatizadas também vão 
ao encontro daquelas delineadas pela autoria de mulheres: “os aspectos intensificadores da 
literatura indígena contemporânea no Brasil remetem à auto-história de resistência, à luta pelo 
reconhecimento dos direitos e dos valores indígenas, à esperança de um outro mundo possível, 
com respeito às diferenças” (GRAÚNA, 2013, p. 64).

À luz de tais apontamentos, percebe-se uma conversa entre as literaturas negro-brasileira 
e indígenas de autoria de mulheres, principalmente no que tange ao aspecto dialógico de 
quem circula nas bordas da crítica literária, a partir do uso produtivo do “ponto de vista único 
que o status de outsider within pode criar” (Patricia Hill COLLINS, 2016, p. 100). Sendo assim, o 
encontro dessas literaturas, ainda que levando em conta as diferenças e especificidades dos 
processos de criação e de produção das autoras, como também dos seus projetos estéticos, 
torna-se terra fértil na reescrita da história da literatura brasileira.

Discorrer sobre as literaturas das bordas, dentro de um país que faz questão de conservar o 
colonialismo enquanto tradição, pressupõe falar sobre usurpação, principalmente quando se leva 
em consideração o processo violento da imposição e de manutenção da cultura do colonizador 
enquanto norma. E a língua é instrumento poderoso nesse processo. “O olhar da palavra”, poema 
da escritora indígena Márcia Kambeba (2020), possibilita-nos algumas reflexões sobre isso:

O olhar da palavra

Palavra é memória

Senhora da história

Desenha sentimentos

Resistência, lutas, vitórias.

Palavra que dança no tempo

Vaga-lume que ilumina o amor

Palavra que marca o passado

Narra o presente

Do povo o clamor.

Palavra é o lugar

Do ver, do ser, identidade

Escrita que nasce do olhar

É a palavra vestida de liberdade.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

“AMEFRICANIDADE” E AS LITERATURAS NEGRO-BRASILEIRA E INDÍGENA DE AUTORIA DE MULHERES 

5

Libere a palavra

Reescreva o final

Palavra é farpa

Poesia marginal (p. 126).

Percebe-se que, ao trazer o olhar da/na palavra, politicamente marcada, o eu-lírico 
se remete a uma herança cultural cheia de significados, uma vez que “a palavra”, enquanto 
substantivo, não aparece no poema de maneira isolada da condição de existência do sujeito. 
Sendo assim, não à toa, ela é memória, história, sentimentos, resistência, lutas, vitórias, adjetivos 
muito representativos quando se aproxima da realidade de luta dos povos originários para 
preservação das línguas indígenas. Nesse universo interpretativo, ainda é importante pensar a 
palavra enquanto identidade, liberdade e conquista, já que é a partir da oralidade que muito da 
cultura indígena permanece viva. Assim, “liberar a palavra” também pode remeter ao processo 
violento de silenciamento ainda hoje sofrido pela população indígena brasileira. Dessa forma, 
liberar a palavra significa deixá-la movimentar. Aqui, a “palavra é farpa”, que fura bolhas e causa 
rompimentos, de forma que “a prática escritural desenvolvida por indígenas mostra que esse 
registro literário é um instrumento relevante na busca pela autonomia em um processo no qual 
se tornar agente de sua produção contribui para desconstruir a objetificação e os estereótipos 
frequentes na representação elaborada pelo olhar alheio” (BARROS, 2022, p. 17).

Para conversar com essas reflexões, note-se “Um poema para o cânone”, de Cristiane 
Sobral (2019):

Um poema para o cânone

um poema para o cânone

tem que ser bem branquinho

alvejante como Omo

um poema para o cânone

precisa de muitos dígitos

pra convencer especialistas

que vivam para julgar

um poema para o cânone

tem que ter berço

pedigree, padrinho

nada de humildade

um poema para o cânone

tem que ser genético

behaviorista disfarçado de estético

Ah

um poema para o cânone

entenda

defende a concentração de renda



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

MIRIAN CRISTINA DOS SANTOS

6

quase ninguém consegue entender

chique como caviar

ninguém precisa gostar (p. 48).

Para um primeiro diálogo entre a produção literária de autoria de mulheres negras e 
indígenas, optei por aproximar “O olhar da palavra”, de Kambeba, do texto “Um poema para 
o cânone”, de Sobral. Enquanto a poeta do povo kambeba traz a palavra enquanto força 
motriz, de maneira que subjetivamente encontramos no eu-lírico o “lugar de fala” da margem, 
no poema negro-brasileiro, tem-se, por meio da metalinguagem, uma leitura crítica, bastante 
contundente, àquilo que a crítica literária considera canônico.

Aqui, é possível ler em Sobral, por meio da ironia, um questionamento explícito – “a cor 
branca” – da Literatura Canônica Brasileira. Além de textos longos, com linguagens pouco 
acessíveis, contendo repetições estruturais, com “temas genéricos”, pode-se pressupor também o 
papel do “pacto da branquitude” na seleção das produções literárias, já que o poema canônico 
precisa ter “berço/pedigree, padrinho”. Defino aqui “pacto da branquitude” a partir dos estudos da 
intelectual Cida Bento (2022): “pacto de cumplicidade não verbalizado entre pessoas brancas, que 
visa manter seus privilégios. [...] Esse pacto da branquitude possui um componente narcisístico, de 
autopreservação, como se o ‘diferente’ ameaçasse o ‘normal’, o universal’” (p. 18, grifo da autora).

É interessante notar que todos esses aspectos dialogam com a lógica colonialista e a 
demarcação de poder e lugar de privilégio de um único grupo. Assim, os “temas genéricos” 
aproximam-se dos chamados “temas universais”, assim como a linguagem pouco acessível está 
associada à variedade padrão da língua portuguesa – essa a que poucos ainda hoje têm 
acesso –, o que nos leva a uma reflexão sobre desigualdades: “Uma vez que admitimos que 
o racismo está na estrutura das coisas, precisamos admitir que a língua é uma posição nessa 
estrutura” (NASCIMENTO, 2019, p. 19, grifo do autor).

Nessa perspectiva, é comum encontrar nas literaturas produzidas por mulheres negras 
e indígenas textos que trazem a língua/ a voz/ a palavra, e outros termos do mesmo campo 
semântico como temática de suas produções. E temos na contribuição do pesquisador Gabriel 
Nascimento argumentos para essa reflexão: “O epistemicídio é linguístico quando desapropria 
o sujeito de seu próprio direito de produção do saber. Ou seja, quando ao sujeito negro ou 
indígena é negada a possibilidade de ser sujeito da língua” (NASCIMENTO, 2019, p. 26). Dessa 
forma, entende-se que trazer essa temática para a produção literária indica relembrar o 
epistemicídio passado e ainda hoje vivido pelos descendentes dos povos colonizados. Como 
exemplo disso, sinalizo os “defensores da língua portuguesa”, que ditam ainda no presente o 
que é ou não literatura, a partir do uso da variedade padrão da língua.

Embora os poemas aqui em análise estejam escritos em língua portuguesa, pode-se 
considerar que a metalinguagem crítica aponta para uma espécie de reinvenção da língua do 
inimigo, conforme apontado pela pesquisadora Randra Barros (2022):

A escrita e o idioma português, quando utilizados a partir da visão dos indígenas, adquirem 
outro sentido. Essa tecnologia e língua que, a princípio, foram inseridas nas comunidades para 
colonizar e aniquilar as culturas dos filhos da terra estão sendo ressignificadas para imprimir 
nelas as vivências ancestrais e poderem circular por regiões para além das aldeias (p. 40).

Dessa forma, a escrita em língua portuguesa serve como passaporte para a circulação e 
e manutenção de saberes, bem como para reivindicar espaço, para aqueles que são jogados 
à margem da “própria língua oficial”. Ainda sobre o diálogo entre as literaturas negro-brasileira 
e indígenas escritas por mulheres, a aproximação possível das mesmas não se restringe ao 
universo da “palavra”.

Brasil

Que faço com a minha cara de índia?

E meus cabelos

E minhas rugas

E minha história

E meus segredos?

Que faço com a minha cara de índia?



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

“AMEFRICANIDADE” E AS LITERATURAS NEGRO-BRASILEIRA E INDÍGENA DE AUTORIA DE MULHERES 

7

E meus espíritos

E minha força

E meu Tupã

E meus círculos?

Que faço com a minha cara de índia?

E meu Toré

E meu sagrado

E meus “cabocos”

E minha Terra?

Que faço com a minha cara de índia?

E meu sangue

E minha consciência

E minha luta

E nossos filhos?

Brasil, o que faço com a minha cara de índia?

Não sou violência

Ou estupro

Eu sou história

Eu sou cunhã

Barriga brasileira

Ventre sagrado

Povo brasileiro [...] (Eliane POTIGUARA, 2018, p. 32).

No poema “Brasil”, de Potiguara, a poeta traz como fermento da escrita o fenótipo 
indígena. A partir do questionamento recorrente “Que faço com a minha cara de índia?”, o eu-
lírico lança outras questões, que envolvem a cultura indígena, de forma que as interrogações 
apontam para um não-lugar desse sujeito no Brasil. E a reflexão ainda é realçada pelo fato 
de a identidade indígena estar circunscrita no próprio corpo desigual, aos olhos do opressor. 
Da mesma maneira que o rosto é o elemento principal para os primeiros questionamentos, os 
segredos, a história, a consciência, a terra, os costumes também o são, pois o que está em foco 
parece ser a diferença, já que “ser branco é a norma”.

Ainda sobre o poema “Brasil”, é importante destacar que o título já aponta para o 
processo de violência, intolerância, racismo, mediante o “choque cultural”, em virtude de 
experiências fora da aldeia. Coloco aqui “choque cultural” realçado por aspas, porque se sabe 
que “o racismo desempenhará um papel fundamental na internalização da ‘superioridade’ do 
colonizador pelos colonizados” (GONZALEZ, 2018, p. 324, grifo da autora).

Dorrico, ao comentar sobre a potência da obra de Potiguara, enfatiza a subversão às vozes 
colonizadoras que diminuem indígenas por causa da diferença. De fato, o protagonismo da 
mulher indígena no poema em análise torna-se elemento fundamental para o questionamento 
de um status quo que tem o corpo branco em destaque: “A poesia de Eliane apresenta a 
mulher como parte central da sociedade indígena para que ela também seja vista como sujeito 
histórico, capaz de falar, capaz de autobiografar-se como sujeito, protagonista e referência” 
(DORRICO, 2017, p. 130). Logo, esse movimento é muito representativo para um poema intitulado 



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

MIRIAN CRISTINA DOS SANTOS

8

“Brasil”, principalmente considerando a fundação da sociedade brasileira baseada no estupro 
de mulheres indígenas e negras.

Finalmente, trago o poema da escritora Lubi Prates (2019), “Meu corpo é meu lugar de 
fala” para esta roda.

meu corpo é meu lugar de fala

meu corpo é

meu lugar

de fala

embora

a voz seja

apenas

um resto

arranhando a garganta

meu corpo é

meu lugar

de fala

e eu falo

com meus cabelos e

meus olhos e

meu nariz

meu corpo é

meu lugar

de fala

e eu falo

com minha raça

meu corpo

conta

por si só

histórias

além de mim [...] (p. 63).

Aqui, percebe-se que, por meio de uma subjetividade coletiva, o poema negro-brasileiro 
emociona ao capturar o sentimento inenarrável e incapturável da diáspora negra brasileira, o 
que torna cada leitura e/ou releitura única. Conforme se apontou no poema anterior, mais uma 
vez o corpo diferente é território de violências por estar fora do lugar da norma.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

“AMEFRICANIDADE” E AS LITERATURAS NEGRO-BRASILEIRA E INDÍGENA DE AUTORIA DE MULHERES 

9

Para esta leitura, chamo a atenção para o título, uma vez que “meu corpo é meu lugar de 
fala” remete a um lugar específico de sujeitos que são avaliados a partir dos traços fenotípicos. 
Em um país em que ainda hoje se acredita no mito da democracia racial e que apenas a 
desigualdade social consiste em um problema latente, a chave de leitura proposta pelo 
poema de Prates provoca reflexões. Diante disso, o pensamento de Gonzalez, que atravessa as 
reverberações propostas, muito contribui ao analisar o racismo sofrido por pessoas negras de 
diferentes estratos sociais:

É nesse cotidiano que podemos constatar que somos vistas como domésticas. Melhor exemplo 
disso são os casos de discriminação de mulheres negras da classe média, cada vez mais 
crescentes. Não adianta serem “educadas” ou estarem “bem vestidas” (afinal, “boa aparência”, 
como vemos nos anúncios de emprego, é uma categoria “branca”, unicamente atribuível a 
“brancas” ou “clarinhas”) (GONZALEZ, 2018, p. 198-199, grifo da autora).

Muitas camadas podem ser destrinchadas a partir dessas reflexões da pensadora, contudo, 
para as ideias aqui propostas, pensar “o corpo negro como lugar de fala” por agora faz-se 
suficiente, uma vez que, como explicado pela Professora Nilma Lino Gomes, “é no corpo que se 
dão as sensações, as pressões, os julgamentos. Esses não acontecem de forma independente, 
mas estão intimamente entrelaçados, constituindo uma estrutura, uma unidade que tem uma 
ordem – a sua forma de corpo” (GOMES, 2008, p. 230). São exatamente nesses entrelaçamentos 
– sociais, históricos, geográficos, entre outros –, que corpos negros são lidos como sujeitos ligados 
ao subemprego, enquanto corpos brancos são associados a lugares de prestígio social.

Ainda sobre o poema de Prates, torna-se relevante uma observação sobre “esse corpo”, 
que reivindica protagonismo e um lugar de fala. A filósofa Djamila Ribeiro, em seu livro O que é 
o lugar de fala?, aponta que “pensar em um lugar de fala [a partir do ponto de vista feminista 
negro] seria romper com o silêncio instituído para quem foi subalternizado” (RIBEIRO, 2017, p. 
90). Dessa forma, a expressão “meu corpo é meu lugar de fala”, tratando-se de um corpo 
negro, condiz com uma voz subversiva dentro dos sistemas de opressão colonialista. Já que 
este historicamente foi silenciado, lembro aqui a máscara de flandres, que jamais deve ser 
esquecida, vedando a boca da mulher negra.

Para finalizar (ou ainda movimentar?) as reflexões aqui delineadas, convém chamar para 
uma última conversa o poema “O olhar da palavra”, de Kambeba, com o texto em tela, uma 
vez que ambos sinalizam a oralidade – fala, palavra, dicção – enquanto agência. Propõe-se 
que “oralitura”, nos termos pensados pela professora e pesquisadora Leda Maria Martins (2003), 
auxilia nas reverberações:

O termo “oralitura”, da forma como o apresento, não nos remete univocamente ao repertório 
de formas e procedimentos culturais da tradição linguística, mas especificamente ao que em 
sua performance indica a presença de um traço cultural estilístico, mnemônico, significante e 
constitutivo, inscrito na grafia do corpo em movimento e na vocalidade. Como um estilete, esse 
traço cinético inscreve saberes, valores, conceitos, visões de mundo e estilos (p. 77).

Ainda que, no corpus desta discussão, esteja atrelado ao diálogo das literaturas escritas 
por mulheres negras e indígenas, no encalço da Amefricanidade, de Gonzalez, as camadas 
e os atravessamentos no solo desses textos, bem como a substância que é gerada a partir 
desta conversa, alinham experiências e temporalidades. No cerne da “oralitura”, encontra-se 
memória, saberes ancestrais, manifestações culturais, o que dialoga com a escuta dos corpos 
amefricanos subalternizados aqui destacados.

Portanto, retoma-se o pensamento de Gonzalez em que a “Amefricanidade incorpora 
todo um processo histórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, resistência, reinterpretação 
e criação de novas formas)”, e ainda se considera a experiência comum dos processos de 
colonização, explorados pelo pensamento gonzaleano, conforme pontuado nas palavras 
iniciais deste texto. E para os textos aqui escolhidos, o Brasil consiste no ponto comum do locus 
horrendus.

Logo, nesse contexto, recupera-se que, nas aproximações dos textos de autoria de 
mulheres negras e indígenas, são recorrentes pautas compartilhadas no processo de re-
existência e reivindicação. No encalço da fruição, já que a garantia do espaço literário para 
estas mulheres também é política, a denúncia pelo epistemicídio, pelo tombamento dos corpos, 
pelos processos de colonização moderna, pelo racismo, é recorrente, de forma a perceber 
que “embora pertencemos a diferentes sociedades do continente, sabemos que o sistema de 
dominação é o mesmo em todas elas” (GONZALEZ, 2018, p. 330).

Referências
BARROS, Randra Kevelyn Barbosa. O canto de Graúna: uma poética da heterogeneidade nas 
literaturas indígenas brasileiras contemporâneas. Salvador: Editora da Universidade do Estado 
da Bahia, 2022.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

MIRIAN CRISTINA DOS SANTOS

10

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

COLLINS, Patricia Hill. “Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do 
pensamento feminista negro”. Tradução de Juliana de Castro Galvão. Revista Sociedade e 
Estado, v. 31, n. 1, , p. 99-127, 2016.

CUTI (Luiz Silva). Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010.

DALCASTAGNÈ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um território contestado. São Paulo: 
Horizonte, 2012.

DALCASTAGNÈ, Regina. “Para não ser trapo no mundo: As mulheres negras e a cidade na 
narrativa brasileira contemporânea”. Estudos de literatura brasileira contemporânea, Brasília, 
n. 44, p. 289-302, 2014. Disponível em http://www.scielo.br/pdf/elbc/n44/a14n44.pdf. Acesso em 
13/03/2015.

DAVIS, Angela. “A liberdade é uma luta constante”. Conferência. YouTube, 19/10/2019. Disponível 
em https://www.youtube.com/live/1xjgckTGE4s?si=KhUXS5X47CfKAVBO.

DORRICO, Julie. “Literatura Indígena e seus intelectuais no Brasil: da autoafirmação e da 
autoexpressão como minoria à resistência e à luta político-culturais”. Revista de Estudos e 
Pesquisas sobre as Américas, v. 11, n. 3, 2017.

EVARISTO, Conceição. “Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade”. Scripta, Belo 
Horizonte, v. 13, n. 25, p. 17-31, 2009. Disponível em http://periodicos.pucminas.br/index.php/
scripta/article/view/4365. Acesso em 14/01/2016.

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da identidade negra. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez. São Paulo: Filhos da África, 
2018.

GRAÚNA, Graça. Contrapontos da Literatura Indígena Contemporânea no Brasil. Belo Horizonte: 
Mazza Edições, 2013.

KAMBEBA, Márcia Wayna. Saberes da Floresta. São Paulo: Jandaíra, 2020.

MARTINS, Leda. “Performances da oralitura: corpo, lugar da memória”. Letras. Revista do Programa 
de Pós-Graduação em Letras da Universidade de Santa Maria, n. 26, p. 77, 2003.

MIRANDA, Fernanda F. Silêncios Prescritos: estudos de romances de autoras negras brasileiras 
(1859-2006). Rio de Janeiro: Malê, 2019.

NASCIMENTO, Gabriel. Racismo Linguístico: os subterrâneos da linguagem e do racismo. Belo 
Horizonte: Letramento, 2019.

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. Rio de Janeiro: Grumin, 2018.

PRATES, Lubi. Um corpo negro. São Paulo: Nosotros, 2019.

RIBEIRO, Djamila. O que é o lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; Justificando, 2017.

SANTOS, Mirian Cristina dos. Intelectuais Negras: prosa negro-brasileira contemporânea. Rio de 
Janeiro: Malê, 2018.

SOBRAL, Cristiane. Dona dos Ventos. São Paulo: Patuá, 2019.

Mirian Cristina dos Santos (miriansantos@unifesspa.edu.br; cristinamirian@yahoo.
com.br) Professora Adjunta de Estudos Literários da Universidade Federal do Sul e Sudeste do 
Pará (FALED/UNIFESSPA). Diretora Adjunta do Instituto de Estudos do Xingu (IEX). Autora do livro 
Intelectuais Negras: prosa negro-brasileira contemporânea, publicado pela editora Malê 
(2018). Doutora em Letras, Estudos Literários, pela Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). 
Especialista em Políticas de Promoção da Igualdade Racial, pela Universidade Federal de Ouro 
Preto (UFOP). Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/5965860307581816.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 33(2): e105827
DOI: 10.1590/1806-9584-2025v33n2105827

“AMEFRICANIDADE” E AS LITERATURAS NEGRO-BRASILEIRA E INDÍGENA DE AUTORIA DE MULHERES 

11

COMO CITAR ESTE ARTIGO DE ACORDO COM AS NORMAS DA REVISTA

SANTOS, Mirian Cristina dos. ““Amefricanidade” e as literaturas negro-brasileira e indígena de autoria de 
mulheres ”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 33, n. 2, e105827, 2025.

CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA

Não se aplica.

FINANCIAMENTO

Não se aplica.

CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM

Não se aplica.

APROVAÇÃO DE COMITÊ DE ÉTICA EM PESQUISA

Não se aplica.

CONFLITO DE INTERESSES

Não se aplica.

LICENÇA DE USO

Este artigo está licenciado sob a Licença Creative Commons CC-BY 4.0 International. Com essa licença você 
pode compartilhar, adaptar, criar para qualquer fim, desde que atribua a autoria da obra.

HISTÓRICO

Recebido em 19/03/2025
Aceito em 20/03/2025


