
Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421 1

Filosofi a (feminista) da ciência: a 
contribuição de Nancy Tuana

Dante Flávio da Costa Reis Júnior1  0000-0001-8407-7846
1Universidade de Brasília, Instituto de Ciências Humanas, Departamento de Geografia, 

Brasília, DF, Brasil. 70910-900 – geaunb@unb.br

Artigos

Resumo: Nos últimos quarenta anos, amplificou-se o campo dos estudos filosóficos e históricos sobre 
a ciência. Parte dessa evolução tem a ver com o desenvolvimento de epistemologias críticas; por 
exemplo, a análise das práticas científicas pelo olhar feminista. Ressaltamos, neste artigo, a produção 
intelectual de uma importante autora, Nancy Tuana. O propósito é o de demonstrar à comunidade 
de estudiosas do feminismo o estado atual do debate sobre ciência e gênero, realçando o mérito 
de uma bibliografia que revitalizou as primeiras discussões feministas em epistemologia. Baseado 
em algumas das publicações mais emblemáticas da personagem, o texto faz uma apresentação 
panorâmica de seus pensamentos. E conclui que as reflexões da autora (que mesclam perspectivas 
analíticas herdadas e renovadas) mantêm intacto o valor da crítica feminista para a ciência 
contemporânea.
Palavras-chave: filosofia da ciência; epistemologia crítica; feminismo.

(Feminist) philosophy of science: Nancy Tuana’s contribution
Abstract: In the last forty years, the field of philosophical and historical studies of science has 
expanded. Part of this evolution has to do with the development of critical epistemologies; for example, 
the analysis of scientific practices through a feminist perspective. In this article, we emphasize the 
intellectual production of an important author, Nancy Tuana. The purpose is to demonstrate to the 
community of feminist scholars the current state of the debate on science and gender, highlighting 
the merit of a bibliography that revitalized the first feminist discussions in epistemology. Based on some 
of the character’s most emblematic publications, the text gives a panoramic presentation of her 
thoughts. And it concludes that the author’s reflections (which mix inherited and renewed analytical 
perspectives) keep intact the value of feminist criticism for contemporary science.
Keywords: Philosophy of science; Critical epistemology; Feminism.

Filosofía (feminista) de la ciencia: el aporte de Nancy Tuana
Resumen: En los últimos cuarenta años, el campo de estudios filosóficos e históricos de la ciencia 
se ha expandido. Parte de esta evolución tiene que ver con el desarrollo de epistemologías críticas, 
como el análisis de las prácticas científicas desde una perspectiva feminista. En este artículo 
destacamos la producción intelectual de una importante autora, Nancy Tuana. El propósito es 
demostrar a la comunidad de académicas feministas el estado actual del debate sobre ciencia y 
género, destacando el mérito de una bibliografía que revitalizó las primeras discusiones feministas 
en epistemología. Basado en algunas publicaciones emblemáticas del personaje, el texto ofrece 
una presentación panorámica de sus pensamientos. Y concluye que las reflexiones de la autora (que 
mezclan perspectivas analíticas heredadas y renovadas) mantienen intacto el valor de la crítica 
feminista para la ciencia contemporánea.
Palabras clave: filosofía de la ciencia; epistemología crítica; feminismo.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

2

Introdução
A história da Filosofia da Ciência (FC) demonstra ter havido a eclosão gradativa de 

múltiplas perspectivas metateóricas. Por efeito, hoje, no espectro de abordagens, coexistem 
matizes tradicionalistas, radicais e moderados. Dentre os segundos, encontram-se, por exemplo, 
as leituras feministas da ciência; as quais, apesar de heterogêneas, têm em comum a postura 
crítica diante das visões indiferentes aos contextos sociais da prática científica. Essas leituras 
convivem com modos de interpretar a ciência que, sem necessariamente negligenciarem o 
valor explicativo dos parâmetros sócio-históricos, não acatam todas as alegações feitas pelo 
pensamento feminista. Por conseguinte, manuais de FC indicam que o campo, atualmente, reúne 
de linhas teóricas que endossam reinterpretações críticas, até vertentes que as contrapõem 
com argumentos que parecem recuperar pontos defendidos pela FC tradicional – tais como 
o compromisso com a objetividade das alegações e a pressuposição da universalidade 
dos significados (Nancy NERSESSIAN, 1987; Leslie STEVENSON; Henry BYERLY, 2000; Maria Carla 
GALAVOTTI et al., 2014).

É nosso objetivo, neste artigo, ressaltar as características das vertentes especialmente 
radicais. Faremo-lo, contudo, através de dois recortes: nos restringindo à teoria crítica associada 
ao feminismo e buscando ilustrá-la com o detalhamento da epistemologia proposta por 
uma autora-chave – Nancy Tuana. O estudo foi guiado por uma indagação motivadora: no 
choque natural com argumentações céticas ou relativamente rivais, a FC de cepa feminista 
ainda se apresenta como uma linha potente para esclarecer/revelar os vieses masculinos no 
âmbito da produção de conhecimento científico? Dado que esses vieses ainda parecem ser 
preponderantes, nossa hipótese é a de que sim.

A emergência de uma epistemologia crítica
É uma marca do pensamento tradicional a validação de dualidades do tipo “racional 

versus emocional” e “objetivo versus subjetivo”. E, sem que se admita, elas demarcam dicotomias 
de gênero, uma vez que as atitudes preconizadas como ideais (para o pensamento e a 
prática eficientes) tendem a ser aquelas que justamente saibam “controlar” a manifestação da 
subjetividade e das emoções. Ou, em outras palavras, saibam expurgar o “feminino” – presumido 
como “menos racional” (Sally HASLANGER, 2008, p. 213). No mundo da ciência, ainda que os 
envolvidos não reconheçam de modo consciente que essas concepções de ambiguidade têm 
um viés de gênero, elas estão historicamente presentes e, na verdade, tenderam a moldar o 
funcionamento estrutural das pesquisas.

Uma teoria “neutra” da ciência pareceu instituir valores que seriam universais do 
humano; quando, na realidade, consagrou como virtuosas algumas estritas características que, 
culturalmente, aprendemos a vincular aos homens (razão e condutas sistemáticas). Os “women’s 
studies” tiveram origem na cena cultural norte-americana dos anos 1960. Mas a ênfase no tema 
especial das ciências ganha maior visibilidade bibliográfica (e conquista outros continentes, 
como a Europa) principalmente na década de 1980. Tratava-se dos “estudos sociais de ciência” 
(HARDING, 2015, p. 5).

Esses estudos procuraram desenvolver duas frentes de pesquisa: a análise da anômala 
situação das mulheres junto às instituições científicas (isto é, sua escassa presença ali) e o 
questionamento das posturas intelectuais assumidas como de maior valor epistêmico para a 
ciência (a neutralidade e a objetividade, essencialmente). Sendo assim, os estudos quiseram 
confrontar os modos enraizados de entender e fazer ciência, denunciando que eles eram 
conservadores em manter um tipo de herança com filosofias já ultrapassadas, como o empirismo 
lógico. O projeto da linha feminista foi, então, o de jogar luz sobre fatos que a literatura corrente 
vinha deixando à sombra: que as questões (e os dados) da ciência são formuladas (e levantados) 
a partir de pressupostos atrelados ao contexto (Javier ECHEVERRÍA, 1995). E como esse contexto 
é impactado pela construção histórica de imaginários em torno da diferença entre os sexos, as 
próprias teorias das ciências naturais e sociais terminaram veiculando juízos distorcidos sobre o 
comportamento e a cognição de indivíduos femininos e masculinos.

Felizmente, a denúncia da irrefletida tendência a suprimir os juízos de valor envolvidos nas 
dimensões comunitária e institucional da ciência trouxe ganhos aos estudos epistemológicos. 
Uma das destacadas aparições do termo “gender” se deu em um livro de Evelyn Keller, nos anos 
1980. Ali, a física de formação abordaria de forma crítica a associação feita entre o científico e o 
“masculino”; isto é, questionaria a ideia de que há entre a ciência e a feminilidade uma relação 
disjuntiva (KELLER, 1985). E isso ilustrava o que também uma série de outras autoras viriam logo 
a denunciar: a preponderância do imaginário distorcido em várias disciplinas especializadas. 
Pesquisas médicas sobre diferença hormonal; estudos antropológicos sobre homens caçadores; 
modelos em primatologia acerca da sociabilidade; teorias sociobiológicas explicando 
comportamento de gênero etc. (LONGINO; Kathleen LENNON, 1997; Sarah RICHARDSON, 2010).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

3

As autoras que vão se inscrever na linha de frente, dando combate ao androcentrismo 
na ciência, constituirão várias gerações. As pioneiras, digamos assim, são as nascidas entre os 
anos 1930 e 1940 – e teríamos os casos exemplares de Sandra Harding e Helen Longino. Tuana 
pertence a uma segunda geração, responsável por promover desdobramentos especiais da 
epistemologia crítica.

O pensamento de Nancy Tuana: aportes e reconhecimentos
As contribuições da filósofa Nancy Tuana aos estudos feministas são valiosas pelo fato de 

a pesquisadora ter investido na perspectiva da análise histórica. Ou seja, ela examina a questão 
feminina na história da filosofia, tanto quanto na história das ciências. Suas linhas de investigação 
compreendem as epistemologias libertadoras e as abordagens de interseccionalidade.1

Tuana é vinculada ao Departamento de Filosofia da Pennsylvania State University (EUA), 
instituição onde dirige o Rock Ethics Institute. Neste Instituto, pesquisadores desenvolvem 
estudos interdisciplinares motivados por compromissos éticos e comunitários – despontando ali 
interessantes trabalhos sobre raça, gênero e sexualidade, saúde, agricultura e tecnologia.2

A seguir, apresentaremos as características gerais do pensamento da autora. Para tal, 
nos baseamos em quatro publicações – The Weaker Seed (1988), The Less Noble Sex (1993), The 
Values of Science (1995) e Coming to Understand (2004) –, entendendo que a amostra, definida 
por um critério de distribuição temporal (os textos vieram a público ao longo de aproximadamente 
duas décadas), redundaria em um mostruário que, embora bastante panorâmico, seria bem 
representativo de suas visões de ciência e de sociedade.

Sementes débeis
Tuana é uma autora que trata do desenvolvimento das teorias sobre reprodução na 

história da ciência, mostrando como o preconceito sexista moldou determinadas análises em 
diversos pesquisadores. Examina essas teorias desde os estudos de Aristóteles, mostrando como 
a concepção de mulher, em um status inferiorizado, condicionou a linguagem científica e afetou 
as representações teóricas acerca da reprodução humana. É apresentado, assim, como essas 
teorias estabeleceram um padrão de depreciação da mulher, criando uma noção de feminino 
como algo menor, apático e fraco (TUANA, 1988).

A autora aponta que os estudos e interpretações de dois personagens emblemáticos 
(Aristóteles e Galeno) impactaram, por largo tempo, as teorias de reprodução. E mesmo quando 
foram obtidos dados que provaram sua inconsistência, a crença na primazia do masculino 
persistiu no próprio meio científico. Tuana (1988) mostra como o viés de gênero na ciência 
demarcou, de modo tendencioso, o aspecto feminino como uma dimensão do “passivo” e do 
“frágil” – sendo aludida, assim, a suposta coordenação com uma inferioridade que seria de 
ordem biológica. E apesar do aporte contínuo de novos registros de evidências, essa estrutura 
enviesada resistiu, o que demonstra a força de permanência de um sistema de crenças que é 
letal para o processo de investigação e para a própria linguagem científica.

Aristóteles foi um dos primeiros pensadores a sistematizar um esquema de explicação 
que “justificava” a inferioridade das mulheres. O filósofo considerou o “calor” como princípio 
fundamental capaz de promover o desenvolvimento da matéria. Para ele, quanto mais calor 
um animal tivesse, mais desenvolvido ele seria. A partir desse princípio, que Aristóteles inferiu 
tendo por base a observação de diferenças fisiológicas e psicológicas entre machos e fêmeas, 
formulou a premissa de que as mulheres são “mais frias” que os homens; e, por consequência 
lógica, elas seriam biologicamente “menos desenvolvidas” que eles. Para justificar a “frieza” das 
mulheres, o filósofo utilizou como evidência o sêmen – o qual, de acordo com sua elaboração 
teórica, seria proveniente do sangue. O homem, por ter mais calor, consegue transformar o 
sangue em sêmen a partir da infusão dessa energia; já a mulher é incapaz disso por realizar a 
descarga menstrual. O “sêmen feminino”, para Aristóteles, é impotente e não contribui de forma 
alguma para a reprodução humana. A única função da mulher nesse processo é o de fornecer 
o material para que o sêmen masculino dê forma e vida ao feto. Sua teoria, é claro, viria a 
apresentar uma série de inconsistências. Exames mais minuciosos não tardariam a refutar suas 
alegações, demonstrando o quanto a análise do filósofo esteve carregada de preconceitos. 
Tratava-se, ali, de um caso, documentado na antiguidade, em que as observações se veem 
afetadas por juízos prévios (TUANA, 1988).

Já Galeno, apesar de adotar certos princípios de Aristóteles, surge como um caso de 
contraste na explicação sobre a reprodução humana. Ele inclusive argumenta que Aristóteles 

1  Pelas expressões “libertadora” e “interseccionalidade” nos referimos ao fato de a personagem se alinhar à tradição 
dos estudos sociais críticos, dentre os quais, para o caso da análise do conhecimento científico, preconiza-se, 
respectivamente, uma epistemologia que questiona a supremacia dos valores racionalistas e uma abordagem 
atenta às múltiplas manifestações do feminino (em gênero, etnia, classe social, geografia etc.).
2  Informações disponíveis em https://philosophy.la.psu.edu/people/nat3/. Acesso em 14/02/2023.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

4

ignorou a evidência dos órgãos genitais para o desenvolvimento de uma explanação “mais 
consistente”. Para Galeno, os órgãos femininos e masculinos diferiam porque, no caso dos homens, 
eles ficavam “para fora”, e, no das mulheres, “para dentro”. Por causa do defeito do calor nas 
mulheres é que seus órgãos não teriam sido capazes de se desenvolver e emergir para fora do 
corpo. E disso decorria que os “sêmens” das mulheres também seriam relativamente imperfeitos. 
Galeno elaborou a explicação para esse “defeito” a partir de uma análise da fisiologia do corpo 
humano; contudo, sua descrição é bastante errônea em termos de anatomia (TUANA, 1988).

Prova o enraizamento do sistema de crença na inferioridade da mulher a longevidade 
das argumentações desenvolvidas por Aristóteles e Galeno – duas “authoritative figures” (TUANA, 
1988, p. 56). Tanto que a comunidade científica, ela mesma, levou anos para acusar os erros 
e refletir sobre o poder de influência de certas pressuposições. Apenas muitos anos depois 
surgiriam os chamados “pré-formacionistas”, com uma teoria diferente sobre o processo de 
reprodução humana. Por ela, passou-se a acreditar que todas as estruturas do feto já seriam 
preexistentes, mas os pré-formacionistas se dividiam entre os que supunham que elas estariam 
pré-formadas no óvulo e os que defendiam o espermatozoide como seu lócus original – estes 
segundos, chamados “animalculistas”. Acontece que a perspectiva do animalculismo foi a mais 
aceita pela comunidade científica, o que tornava nítida, então, uma tendência a endossar 
a superioridade do macho. As teorias desenvolvidas, de Aristóteles aos pré-formacionistas, 
estiveram marcadas, por isso, pelo preconceito de gênero, comprometendo uma percepção 
mais fidedigna sobre o papel do corpo da fêmea no processo reprodutivo. “A defesa tenaz da 
crença na primazia dos poderes generativos masculinos em face das crescentes evidências 
contra ela revela a natureza profundamente enraizada dessa convicção e a valência emocional 
a ela ligada” (TUANA, 1988, p. 56).

Tuana (1988) destaca o fato intrigante desses preconceitos não terem sido suprimidos 
na ciência moderna. E como, na verdade, eles até deixaram traços ainda manifestos 
em determinados setores de pesquisa. Ou seja, a história da ciência oferece fatos de uma 
sistematização que preservou o preconceito de gênero. Anatomistas, depois, até promoveram 
avanços explicativos, mas os erros de Galeno tardaram a ser reconhecidos.

Em fins do século XVII, por exemplo, embora admitidas as superficialidades inerentes às 
descrições anatômico-funcionais, restava potente o imaginário de inferioridade das mulheres 
– e isso travou o reconhecimento de que aquelas explicações todas registradas em literatura 
(muitas delas abusando de conjecturas criativas) eram, no fundo, socialmente convenientes. 
Os modelos de circulação orgânica exemplificavam isso: veias e artérias podiam cumprir 
funções análogas no corpo do homem e da mulher, no entanto, conjecturava-se que o material 
transportado – bem como sua procedência (a partir de um órgão “menos nobre”?) – era de 
natureza distinta para sistemas circulatórios masculinos e femininos (TUANA, 1988).

Seria necessária uma série de transformações que repensassem a visão de mundo sexista 
incutida também no campo das práticas científicas. Só com esse entendimento é possível 
compreender por que certas teorias foram aceitas e incontestadas por tanto tempo; e mesmo 
quando a comunidade já se deparava com suficientes evidências de sua imprecisão.

O menos nobre dos sexos
Atenta à constituição histórica das questões, a filósofa também analisa a construção de 

um conjunto de crenças acerca da natureza moral e racional femininas, contextualizando a 
literatura científica a respeito, do período clássico até a início do século XX. É abordada, por 
exemplo, a percepção masculina sobre a “moralidade inferior” das mulheres, ideia que teria 
sido reforçada pela ciência, pela religião e pela filosofia ao longo do tempo. Ademais, a filósofa 
mostra como a concepção de subalternidade da mulher esteve tão profundamente enraizada 
no ocidente, a ponto de afetar, por consequência, a prática e a linguagem científicas.

Tuana alega que a moralidade, habitualmente, esteve associada às capacidades 
racionais do ser humano. A faculdade de raciocinar e realizar um julgamento moral foi vista como 
o que distingue o homem dos demais animais. Porém, as mulheres, usualmente, foram vistas como 
menos desenvolvidas que os homens, logo, sua capacidade moral também seria inferior. Foi mais 
ou menos consensual o imaginário de que a natureza impunha às mulheres uma “interrupção 
precoce” (earlier arrest) na evolução do espírito. Quer dizer, como neste sujeito humano 
impactavam os custos da reprodução, “naturalmente” punha-se obstáculo a um desenvolvimento 
pleno da moralidade. “Somente o homem, com seu senso racional desenvolvido, era capaz da 
deliberação consciente necessária para a plena moralidade” (TUANA, 1993, p. 86).

A autora apresenta quais eram as percepções acerca da moralidade na mulher, 
construídas pelo cristianismo e pela ciência no período clássico. O cristianismo concebeu uma 
imagem de mulher como algo perigoso para a moralidade do homem; na verdade, o seu 
fraco senso de justiça faria com que ela agisse de modo imoral, vindo a ter uma influência 
potencialmente lesiva à natureza do homem. Essa “deficiência” no senso de justiça foi justificada 



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

5

pela falta de controle das emoções e, por efeito, pela facilidade a uma entrega aos desejos. 
Logo, elas seriam mais fracas racionalmente e (em relação aos homens) mais propensas a 
sucumbir ao erro e à mentira. Para a tradição cristã, a mulher é um ser facilmente levado pela 
“luxúria”; se deixando possuir por desejos de ordem sexual – o que compromete não apenas sua 
moralidade, mas também a do homem (TUANA, 1993).

Já a ciência clássica buscou explicar a inferioridade moral da mulher como um defeito 
em sua fisiologia. Como vimos antes, para a biologia clássica, o sexo feminino apresentava 
“menos calor” que o sexo masculino. Desse déficit resultaria uma série de diferenças fisiológicas 
entre os sexos, das quais decorreriam também consequências de ordem comportamental.

Quer os teóricos postulassem um mecanismo fisiológico (a quantidade de energia gasta na 
reprodução) ou psicológico, as conclusões eram as mesmas: o senso moral da mulher é, na 
melhor das hipóteses, resultado de inclinação ou treinamento. Somente o homem é capaz do 
mais alto estágio de moralidade em que os atos são baseados no dever ou na justiça. A mulher 
é o sexo menos nobre (TUANA, 1993, p. 92).

Mas em muitos momentos as mulheres também foram apreciadas por serem sensíveis. 
Vistas como “empáticas” e “cuidadosas”, foram alvo de elogios por parte dos estudiosos da 
condição humana dos pontos de vista filosófico e científico. Sua sensibilidade era, em certo 
sentido, “necessária” para a própria continuidade da espécie. No entanto, mesmo entre os 
cientistas que chegaram a ver as mulheres como detentoras de uma moralidade especial, 
preponderou a concepção de que esta moralidade seria de uma ordem inferior à dos homens. 
O fato de estarem envolvidos instintos e emoções comprovava que as mulheres nunca poderiam 
chegar ao estado mais pleno da moral. O senso de justiça e dever que elas pudessem lograr 
desenvolver não seria suficiente para tomadas de decisão mais importantes na sociedade. 
Apenas os homens, com seu senso racional desenvolvido, estariam aptos a isso.

Ciência com valores
Ao dirigir atenção, especialmente, aos chamados valores da ciência, Tuana problematiza 

o sentido de empirismo. Mas o faz a partir da ótica feminista, e delineando as principais críticas 
que essa perspectiva faz às construções teóricas e metodológicas levantadas pelo empirismo 
tradicional. A filósofa desenvolve sua reflexão pautada nos princípios que são utilizados pelas 
pesquisadoras feministas para repensar e reconstruir as teorias e métodos do empirismo 
contemporâneo. Ao explorar a ótica do gênero, ela realiza a demonstração desses princípios 
e traz, como subsídio esclarecedor, episódios ilustrativos da história da ciência (TUANA, 1995).

A teorização sobre os princípios do chamado “Empirismo Científico” foi questionada e 
revisada por diversas intelectuais, tendo como influência as críticas feministas que ajudaram a 
repensar a prática científica. As análises feministas avaliaram as concepções tradicionalmente 
aceitas sobre a “natureza da mulher”; concepções que foram perpetuadas pela ciência. A 
autora pontua que três princípios fundamentais são utilizados pelas teóricas feministas para 
sugerir a remoção dos preconceitos de gênero – e de modo a garantir que a ciência possa 
ser, assim, mais objetiva. Os princípios se baseiam (i) na recusa da dicotomia entre política e 
ciência, (ii) na incorporação e reconhecimento dos elementos subjetivos na prática científica 
e (iii) na reconfiguração do sujeito do conhecimento. Esses princípios se constituem como uma 
ferramenta analítica que poderia afiançar um outro tipo de rigor metodológico às práticas da 
ciência, garantindo que a perspectiva do gênero não se extinguisse em sua potencialidade de 
enfocar e esclarecer processos de opressão (TUANA, 1995).

Por muito tempo pensou-se que havia uma separação nítida entre valores e ciência, 
e também que a prática científica não era influenciada pelo contexto político-social de seu 
tempo. Tuana (1995) traz como exemplo as teorias desenvolvidas pela ciência da craniologia 
do século XIX, que buscaram justificar a inferioridade feminina a partir de estudos sobre a 
configuração do crânio das mulheres, em comparação com a dos homens. A craniologia 
poderia ser apresentada, assim, como um exemplo emblemático de “má ciência”, em que se 
constataram preconceitos de ordem sexual e racista penetrados na prática científica.

Durante aquele contexto, porém, uma série de evidências surgiram e contradisseram 
a tese da inferioridade da mulher – o que levou cientistas mais cuidadosos a apontarem os 
erros empíricos das teorias até então admitidas. Acontece que mesmo as novas teorias não 
abandonaram de todo a crença na inferioridade da mulher, e, inclusive, buscaram novas 
explicações que justificassem as hipóteses pautadas na crença da primazia do homem.

A crença na inferioridade da mulher não era para a grande maioria dos cientistas do século 
XIX uma hipótese passível de refutação, mas um compromisso “metafísico” cuja verdade era 
um dado adquirido. A evidência contraditória foi, portanto, vista como prova de uma falha em 
algum lugar do experimento (TUANA, 1995, p. 445).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

6

Em vista disso, a autora se pergunta se bastaria rotular como episódios infelizes quando 
teorias tenham sido desenvolvidas a partir de metodologias depois provadas pobres. Isto é, não 
residiria nesse tipo de censura (modesta), que precisou aguardar por evidências contundentes 
contrárias à tese subjacente, o risco de estar-se negligenciando análises mais profundas? A 
autora é feliz em ressaltar isso, porque aparentemente foram omissas as primeiras críticas ao 
conteúdo preconceituoso de certas teorias científicas – como se as concepções de base 
enfim detectadas (de gênero e raça) tivessem resultado apenas da ignorância ou de um 
raciocínio falho de pesquisadores individuais. Ou seja, é como se o coletivo maior de cientistas, 
e o próprio corpo social, pudesse ser inocentado, já que tudo seria uma questão de sanar os 
detalhes problemáticos que, em seu tempo, os formuladores de teoria não souberam perceber.
Tuana (1995) fala que o processo é muito mais complexo, pois os “detalhes”, na verdade, 
correspondem a valores extremamente arraigados na sociedade – e, por efeito, refletidos 
também no mundo da prática científica.

Logo, é uma postura negligente e reducionista interpretar a infiltração de visões 
preconceituosas sobre grupos minoritários como erros individuais de raciocínio. Na verdade, 
a autora destaca que a crença na inferioridade da mulher já vinha de há muito tempo; e 
que, portanto, seria enganoso pensar que essa crença se manifestou em relatos meramente 
anedóticos e em escala episódica. Dessa maneira, a craniologia teria sido um caso a mais 
entre outros – o que revela, segundo a filósofa, um tipo de conivência por parte da comunidade 
científica com visível lastro histórico (TUANA, 1995).

Quanto à incorporação e reconhecimento dos elementos subjetivos na prática científica, 
diversas pesquisadoras feministas apontaram que a ciência é permeada de valores. E 
independentemente de serem bons ou ruins, o fato é que adentram no universo da ciência, 
influenciando todo o processo. A partir disso, uma série de questões foram levantadas sobre 
os modelos tradicionais de prática científica, os quais (se presumia) eram pautados pela 
neutralidade, objetividade e racionalidade. Então, os estudos passaram a criticar a ideia de 
um pesquisador desinteressado e de postura independente com respeito ao objeto que ele 
decida examinar. Buscaram trazer à luz essa relação entre o sujeito conhecedor e o problema 
sob sua análise, detectando os elementos de ordem subjetiva que seriam operantes ativos 
nesse processo. As pesquisadoras feministas observaram que os componentes subjetivos nem 
sempre são uma barreira para a ciência; a bem dizer, eles podem até servir de incremento à 
objetividade das pesquisas (TUANA, 1995).

A autora discorre sobre o fato de o conhecimento científico ser produzido por um sujeito 
que é, na verdade, suscetível a vontades e tendências. Esse aspecto atesta o poder diretivo 
que valores e crenças detêm; ou seja, destaca um sujeito cuja percepção de realidade 
não está blindada ao contexto – muito ao contrário, ela carrega a marca da “posição” do 
sujeito na sociedade. Por consequência, a subjetividade não é algo exclusivamente intrínseco 
à feminilidade. No mundo real da ciência, objetividade e subjetividade são equipotentes e 
interativas. Ambas conferem significado aos produtos do conhecimento, sejam elaborados por 
homens ou mulheres (TUANA, 1995).

Os estudos feministas demonstraram que a localização social do pesquisador é 
epistemicamente relevante, na medida em que ela poderá apontar o quanto certas relações 
sociais históricas imiscuem-se em sua prática profissional. Esse fato poderia ser ilustrado, por 
exemplo, na análise que feministas fizeram de teorias antropológicas que sustentaram o 
modelo do “homem-caçador” para explicar o processo de evolução. Elas denunciaram o 
viés androcêntrico dessas construções teóricas, ressaltando a visão da “mulher-coletora”. As 
pesquisadoras propuseram a reformulação da imagem de natureza da mulher, implicando a 
necessidade de desenvolver teorias da evolução que fizessem justiça ao papel que ela jogou 
no processo evolutivo.

Contudo, Tuana (1995) defende a ideia de que uma nova imagem de racionalidade 
para a ciência não substitua um viés por outro. Quer dizer, ela não deve deixar de ser 
marcadamente androcêntrica para ser, digamos, preferencialmente “ginocêntrica” porque um 
retrato preciso passa por adotar uma concepção de racionalidade mais inteira; não parcial. 
Em outras palavras, há de ser considerada a atuação de uma verdadeira “multiplicidade de 
sentidos” (multiplicity of senses), os quais cooperam no processo de produção de conhecimento 
(TUANA, 1995, p. 449). Então, mais do que simplesmente o protagonismo de uma racionalidade 
imparcial, forças provenientes da “empatia” e da “intuição” demonstram que o conhecimento é 
fruto da atuação de corpos que, por serem diferenciados, aportam conteúdos distintos. E o fato 
é que essa heterogeneidade é muito enriquecedora para a ciência.

Intelectuais feministas buscaram desenvolver programas de pesquisas baseados na ótica 
do gênero, de forma a produzir relatos mais objetivos e condizentes com a realidade. Eram, 
por isso, novas noções de objetividade e racionalidade que surgiam com os estudos feministas. 
E as intelectuais não visavam ao fim do empirismo, mas a uma reconstrução desse princípio 
canônico a fim de habilitar práticas científicas empiricamente mais adequadas (TUANA, 1995).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

7

Por um real entendimento
A “adequação” a que a filósofa se refere passa, necessariamente, por uma reavaliação dos 

relatos científicos documentados pela história da ciência. Por exemplo, acerca da sexualidade 
feminina. Em uma análise especial, ela examina o caso do orgasmo, a anatomia e o papel 
do clitóris no prazer sexual das mulheres. E demonstra como as “políticas de conhecimento e 
ignorância” delinearam o que se sabe e o que não se sabe sobre o corpo da mulher. Por meio 
da articulação entre a epistemologia feminista e o que chama “epistemologia da ignorância” 
(epistemology of ignorance), a autora se debruça sobre as interseções do (des)conhecimento 
e do poder, avaliando como advieram os relatos sobre corpos e prazeres. A tese é de que a 
ignorância adentra nos relatos científicos e influencia o que deve ser, ou não ser, conhecido 
(TUANA, 2004, p. 194).

Os estudos sobre a estrutura da genitália feminina, especialmente o clitóris, e sobre o 
orgasmo da mulher, estiveram baseados em distorções. As políticas de ignorância atuaram aí 
muito ativamente, pois tenderam a nivelar para baixo o grau de conhecimento científico sobre 
o corpo feminino, sobrevalorizando, mediante certos valores preferenciais, a perspectiva dos 
corpos masculinos. Com características próprias, a ignorância é construída (e reproduzida) 
estando conectada a uma autoridade cognitiva. E a materialização disso pode ser a omissão 
de determinados conhecimentos (TUANA, 2004).

Fica claro, então, por que a autora diz haver vantagem em articular essa noção de 
epistemologia da ignorância com as práticas epistêmicas feministas já consolidadas. É que, 
para compreendermos inteiramente as práticas de produção de conhecimento, é necessário 
voltar a atenção não somente àquilo que é conhecido (ou ao que se acredita ser conhecido), 
mas às práticas do não conhecer e do abandonar. Logo, a “ignorância” precisa constituir-se 
em tema de análise, mas não que ela seja uma simples lacuna de conhecimento. A ignorância 
de que está se tratando é uma construção social, ligada ao poder e à autoridade. Ela gera 
incertezas, dúvidas, mas também silenciamentos.

É fundamental entender de antemão que a lógica das ferramentas epistêmicas 
correntemente usadas para analisar o conhecimento pode não ser suficiente para examinarmos 
como a prática da ignorância é cultivada. Sobretudo porque essas ferramentas podem não 
chegar a detectar o fato de que conhecimentos valorosos do passado foram apagados; 
saberes que antes eram um conhecimento comum e desapareceram entre os grupos. Aspectos 
que poderiam ter sido compreendidos, mas não o foram. É uma outra epistemologia, então, 
assim potencializada, que terá chances de lançar luz sobre o fato de ainda não conhecermos 
coisas que já poderíamos conhecer; ou sobre o fato de que elas um dia já foram conhecidas, 
mas se perderam (TUANA, 2004).

Até o século XIX, o corpo masculino era referencial para os estudos de biologia humana, 
sendo o corpo feminino um objeto para comparações. A genitália do homem se constituía 
como uma estrutura em relação à qual a genitália feminina seria uma versão reduzida, interior, 
“invertida”. O clitóris era percebido, no máximo, como uma estrutura diminuída, similar ao pênis. 
Mesmo com o surgimento do modelo dos “dois sexos” no século XIX, reconhecendo a mulher 
como um segundo gênero (mas com genitálias diferentes da do homem), o clitóris seguiu 
ignorado ou omitido dos relatos de estudiosos. A partir dos anos 1970, com os movimentos 
em prol da saúde feminina e o advento de abordagens feministas, as representações sobre 
a anatomia da genitália das mulheres passaram a ser questionadas e começaram a mudar 
lentamente. O clitóris, que antes chegou a ser visto como uma espécie de “nó”, começou a ser 
mirado em sua complexidade, e relatos mais alentados foram feitos – ainda que as descrições 
sobre a genitália masculina permanecessem bastante mais minuciosas (TUANA, 2004). Ou 
seja, com o aperfeiçoamento das análises, chegou-se a reconhecer o papel do clitóris no 
prazer sexual feminino, mas restariam dúvidas e dissensos quanto às funções especiais de sua 
anatomia e fisiologia, o que significa dizer: apesar de, passados os anos, novas ilustrações sobre 
as estruturas da genitália feminina terem sido alcançadas, o impacto nos manuais técnico-
científicos, no geral, foi mínimo.

Mesmo quando pesquisadores se interessaram em relacionar o clitóris com o prazer 
sexual, e reconheceram que o prazer da mulher poderia ser, inclusive, necessário para o 
processo de concepção, não aprofundaram tanto o estudo. Por exemplo, chegou-se a mapear 
as estruturas orgânicas da genitália feminina e sua interligação com o prazer; isso, contudo, não 
levou os estudiosos a descreverem com maior precisão de onde partiria (ou como começaria 
e terminaria) o fenômeno do orgasmo feminino. Já Freud, por exemplo, descreveria o prazer 
sexual feminino como partindo do clitóris (na juventude) e seguindo para o orifício vaginal (na 
fase adulta) – proposição teórica que permitiu uma diferenciação entre as várias porções da 
vagina. Porém, seus estudos sustentaram que o propósito do prazer feminino seria unicamente o 
da reprodução heterossexual (TUANA, 2004).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

8

Por isso é que a autora pontua a presença de um exemplo de política da ignorância na 
relação do sexo com a reprodução. Porque o prazer feminino foi tratado de forma diferenciada, 
mesmo quando as genitálias femininas e masculinas eram descritas insinuando homologia. 
Pouco se contestou sobre o papel da ejaculação e do gozo masculinos, enquanto o prazer 
feminino foi visto como não essencial para a reprodução, ainda que estudiosos pontuassem que 
ele era benéfico para promover o desejo da relação sexual. Soma-se a isso a visão, comum 
no século XIX, de que as mulheres eram mais lascivas que os homens, sendo sua sexualidade 
vista como um “perigo” para eles: “um igualmente arraigado medo da sexualidade feminina” 
(TUANA, 2004, p. 220). Então, isso explicaria um pouco por que o estudo do clitóris se perdeu nos 
relatos, uma vez que, em primeiro lugar, essa estrutura não pareceu contribuir de forma ativa no 
processo reprodutivo e, em segundo lugar, o entendimento dessa estrutura poderia gerar nas 
mulheres desejo pelo sexo. Sendo assim, vê-se que o balanço entre conhecimento e ignorância 
atesta uma ciência sobre os corpos e os prazeres que esteve ligada a uma dinâmica de poder. 
Poder que soube suprimir vozes e relatos.

Tuana (2004) confronta os relatos antigos e as novas percepções sobre sexualidade 
feminina. Comenta que estudos contemporâneos acerca das capacidades multiorgásticas 
das mulheres tratam de um assunto que, na verdade, já fora explorado em antigas pesquisas. 
A questão em algum momento se perdeu, vindo a ressurgir, passados mais de meio século, em 
estudos atuais. Isso, para a filósofa, comprova a atuação de grupos dominantes, os quais sempre 
lançaram mão da política da ignorância como um instrumento muito conveniente para operar a 
perpetuação de valores. Por exemplo, valores que se vissem ameaçados por novas descobertas.

A autora também chama a atenção para o desenvolvimento das teorias evolucionárias 
sobre o orgasmo feminino, afirmando que os relatos se deram a serviço dos valores culturais da 
família. Isso se exemplifica na preferência pelo estudo dos chimpanzés, em vez dos macacos 
bonobos, cuja evolução da sexualidade da fêmea é muito mais plausível de ser comparada 
com a humana. Enquanto a primeira espécie desenvolve grande parte do seu comportamento 
sexual durante o período fértil, a segunda espécie não se atém ao estro, apresentando 
desenvolvimento sexual em diferentes períodos. As fêmeas bonobos não se prendem ao ciclo 
ovulatório, e o sexo atende a diversas funções além da reprodução; por exemplo, a criação de 
alianças, o aumento do vínculo entre indivíduos, a diminuição das tensões na comunidade. A 
chimpanzé fêmea até pode ter relações sexuais com mais de um macho, mas o faz como uma 
estratégia exclusivamente centrada na procriação (TUANA, 2004).

Dada a persistência da crença de que o propósito primário do sexo humano é a reprodução 
[...] não é nenhuma surpresa que nossos teóricos da evolução, em sua maioria homens, 
escolheriam o chimpanzé em vez dos bonobos para modelar a evolução da sexualidade 
humana (TUANA, 2004, p. 220).

Embora se tenha aceitado o orgasmo feminino humano, até recentemente se negava 
que as primatas o experimentassem, constituindo mais um caso do que Tuana (2004) denomina 
interseção das políticas de ignorância. Grande parte do motivo de negar os orgasmos das 
primatas se explicava pela defesa do modelo cultural de união heterossexual monogâmica – 
o que punha, mais uma vez, a ciência a serviço dos valores de família. Por efeito, o orgasmo 
feminino humano foi interpretado de forma a estabelecer como “natural” que a mulher mantivesse 
relações sexuais com um único parceiro e com a frequência necessária a criar uma relação 
entre casal. Garantia-se, assim, uma representação teórica sobre o elo entre a reprodução, a 
cooperação masculina e a assistência à prole. Como dito antes, o orgasmo feminino humano 
não chega a ser negado, mas ele é construído em afinidade com uma política que desejava 
evitar a ruptura de certos roteiros sociais.

A autora situada no curso evolutivo da epistemologia feminista
Como alegamos no início, Tuana é um nome saliente que representa a continuidade 

fecunda da literatura acadêmica sobre o feminismo. Pertence à importante agremiação de 
mulheres que decidiram pôr na alça de mira o âmbito da produção de conhecimento científico, 
para examinar ali a ocorrência de condicionamentos socioculturais. A exemplo, então, de 
suas congêneres, Tuana diagnostica uma série de manifestações claramente impugnantes do 
feminino, em casos históricos bastante emblemáticos. E o faz como uma filósofa muito atenta à 
dimensão política da epistemologia das ciências – especialmente, as biológicas.

Neste sentido, ela prossegue uma linha analítica bem sintonizada com a que definiram 
nomes muito representativos na filosofia feminista da ciência, tais como Harding e Longino, 
por exemplo. Entendemos que cabe aqui demonstrar o quanto nossa personagem replica 
perspectivas estabelecidas por essas pioneiras, bem como o quanto ela oferece outras leituras 
(ou elege outros aspectos) para desenvolver seus estudos críticos sobre o pensamento científico. 
Vejamos alguns pontos.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

9

Harding (1986), em seu clássico livro The Science Question in Feminism, desenvolve 
um raciocínio ratificado por Tuana: devem ser foco de escrutínio crítico as razões por trás da 
definição e seleção dos problemas das ciências biológicas e sociais. Afinal, quem decide quais 
fenômenos do mundo “precisam de explicação”? Essa definição estaria, na realidade, atrelada 
aos anseios e expectativas dos homens – agentes que concentraram o poder de determinar 
aquilo que é instigante para as pesquisas científicas. Por conseguinte, há uma sintonia clara 
entre as visões de “bad science” em Tuana e em Harding, pois, para esta, foi abusivo da parte 
da ciência ter inferido como universalmente relevante o que era significativo apenas para os 
homens, “deixando sem explicação muitas coisas que as mulheres consideram problemáticas” 
(HARDING, 1986, p. 22). E, como vimos, em Coming to Understand (2004) é verificada essa 
ponderação quanto aos reflexos no plano das necessidades das mulheres: as explicações 
promovidas pelos cientistas fatalmente as apagaram ou distorceram – o que traduz a operação 
de “epistemologies of ignorance” (TUANA, 2004, p. 196).

Outra consideração de relevo que já havia aparecido em textos de Harding é revalidada 
por Tuana. Em Is There a Feminist Method?, de 1987, Harding trabalha uma das questões mais 
controversas no debate feminista em teoria da ciência: se haveria um “método” especialmente 
feminista para as investigações científicas. Este vem a ser um ponto de afinidade entre as 
autoras. Ambas, de fato, tendem a discordar da ideia-chave de um “distinctive feminist method 
of inquiry” (HARDING, 1987, p. 1); contudo, Tuana faz uma apreciação um pouco diferente. 
Enquanto Harding não parece tão convicta de que um método feminista consiga reunir 
pressupostos específicos, implacavelmente desafiadores das metodologias tradicionais, em The 
Values of Science, Tuana (1995) nega essa possibilidade por uma via indireta: nossa personagem 
prefere destacar a necessidade de garantir uma “multiplicidade de sentidos” a fim de desenhar 
o melhor processo de produção de conhecimento. Ou seja, sua leitura é diferenciada neste 
detalhe de apregoar um procedimento cuja racionalidade subjacente, para efeito de consertar 
relatos parciais e distorcidos, precisa realmente deixar de ser “androcentric”, mas nem por isso 
passar a ser “gynocentric” (TUANA, 1995, p. 449).

Quanto a Longino, dentre suas vastas contribuições à epistemologia feminista, encontramos 
o exame de uma das perspectivas do problema escalar indivíduo/coletividade. Para ela, foi uma 
vitória das análises feministas a demonstração do caráter ilusório do individualismo. Ela se refere 
à reflexão que fizeram sobre a interdependência dos seres humanos dentro de uma estrutura 
de interação social – justamente o fator que devia ser escrutinado. Essa avaliação de que uma 
construção crítica do conhecimento pressupõe, na realidade, a intersubjetividade – quer dizer, 
ela só faz sentido em “contexto de múltiplas subjetividades” ou com a “minimização máxima da 
preferência subjetiva” (LONGINO, 1990a, p. 152) –, é confirmada por Tuana (1995) em The Values 
of Science. Nos referimos ao fato de que também nossa personagem se posiciona contra a 
prevalência de interesses idiossincráticos. Estes têm de ser excluídos do corpo do conhecimento 
científico através de um novo tipo de objetividade. A nova objetividade minimizaria a preferência 
de uns, assegurando a inclusão de outras perspectivas que se provassem socialmente relevantes 
para a comunidade como um todo. E isso se harmoniza com a ideia de que um “intercâmbio 
crítico entre as comunidades” precisa constituir-se em valor inerente à ciência (TUANA, 1995, p. 
459).

Esse ponto específico remete a uma apreciação análoga, feita por Longino em outro 
texto seu – ponderação esta reafirmada também, depois, por Tuana. Trata-se do elogio ao fato 
de que o feminismo foi muito efetivo em diagnosticar (e condenar) o falso compromisso com 
um modelo de ciência livre de valores. Da revelação que feministas fizeram dos preconceitos 
masculinos dentro e fora da prática científica, demonstrando como isso violava as próprias 
regras que o discurso da neutralidade dizia serem fundamentais. O importante aqui é detectar o 
nível de consonância entre as duas autoras: para Longino (1990b), os métodos científicos “não 
podem garantir a independência de valores contextuais”; eles não têm como ser esvaziados de 
“interpretative frameworks” (LONGINO, 1990b, p. 191). Para Tuana (1993), de modo semelhante, 
não é o caso eliminar um viés por ventura identificado. Deve-se, isto sim, procurar expandir o 
escopo de interpretações até que se construam explicações mais apropriadas (porque menos 
limitadoras). Essa concordância está visível em The Less Noble Sex, quando nossa personagem 
aborda a baixa ocorrência de “uma visão de complementaridade em vez de inferioridade” 
(TUANA, 1993, p. 82), explicando a grande resistência em admitir que a sensibilidade (e, 
inclusive, inclinações de ordem passional) desempenhou um papel constituinte em formas de 
conhecimento que foram e são valorosas na história da sociedade.

O pensamento da fi lósofa reverberado em outras geografi as
Cabe destacar a difusão internacional do pensamento crítico de nossa personagem. E, 

de fato, verifica-se a menção a seus escritos epistemológicos em muitas produções acadêmicas 
multidisciplinares. Inclusive na América Latina. Vejamos uma amostra dessas ocorrências.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

10

No Brasil, Tuana pode ser encontrada referida em dissertações, artigos e livros. Jovens 
pesquisadoras nordestinas, por exemplo, tendo interagido com textos da norte-americana, 
souberam capturar dali alguns pontos relevantes para suas respectivas investigações. Hemilly 
Cerqueira Souza (2017), professora de Biologia, em seu Mestrado defendido junto ao famoso 
Programa de Pós-Graduação em Ensino, Filosofia e História das Ciências da Universidade Federal da 
Bahia, menciona o papel da autora no combate a versões explicativas baseadas em determinismo 
biológico e na demonstração da ignorância que reinou nas pesquisas sobre “a saúde e corpo 
feminino” (SOUZA, 2017, p. 30). Clarissa Mendes Gonçalves (2020), socióloga pernambucana com 
experiência nos estudos sobre epistemologia e autoritarismo, em artigo, se refere à Tuana como 
uma autora que critica a concepção de que existiriam sujeitos mais capacitados a lidar com 
discussões científicas. Concepção essa bastante omissa, pois ela não indaga se a impressão 
poderia ser, na verdade, efeito de uma “agenda epistêmica” já predefinida por quem possui força 
de influência no grupo social (GONÇALVES, 2020, p. 8). E a filósofa paraibana Eduarda Calado 
Barbosa (2023), estudiosa do impacto do feminismo nas filosofias analítica e da linguagem, é 
organizadora de uma recente coletânea de textos, com o propósito de divulgar contribuições 
transformadoras para a “superação do sexismo” no campo filosófico – textos estes que fazem 
frequente referência a publicações de Tuana (BARBOSA, 2023, p. 13).

Também encontramos menção à Tuana em trabalhos de acadêmicas de outros países 
latino-americanos. A filósofa feminista Norma Blazquez-Graf (2012), investigadora de um centro 
de pesquisa mexicano sobre ciências e humanidades, se baseia justamente na autora para 
desenvolver, em um capítulo de livro, a ideia de que a crítica feminista, na verdade, deve 
ser usada não para defender o privilégio epistêmico das mulheres, e sim para esclarecer que 
toda reivindicação de conhecimento precisa encontrar espaço de manifestação. E daí a 
importância de se fomentar a “pluralidad de perspectivas” (BLAZQUEZ-GRAF, 2012, p. 34). Na 
mesma linha interpretativa, María Urbina-Gutiérrez (2018), socióloga venezuelana especialista 
no tema mulheres e ciências, em artigo sobre epistemologia feminista, também menciona Tuana 
a propósito desse raciocínio. Como grupos individuais não logram obter, por si, um padrão 
abstrato de universalidade (e isso tem a ver com a dificuldade de se desvencilharem de certas 
limitações impostas pelo contexto), faz-se necessário instituir um regime de “confrontación de 
distintas subjetividades” (URBINA-GUTIÉRREZ, 2018, p. 61). Sendo assim, uma vez estabelecida a 
abertura à crítica, poderíamos alcançar a tão almejada objetividade – que deve seguir sendo 
um projeto tanto de homens, quanto de mulheres.

Por fim, um terceiro caso ilustrativo é o de Diana Maffía, filósofa fundadora da rede 
argentina de estudos de gênero, ciência e tecnologia. Em artigo em que trata do tema resistência, 
Maffía (2018) emprega o conceito desenvolvido por Tuana – “epistemología de la ignorancia” 
– para enfatizar que, por força de preconceitos ou de interesses deliberados, foi relegada ao 
esquecimento uma série de conhecimentos não hegemônicos (MAFFÍA, 2018, p. 115).

Considerações fi nais
A ideia da primazia do homem na sociedade é uma construção sociocultural com amplo 

lastro histórico no imaginário das sociedades ocidentais. O quanto já teríamos consertado isso 
no cenário contemporâneo?

Os estudos mais atualizados, que souberam coordenar de forma crítica a filosofia e a 
história das ciências, nos advertem sobre o poder dos sistemas de crença no desenvolvimento de 
táticas de autopreservação. A ancoragem das ideias às épocas em que viveram os produtores 
de saberes científicos condicionou fortemente a reprodução de certos valores – e a ponto de 
uma impressão eventual de progresso ter podido, na realidade, mascarar a astúcia estratégica: 
com o tempo, o sistema de crenças soube desenhar esquemas mais formalizados (por exemplo, 
em terminologia biológica), os quais encapsulavam ainda a ideia de subalternidade da mulher.

É claro que os padrões de crenças sexistas são complexos e afetam de forma profunda, 
mas diferenciada, a prática e a linguagem científicas. Assim, embora tentador, devemos 
escapar às armadilhas reducionistas. Dizer simplesmente “a ciência contemporânea é sexista” 
pode conter um tipo de componente ideológico que vimos ter sido letal para a causa da 
“objetividade” tão propalada no passado. Por isso mesmo, Tuana preconiza que se busque 
inquirir, sempre e em toda circunstância, o pano de fundo das esquematizações teóricas, a fim 
de desencobrir e sanar os imaginários que lhes sejam subjacentes. Ou seja, o remédio mais ideal 
seria uma atenção sistemática aos vieses e seus efeitos; sem que isso, contudo, se transforme em 
uma espécie de policiamento pré-julgador.

Acontece que, depois do tanto que a epistemologia feminista nos revelou, saberíamos 
discernir o sutil descompasso entre análise crítica e pré-juízo censor? Este parece ser um desafio 
intelectual que o pensamento feminista mesmo nos legou. Mas que podemos suplantar a partir 
dos próprios ensinamentos que suas autoras elaboraram.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

11

Tuana chama a atenção para o impacto que a luta feminista teve ao dar saliência aos 
grupos excluídos e trazer ao debate sistemas opressores que comprometeram os espaços de 
ocupação e de fala desses grupos. Sujeitos apartados das decisões não só na economia do 
cotidiano, como no meio científico. Para a autora, a comunidade científica precisa ser mais 
inclusiva. Mas são necessários esforços na direção de uma nova cultura sociopolítica para que 
possamos ter uma ciência adequada para todas e todos.

Tuana observa que a prática científica esteve profundamente penetrada de preconceitos. 
Tanto que boa parte dos cientistas chegou a resistir ao acúmulo de elementos refutadores. O caso 
citado das teorias em craniologia é simbólico: elas tiveram seu maior auge justamente no período 
em que uma primeira onda feminista já se instaurava – o que, aliás, mobilizou as pesquisadoras 
engajadas em delatar noções perniciosas. Então, a linha interpretativa de Tuana vai no sentido 
de uma recomendação a que sejam demonstrados, com a devida sobriedade, os pontos que 
inviabilizam realmente a tese de conhecimento científico não influenciado por valores. Ela, dessa 
forma, dá continuidade ao cuidado que demais colegas feministas tiveram: o de desenvolver 
explicações acerca do caráter “socialmente localizado” das formas de conhecimento. Porque, 
em suma, a ciência é mesmo condicionada pelas crenças culturais e políticas de seu tempo.

Tuana é uma filósofa cuja produção intelectual é destacada por esclarecer com critério 
um fato preocupante: não importando a qualidade das evidências postas à vista de cientistas 
da evolução e da reprodução, um perenizado senso de discriminação à mulher seguiu 
endossando, na história das disciplinas biológicas, a ideia de que ela é um ser subalterno “por 
sua própria natureza”. Mas, por mais que nossa personagem centre suas análises em episódios 
que datam de séculos atrás, seria importante termos clareza do quanto os campos disciplinares 
associados à medicina e à saúde em geral afetam nossas vidas independentemente da época. 
Isto é, as ciências biológicas, por possuírem tantas extensões aplicadas, merecem a vigilância 
permanente de uma epistemologia crítica. Os problemas não estão isolados no cativeiro do 
passado. Epistemologias da ignorância podem estar soltas no presente.

Nos últimos anos, vivenciamos o contexto de uma pandemia em escala mundial e, 
intrigantemente, testemunhou-se a manifestação simultânea de movimentos anticiência 
(pautados, por exemplo, pela descrença na idoneidade dos estudos médico-farmacêuticos) e 
de defensores ardorosos dos valores científicos (exemplificados por divulgadores que garantem 
serem esses estudos cumpridores dos devidos protocolos). O que isso nos aponta?

Que seria elucidativo verificar, nesses extremos opostos, de negacionistas e de guardiões 
da ciência, não em qual das duas frentes encontram-se “mais” ou “menos” mulheres atuando – 
mesmo porque esse tenderia a ser um levantamento que estigmatiza, se equivocando de alvo 
–, mas qual pode ser hoje o teor de “ignorância” presente nas alegações apaixonadas de uns 
e de outros. Ao falar em opostos, a boa ciência, se combate o retorno de um obscurantismo 
arcaico, também não pode abrir margem ao regresso de um cientificismo positivista. Então, que 
paradigma de lucidez ilustra a coerência de se procurar, criticamente, posturas comedidas?

Bem, a epistemologia feminista, nos termos defendidos por Tuana, encarna uma proposta 
multipanorâmica que nos ajuda a divisar os (equilibrados) melhores posicionamentos.

Referências
BARBOSA, Eduarda Calado. “Introdução”. In: BARBOSA, Eduarda Calado (Org.). Textos 
selecionados de filosofia feminista. Pelotas: NEPFIL, 2023. p. 13-17.

BLAZQUEZ-GRAF, Norma. “Epistemología feminista: temas centrales”. In: BLAZQUEZ-GRAF, Norma; 
FLORES-PALACIOS, Fátima; RÍOS-EVERARDO, Maribel (Coords.). Investigación feminista: epistemología, 
metodología y representaciones sociales. Ciudad de México: UNAM, 2012. p. 21-38.

ECHEVERRÍA, Javier. Filosofía de la ciencia. Madrid: Akal, 1995.

GALAVOTTI, Maria Carla; DIEKS, Dennis; GONZALEZ, Wenceslao; HARTMANN, Stephan; UEBEL, 
Thomas; WEBER, Marcel (Eds.). New directions in the philosophy of science. Cham: Springer, 2014.

GONÇALVES, Clarissa Mendes. “Saber científico e corpos femininos: quando ignorância se 
transforma em epistemologia”. Inter-Legere, Natal, v. 3, n. 29, p. 1-28, 2020. Disponível em https://
periodicos.ufrn.br/interlegere/article/view/22031. Acesso em 06/04/2024.

HARDING, Sandra. The science question in feminism. Ithaca: Cornell University Press, 1986.

HARDING, Sandra. “Introduction: is there a feminist method?”. In: HARDING, Sandra (Ed.). Feminism 
and methodology: social science issues. Bloomington: Indiana University Press, 1987. p. 1-14.

HARDING, Sandra. Objectivity and diversity: another logic of scientific research. Chicago: The 
University of Chicago Press, 2015.



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

DANTE FLÁVIO DA COSTA REIS JÚNIOR

12

HASLANGER, Sally. “Changing the ideology and culture of philosophy: not by reason (alone)”. 
Hypatia, v. 23, n. 2, p. 210-223, 2008.

KELLER, Evelyn. Reflections on gender and science. New Haven: Yale University Press, 1985.

LONGINO, Helen. “Feminism and philosophy of science”. Journal of Social Philosophy, v. 21, n. 
2/3, p. 150-159, 1990a.

LONGINO, Helen. Science as social knowledge: values and objectivity in scientific inquiry. 
Princeton: Princeton University Press, 1990b.

LONGINO, Helen; LENNON, Kathleen. “Feminist epistemology as a local epistemology”. Proceedings 
of the Aristotelian Society: supplementary volumes, v. 71, p. 19-35, 1997.

MAFFÍA, Diana. “Disidencia sexual y epistemología de la resistência”. Avatares Filosóficos, Buenos 
Aires, n. 5, p. 103-116, 2018. Disponível em http://revistas.filo.uba.ar/index.php/avatares/article/
view/3418/2313. Acesso em 12/04/2024.

NERSESSIAN, Nancy (Ed.). The process of science: contemporary philosophical approaches to 
understanding scientific practice. Dordrecht: Kluwer, 1987.

RICHARDSON, Sarah. “Feminist philosophy of science: history, contributions, and challenges”. 
Synthese, n. 177, p. 337-362, 2010.

SOUZA, Hemilly Cerqueira. O uso de epistemologias feministas no desenvolvimento de propostas 
pedagógicas para um ensino de ciências voltado à promoção de equidade de gênero. 
2017. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Ensino, Filosofia e História das Ciências) – 
Faculdade de Educação da Universidade Federal da Bahia, Salvador.

STEVENSON, Leslie; BYERLY, Henry. The many faces of science: an introduction to scientists, values, 
and society. 2 ed. Boulder: Westview Press, 2000.

TUANA, Nancy. “The weaker seed: the sexist bias of reproductive theory”. Hypatia: special issue: 
feminism and science: part 2, v. 3, n. 1, p. 35-59, 1988.

TUANA, Nancy. The less noble sex: scientific, religious, and philosophical conceptions of woman’s 
nature. Bloomington: Indiana University Press, 1993.

TUANA, Nancy. “The values of science: empiricism from a feminist perspective”. Synthese, v. 104, 
n. 3, p. 441-461, sept. 1995.

TUANA, Nancy. “Coming to understand: orgasm and the epistemology of ignorance”. Hypatia, v. 
19, n. 1, p. 194-232, 2004.

URBINA-GUTIÉRREZ, María. “Crítica a la epistemología feminista ante el pensamiento científico 
moderno”. Revista Estudios Culturales, Naguanagua, v. 11, n. 22, p. 57-70, jul./dic. 2018. Disponível 
em http://servicio.bc.uc.edu.ve/multidisciplinarias/estudios_culturales. Acesso em 13/04/2024.

Dante Flávio da Costa Reis Júnior (dantereis@unb.br; dante.reis.jr@gmail.com) 
é licenciado em Geografia (Universidade Federal de Pelotas, 2000), mestre em Geografia 
(Universidade Estadual Paulista, 2003) e doutor em Ciências (UNICAMP, 2007). Pesquisador nas 
áreas de História, Filosofia e Ensino da Ciência Geográfica. Professor Associado 3, junto ao 
Departamento de Geografia da Universidade de Brasília, UnB (lotação desde dezembro de 
2008).



Revista Estudos Feministas, Florianópolis, 32(3): e93421
DOI: 10.1590/1806-9584-2024v32n393421

FILOSOFIA (FEMINISTA) DA CIÊNCIA: A CONTRIBUIÇÃO DE NANCY TUANA

13

COMO CITAR ESTE ARTIGO DE ACORDO COM AS NORMAS DA REVISTA

REIS JÚNIOR, Dante Flávio da Costa. “Filosofia (feminista) da ciência: a contribuição de Nancy Tuana”. Revista 
Estudos Feministas, Florianópolis, v. 32, n. 3, e793421, 2024.

CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA

Não se aplica.

FINANCIAMENTO

Não se aplica.

CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM

Não se aplica.

APROVAÇÃO DE COMITÊ DE ÉTICA EM PESQUISA

Não se aplica.

CONFLITO DE INTERESSES

Não se aplica.

LICENÇA DE USO

Este artigo está licenciado sob a Licença Creative Commons CC-BY 4.0 International. Com essa licença você 
pode compartilhar, adaptar, criar para qualquer fim, desde que atribua a autoria da obra.

HISTÓRICO

Recebido em 16/03/2023
Reapresentado em 21/04/2014
Aprovado em 17/06/2024


