
Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 264, maio-agosto/2004   77

Verena Stolke

La mujer es puro cuento:* la cultura
del género

Universidad Autónoma de Barcelona

Copyright  2004 by Revista
Estudos Feministas

RRRRResumenesumenesumenesumenesumen: El término género se tornó un atajo, en la década de los 1970s, para designar la
construcción cultural y no las bases biológicas del tratamiento desigual entre hombres y mujeres,
además de la dominación de las mujeres por los hombres. En las últimas tres décadas de
teorización feminista ese vocablo se tornó tan ubícuo como ambíguo pero, sorprendentemente,
no existe una historia semántica de sus orígenes, de sus significados, ni de los varios abordajes.
En este artículo demuestro que sexólogos y psicólogos americanos introdujeron la palabra gênero
en los años 1950s, con la intención de distinguir el sexo anatómico del género social. Esa
construcción biomédica de género es relevante para entender las dificultades epistemológicas,
en la teoría feminista, con la conección entre género y sexo. El artículo aborda tres questiones
relacionadas entre sí: 1) la costumbre, entre académicas feministas, de asociar el término género
a las diferencias sexuales; 2) el dualismo heterosexual que caracteriza la noción médica original
de género social y que persiste en gran parte de la teoría feminista, hasta fines de los años
1980s; y 3) la indisputada dicotomía cartesiana entre naturaleza y cultura que permanece como
un hilván en las controversias sobre sexo y género. Este artículo, inevitablemente, no es conclusivo.
Como sugiero, avances de la biotecnología pueden abrir nuevos panoramas en relación al
dilema antropológico fundamental de conciliar la cultura con la naturaleza.
PPPPPalabras clavesalabras clavesalabras clavesalabras clavesalabras claves: sexo y género, naturaleza y cultura.

La coustume est une seconde nature qui destruit la première.
Mais qu’est que nature, pourquoy la coustume n’est elle pas

naturelle? J’ai grand peur que cette nature ne suit elle-mesme
qu’une première coustume, comme la coustume est una

seconde nature.
 Blaise Pascal, Pensée, 1670.1

No se nace sino que se deviene mujer.
Simone de Beauvoir

El despliegue de la sexualidad...establece esta noción de sexo.
 Michel Foucault

* He tomado prestado este irónico
título de uno de los libros de la
antropóloga y linguista nica-
ragüense Milagros Palma titulado
La mujer es puro cuento (PALMA,
1996), una recopilación de mitos
que son una muestra clara de la
forma de perpetuarse del poder
masculino a través de la
transmisión de valores e imágenes
que hacen de ella una creación
puramente arbitraria.
1     PASCAL, Blaise. Pensée. Paris:
Lemerre, 1877. v. I, p. 96 (citado
en LÉVI-STRAUSS, 1984, p. 19).



VERENA STOLCKE

78  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

IntroducciónIntroducciónIntroducciónIntroducciónIntroducción

Una buena ocasión para recapitular la historia de
un concepto se ofrece cuando éste entra en crisis.2 La crisis
del concepto de género tiene mucho que ver con la crisis
actual de las teorías sociales clásicas, y en particular de
las nociones de cultura, naturaleza y sociedad. Las nociones
de género y de cultura son hoy tan ubicuas como
ambiguas. Se han convertido en palabras percha, una
especie de comodines que se emplean con intenciones y
significados de lo mas diversos. En los años 1970s las
académicas feministas escogieron el término género
precisamente para hacer hincapié en que la desigualdad
y la opresión de las mujeres en relación con los hombres
no dependen de las diferencias de sexo biológico propios
de la especie humana. Las relaciones de género son
fenómenos socio-culturales que estructuran la perpetuación
de la vida humana en sociedad de modo tan fundamental
y enigmático como, por ejemplo los sistemas de parentesco.
Una historia del concepto de género implica y refleja, por
lo tanto, la concepción cambiante de la cultura en relación
a la naturaleza.

La energía creativa de la antropología emana de la
tensión entre dos tipos de exigencias: por un lado nos
ocupamos de seres humanos universales y, por otro, de
realidades culturales particulares. Tradicionalmente, la
antropología socio-cultural se ha basado en la idea de que
una clara línea divisoria separa al mundo de la cultura
humana del resto del mundo vivo. La biología y otras
disciplinas afines explicarían aquella dimensión de nuestra
condición humana que nos asemeja a otros animales. Pero
nuestra capacidad para el aprendizaje, para comunicarnos
mediante el lenguaje y de interpretar el mundo en que
vivimos dotándolo de significados simbólicos nos ha
permitido trascender las limitaciones que nos impone
nuestra naturaleza animal biológica para alcanzar esa
condición humana flexible y adaptable única. La noción
de cultura se desarrolló en la pugna intelectual de las
ciencias sociales contra los intentos por parte de las ciencias
naturales de atribuir la conducta y la variedad humanas
exclusivamente a factores biológicos, es decir, naturales.3

El término género ha sido clave en la teoría y política
feministas desde los años 1970s en su combate contra el
sentido común sexista y androcéntrico que prevalece en
la sociedad y en la academia occidentales. Se trataba de
demostrar que “la biología no es destino” sino que las
identidades socio-simbólicas que se asignan a las mujeres
en sus relaciones con los hombres en la organización de la
vida en sociedad, al ser culturales, son variables y, por lo

2 Silvia TUBERT, 2003.

3 Alan BARNARD y Jonathan
SPENCER, 1998, p. 393 et seq.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   79

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

tanto, aptas de ser transformadas. Los debates
epistemológicos que provocará el concepto de género
estarán vinculados a la oposición convencional entre
naturaleza y cultura, que las teóricas feministas acabarán
por trascender.4

Marcel Mauss ya había mostrado, en su artículo
clásico de 1938, que la concepción de la persona era
sólo en apariencia evidente y natural. Era en realidad un
artefacto de una larga y diversa historia social. Al ser
constituida por las fuerzas que ejerce la sociedad y estar
estrechamente vinculada con la organización social, la
categoría de persona era moral y jurídica y por lo tanto
variable según el contexto socio-cultural.5 La frontera entre
lo material y lo cultural se quiebra analíticamente a partir
de Mauss y Lévi-Strauss resume la idea de que la diversidad
cultural es consubstancial con la condición humana en su
célebre frase “la cultura es la naturaleza humana”. En la
antropología prevalecerá, no obstante, otra concepción
liberal de la cultura según la cual los individuos son
portadores de rasgos culturales que se imponen a ellos
distinguiéndolos unos de los otros.6

Mauss se inspiró en el análisis sociológico de las
representaciones y clasificaciones sociales iniciado por
Durkheim y anticipó así lo que hoy se entiende por la
desconstrucción de categorías sociales básicas tales como
el individuo, las técnicas corporales, incluso el sexo.7 Pero
la “pequeña diferencia” – como Alice Schwarzer ironizó la
diferencia entre mujeres y hombres en los años 1960s – y
sus grandes consecuencias socio-políticas, brillaron, no
obstante, por su ausencia en todas las tradiciones
antropológicas.8 Los antropólogos centraron sus análisis en
la persona, el individuo, sobre-entendidos como categorías
socio-culturales universales, mientras que las mujeres, si
acaso aparecían, lo hacían no como personas sino apenas
en tanto que destinadas inevitablemente a ser esposas,
hermanas, hijas intercambiadas por sus hombres como es,
por ejemplo, el caso en la abundante bibliografía que
generó la pasión antropológica por el estudio de los
sistemas de parentesco. Serán las militantes feministas y
sus denuncias de la opresión y discriminación de las mujeres
y las revisiones históricas, etnográficas y teóricas de las
investigadoras feministas quienes a lo largo de las siguientes
cuatro décadas se encargarán de demostrar que no sólo
el hombre es una invención, también lo es la mujer.

Historia de una relaciónHistoria de una relaciónHistoria de una relaciónHistoria de una relaciónHistoria de una relación

La trayectoria teórica feminista es singular pues es
la historia de una estrecha relación entre un movimiento

4 Cabe destacar que en las
etnografías indígenistas que
relativizan el dualismo cartesiano
occidental suele prestarse escasa
atención a las implicaciones que
tienen distintas concepciones
acerca de los seres humanos en
relación al mundo animal, p.ej.,
para las concepciones de la
reproducción y las relaciones de
las mujeres con los hombres. Ver
al respecto Philippe DESCOLA y
Gísli PÁLSSON, 1996.
5 MAUSS, 1938.

7 Michael CARRITHERS, Steven
COLLINS y Steven LUKES, 1985.

6 Carlos FRADE, 2002, p. 34-35.

8 Una excepción es el artículo
igualmente clásico de Robert
HERTZ, 1960, Death and the right
hand en que el autor analisa las
clasificaciones simbólicas
dualistas en relación con las
características del cuerpo
humano y sus implicaciones para
la clasificación de hombres/
esposos y mujeres/esposas y sus
valores relativos.



VERENA STOLCKE

80  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

político de emancipación personal y colectivo y una labor
teórica inspirada por el afán de identificar las raíces de la
opresión y el trato desigual de las mujeres como
herramientas de la lucha liberadora.9

El movimiento feminista de la “segunda ola” tuvo sus
orígenes en los agitados años 1960s. En un inicio fueron
mujeres de clase media quienes se pusieron en movimiento.
En EEUU le siguió a la tenebrosa década de las
persecuciones macartistas de la izquierda en plena guerra
fría, la lucha estudiantil por la libertad de expresión y contra
la guerra en Vietnam10 y el movimiento por lo derechos
civiles de la población negra. Este fue el caldo de cultivo
político en que nació el movimiento feminista. Las mujeres
que habían trabajado en la industria militar pero fueron re-
domesticadas cuando los soldados regresaron de la gran
guerra, estudiantes universitarias, mujeres que tenían hij@s
en edad escolar, las que al casarse habían abandonado
sus estudios o su profesión, decidieron compaginar el
matrimonio con una carrera profesional o volver a trabajar
fuera del hogar, pero descubrieron que la tan celebrada
igualdad de oportunidades era un triste engaño. El reparto
equitativo del trabajo doméstico con sus compañeros resultó
ilusorio. Las mujeres además sólo conseguían empleos
temporales de segundo orden, como secretarias,
enfermeras, es decir, de cuidadoras y asistentes, sin
posibilidades de promoción y por la mitad del sueldo de
los hombres y eran despedidas cuando quedaban
embarazadas. El libro de Betty Friedan, su denuncia de La
mística de la feminidad, que vio la luz en 1963, fue como
agua de mayo para los sueños de todos estas mujeres. En
poco tiempo el libro había vendido mas de tres millones
de ejemplares. Las múltiples discriminaciones de las mujeres
comenzarían a cambiar cuando un año después de la
célebre marcha sobre Washington en apoyo de la
población negra, en 1964, el gobierno demócrata de
Lyndon Johnson forzó la aprobación de la Ley de Derechos
Civiles de los negros que no sólo prohibía la discriminación
por razón de raza sino, inesperadamente, también de
sexo.11 Ahora, una ley por si sola no hace un verano. Ante
la oposición cerrada de los sindicatos, los empresarios y
los organismos oficiales contra la prohibición de la
discriminación por razón de sexo, un grupo de mujeres
profesionales entre las que destacó Betty Friedan, en 1966
fundó NOW (National Organization of Women), la mayor
organización feminista independiente en EEUU.12 Estas
mujeres no pretendían una revolución política ni sexual. Su
objetivo era la igualdad de derechos de las mujeres con
los hombres en todos los ámbitos sociales. En contraste con
estos inicios liberales del movimiento feminista en EEUU, en

9 Henrietta L. MOORE, 1996.

10 Surgieron dos organizaciones
de estudiantes: Students for a
Democratic Society (Estudiantes
por una sociedad democrática)
y Student Nonviolent Coordinating
Committee (Comité cordinador
de estudiantes no violentos) cuyas
masivas movilizaciones eventual-
mente lograron que el gobierno
de EEUU se aveniera a negociar
el fin de la guerra del Vietnam.

11 Betty FRIEDAN, 1963. La
incorporación en la ley de la
discriminación por razón de sexo
se debió a una maniobra política
racista masculina fallida. Para
echar abajo la propuesta de ley
anti-racista un congresista
segregacionista de Virginia
propuso incorporar la discri-
minación por razón de sexo
confiando en que los congresistas
votaría en su contra. Pero los
línderes del congreso se dieron
cuenta de que los tiempos ya no
estaban para desafiar a las
mujeres (FRIEDAN, 2003, cap. 6).
12 Pero no hay que olvidar otras
luchadoras feministas anteriores
mas radicales. La anarquista
Emma Goldman (1869-1940), por
ejemplo, no compartía la
convicción de sus compañeros
de que la sociedad nueva
resolvería la situación de las
mujeres pues las condiciones de
éstas eran distintas y tenían
causas específicas. En 1897
Goldman escribía: “Yo exigo la
independencia de la mujer, su
derecho a mantenerse a si
misma; a amar a quien ella
quisiese o a tantos como ella
desease” (GOLDMAN, 1897).



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   81

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

Inglaterra, en cambio, fueron feministas de la nueva
izquierda, quienes se rebelaron contra la ausencia
sistemática de las mujeres en la práctica y teoría
revolucionarias de sus colegas masculinos. Estas feministas
socialistas impulsaron el movimiento por la liberación
política y sexual de las mujeres que trascendió las
campañas por la igualdad de derechos e inauguraron una
revisión feminista de las teorías socialistas.13 La primera
Conferencia Mundial de la Mujer que la ONU convocó en
la ciudad de México en 1975 en respuesta a las demandas
de las mujeres, significó la mundialización del movimiento
feminista. En España la primera Conferencia Mundial
coincidió con la muerte de Franco, lo que dio un impulso
adicional a la organización de las mujeres.

La lucha política organizada contra la discriminación
de las mujeres en el mercado de trabajo, su opresión sexual,
planteó desafíos teóricos. Mientras que las feministas
proclamábamos y practicábamos “lo personal es político”,
las académicas del movimiento desafiaron el “poder
androcéntrico del saber” desmitificando lo que Foucault
llamaría el “biopoder”, es decir, la carga ideológica de
todas aquellas doctrinas que atribuían la subordinación de
las mujeres a su naturaleza bio-sexual, y las graves
deficiencias epistemológicas y teóricas de la ciencia
tradicional por haber hecho caso omiso del papel y de las
actividades de las mujeres en la historia y en la sociedad.

El desarrollo de la crítica teórica feminista no siempre
fue rectilíneo ni sosegado y progresivo. Desde un inicio hubo
desacuerdos acerca de las raíces de la desigualdad de las
mujeres suscitados por percepciones divergentes respecto
a su relación con el orden socio-político e incluso a la propia
condición humana, atrapada entre la cultura y la naturaleza,
a que aludí al principio. La diversidad de inquietudes y
experiencias vividas por mujeres junto con distintos intereses
y posturas socio-políticas, por un lado, se reflejaron en
proyectos políticos desencontrados. Por otro, surgieron
controversias teórico-políticas acerca del “por qué de las
mujeres” debido a la persistente dificultad de comprender
las diversas experiencias de las mujeres en relación a los
hombres, sin caer ni en relativismos que desarman, ni en
viejos, nuevos esencialismos que paralizan.14

Antecedentes: diferencias y desigualdadesAntecedentes: diferencias y desigualdadesAntecedentes: diferencias y desigualdadesAntecedentes: diferencias y desigualdadesAntecedentes: diferencias y desigualdades
sexualessexualessexualessexualessexuales

Simone de Beauvoir fue quien en su libro clásico El
segundo sexo (1949), introdujo la idea feminista moderna
de que “no se nace sino que se deviene mujer”. De Beauvoir
nos enseñó que la opresión de la mujer no se debe a

13 Un texto clave fue el artículo de
Juliet Mitchell, “Women: The
longest revolution” que se
convirtió en un texto fundacional
del movimiento (MITCHELL,
1966a). Ver también el libro de
Mitchell que lleva el mismo título,
Women: The longest revolution.
Essays in feminism, literature and
psychoanalysis (MITCHELL, 1966b).

14 Por esencialismo se entiende
aquella doctrina que niega la
temporalidad al atribuir una
ontología primordial e inmutable
a los que son productos históricos
de la acción humana.



VERENA STOLCKE

82  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

factores biológicos, psicológicos o económicos sino que
ella fundió la explicación económica y “reproductiva” en
una interpretación psicológica de ambas. A lo largo de la
historia la mujer había sido construida como el “segundo
sexo”, “la otra” del hombre. Esa ordenación jerárquica era
un invento patriarcal para legitimar la autoridad masculina.
El hombre era la medida de todas las cosas pues “la
humanidad es masculina y el hombre define a la mujer no
en si misma sino en relación al hombre... Él es el sujeto, él
es lo absoluto – ella es la otra”.15

Margaret Mead, en sus investigaciones etnográficos
de los años 1920s y 1930s en particular en Samoa y Nueva
Guinea, ya había puesto en entredicho la visión sexista
biologista que prevalecía en las ciencias sociales en EEUU
según la cual la división sexual del trabajo en la familia
moderna se debía a la diferencia innata entre el
comportamiento instrumental (público, productivo) de los
hombres y expresivo de las mujeres. En su estudio
comparativo Sex and Temperament in Three Primitive
Societies Mead había introducido ya en 1935 la idea
revolucionaria de que, por ser la especie humana
enormemente maleable, los papeles y las conductas
sexuales varían según los contextos socio-culturales.16 Y en
una comparación de las concepciones acerca de lo que
significaba ser mujer y hombre en siete sociedades del
Pacífico Sur, con las ideas que prevalecían en la sociedad
estadounidense contemporáneo, Mead escribía en 1949:

Cada una de estas tribus (en Nueva Guinea) tiene, como
toda sociedad humana, el elemento de la diferencia
sexual para usarlo como tema en el argumento de la
vida social y cada uno de estos pueblos ha desarrollado
esta diferencia diferentemente. Al comparar la forma
en que han dramatizado la diferencia sexual, es posible
ampliar nuestros conocimientos sobre cuales elementos
son construcciones sociales, originariamente irrelevantes
respecto a los hechos biológicos de sexo-género.17

Aquí aparece por primera vez el término género
aunque de modo poco claro. Los mensajes feministas de
Simone de Beauvoir y de Margaret Mead pasaron, no
obstante, desapercibidos hasta que surge el movimiento
feminista internacional.

Cuando, hacia fines de los 1960s, las académicas
feministas comenzaron a investigar las raíces de la
condición de las mujeres como “segundo sexo”, fijaron su
mira en la antropología como fuente de información acerca
de las circunstancias, experiencias y representaciones
femeninas en contextos sociales, políticos y económicos
diversos, buscando además evidencia sobre sistemas socio-
políticos igualitarios.18 A mediados de los años 1970s ven la

15 BEAUVOIR, 1989, p. xxii.

16 MEAD, 1935.

17 MEAD, 1949.

18 Francis PINE, 1998.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   83

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

luz dos volúmenes pioneros coordinados por antropólogas:
Toward an Anthropology of Women y Woman, Culture and
Society.19 Estas antropólogas feministas, algunas de ellas
militaron en el movimiento estudiantil en EEUU,20 se
propusieron crear una “antropología de las mujeres” para
someter a la crítica feminista los modelos androcéntricos
convencionales en la disciplina. Esta “antropología de las
mujeres” se volcó a escuchar las voces silenciadas de las
mujeres,21 y prestó especial atención a los dominios y las
actividades de las mujeres y las representaciones simbólicas
de la feminidad. Su objetivo primordial fue hallar y teorizar
los orígenes de la subordinación de las mujeres aunque
sus enfoques divergieron. Para las antropólogas feministas
marxistas, ni la opresión de las mujeres, ni el poder exclusivo
ejercido por los hombres eran fenómenos universales sino
que dependían de las relaciones de producción históricas.
Un orden igualitario primigenio había sido destruido cuando
surge la propiedad privada y el colonialismo.22 La corriente
estructural simbólica tampoco atribuyó el origen de las
desigualdades sexuales a los “hechos” biológicos de la
especie humana sino a pautas, esas si universales, que
organizan la experiencia social, psicológica y cultural
humanas tales como la dicotomía entre cultura y naturaleza
o entre la esfera privada y pública y los significados
simbólicos de sexo de que éstas son dotadas, y que
presumiblemente podían cambiar.23 Esa búsqueda de
orígenes presuponía una fe en verdades últimas y
esenciales. Todas estas antropólogas situaban la opresión
de las mujeres en la cultura y en la estructura social, pero
muchas de ellas acabaron replicando las tendencias
universalistas y el determinismo biológico que pretendían
superar. A pesar de sus mejores intenciones culturalistas,
en última instancia atribuían la subordinación de las mujeres
al “hecho” biológico de su papel específico en la
procreación. Las mujeres se encontraban confinadas
invariablemente al ámbito social de menor valor social al
interior de unas jerarquías universales entre las esferas
pública y doméstica, entre la cultura y la naturaleza o entre
la producción a la reproducción.24 Al proyectar sobre el
mundo su propio sentido común cultural no se percataron
de que esas dicotomías no eran en absoluto universales
sino una creación del discurso filosófico y político europeo
moderno, y que diferencias de función y actividades no
necesariamente significan desigualdad social.25

El por qué y el qué del El por qué y el qué del El por qué y el qué del El por qué y el qué del El por qué y el qué del génerogénerogénerogénerogénero

A pesar de que la categoría género ha jugado un
papel tan destacado como controvertido en el

19 Michèle Zimbalist ROSALDO y
Louise LAMPHERE, 1974; Rayna R.
REITER, 1975. Ver también Olivia
HARRIS y Kate YOUNG, 1979.
20 Según William Christian, en la
Universidad de Michigan, que era
uno de los semilleros de la
rebelión estudiantil en los años
1960s y donde él estudiaba en
la época, las estudiantes de
antropología Rayna Reiter, Jane
Schneider, Susan Harding, todas
ellas alumnas de Eric Wolf,
fundaron un grupo feminista. Ellas
vivían en “comunas” y se
convertirían mas tarde en
destacadas teóricas feministas.
21 Edwin ARDENER, 1975.
22 REITER, 1975. Ver también Elenor
LEACOCK, 1978.

23 ROSALDO y LAMPHERE, 1974;
HARRIS y YOUNG, 1979.
24 En particular, Sherry B. ORTNER,
1974; ROSALDO, 1974; y Felicity
EDHOLM, Olivia HARRIS y Kate
YOUNG, 1977. En 1980 Rosaldo
aún sostiene de un modo por
cierto rebuscado, que “al mismo
tiempo que la evidencia sobre
variaciones de conducta sugiere
que el género, menos que un
producto de nuestros cuerpos es
una forma social y de pensar,
parece bastante difícil creer que
las desigualdades sexuales no
estén arraigadas en los dictados
de un orden natural. Al menos
parecería que ciertos hechos
biológicos – el papel de las
mujeres en la reproducción y, tal
vez la fuerza masculina – han
funcionado de modo no
necesario pero universal para
formar y reproducir el domino
masculino” (ROSALDO, 1980, p.
396).
25 Carol P. MacCORMACK y Marilyn
STRATHERN, 1980.



VERENA STOLCKE

84  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

pensamiento feminista, resulta sorprendente que
carezcamos aún de una genealogía semántico-política del
concepto.26

Las antropológas que acabo de mencionar
habitualmente asumían a la mujer como sujeta de sus
investigaciones. Pretendían explicar el escaso protagonismo
y valor de la mujer en la sociedad analizando los papeles
y las deferencias sexuales desde la comparación
intercultural típica de la antropología, sin conseguir
desprenderse de supuestos biológicos etnocéntricos.

Las feministas socialistas anglosajonas, en cambio,
abordaron la condición de las mujeres en la sociedad
occidental desde la crítica política de la dominación
masculina y de las ideologías sexuales que la legitiman. La
causa de la opresión de las mujeres no estaba en ellas
mismas sino que se debía al poder ejercido por los hombres
en un entramado de relaciones políticos. Fueron estas
feministas anglosajonas quienes introdujeron el concepto
de género en su controvertido sentido actual, precisamente
para desenmascarar los difusos y tan difundidos
determinismos bio-sexuales que legitiman la dominación
masculina.

Conocer el origen de conceptos analíticos clave
ayuda a reconocer sus consecuencias epistemológicas
posteriores. La palabra género es la traducción literal de la
palabra inglesa gender. La entrada gender en las
enciclopedias de teoría feminista o simplemente omite su
origen o lo atribuye a una característica gramatical del
inglés, una lengua en la que, en contraste con las lenguas
románicas, las palabras no tienen género pero ciertas
palabras se entienden como masculinas o femeninas. Así,
según Nicholson, las feministas de lengua inglesa hicieron
extensivo el término gender a las conductas femeninas y
masculinas típicas con el fin de hacer hincapié en que
éstas, al igual que el género sobreentendido de algunas
palabras, se deben a convenciones sociales.27 Esta historia
es cuando menos incompleta.

En realidad el término gender fue introducido por la
psicología y la sexología en EEUU en los años 1950s cuando
cambió gradualmente su postura ante la transexualidad y
los intersexos. En la época la profesión médica
estadounidense rechazaba las operaciones de cambio de
sexo pero en 1952 Cristine Jorgensen de Dinamarca se
había sometido a una operación de cambio de sexo. En
EEUU se establecieron las primeras clínicas de “género” y
algunos psicoanalistas, sexólogos y médicos adoptaron el
término gender para distinguir el sexo social asignado del
sexo anatómico y solucionar así las dificultades
conceptuales y terminológicas que planteaban los

26 TUBERT, 2003; Pamela ABBOTT,
2000; Lorraine CODE, 2000.

27 Linda NICHOLSON, 1998; Joan
W. SCOTT, 1986; ABBOTT, 2000;
Michelle K. OWEN, 2000.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   85

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

intersexos, transexuales y homosexuales cuyo sexo biológico
era ambiguo al nacimiento o no coincidía con su identidad
sexual deseada o su orientación sexual.

Las feministas Kate Millett y Germaine Greer, ambas
estudiosas de literatura inglesa, parecen haber sido las
primeras en emplear la noción psicoanalítica de género
social en sus críticas políticas de las doctrinas bio-ideológicas
occidentales acerca de la subordinación de las mujeres.
Ambas compartían la convicción de que para luchar por la
liberación de las mujeres era preciso saber en primer lugar
hasta qué punto la inferioridad o dependencia de las mujeres
eran naturales y por lo tanto inalterables.

En su revolucionario libro Sexual Politics, Kate Millett,
en 1969, rechazaba como ejercicio fútil y seguramente
irrelevante el buscar los orígenes del patriarcado y
proclamaba que las relaciones entre los sexos eran
fundamentalmente políticas. Unas veces idolatradas, otras
veces tratadas con condescendencia, en la historia y cultura
occidentales las mujeres siempre han sido explotadas por
los hombres. Es decir, la suerte de las mujeres es echada por
los hombres y se debe al poder masculino. Pero, como señala
Millett, ni la endocrinología ni la genética habían conseguido
demostrar jamás que la voluntad de dominio era un rasgo
inherente al temperamento masculino ni tampoco el que
existieran diferencias intelectuales-emocionales innatas
relevantes entre hombres y mujeres. Como las distinciones
contemporáneas entre hombres y mujeres son, ademas,
primordialmente culturales, difícilmente podríamos
determinar sus orígenes físicos. Como Millett concluye con
lúcida ironía, “Seguramente no podremos saber cualesquiera
que puedan ser las diferencias ‘reales’ entre lo sexos mientras
que los sexos no sean tratados de modo diferente, es decir,
como semejantes”.28 La convicción contemporánea de que
la agresión es por naturaleza masculina y la pasividad es
femenina no son, por consiguiente, mas que
racionalizaciones patriarcales de desigualdades sociales ya
las diversas facetas de nuestras vidas que se denominan
conductas sexuales son casi por completo el resultado de
nuestro aprendizaje social.29

Germaine Greer empleó el término género en su
crítica radical de la imagen de la mujer objeto del deseo
masculino The Female Eunuch.30 Como escribía Greer, la
mujer es producto de un tipo particular de
condicionamiento social: “Lo que ocurre es que la mujer
es considerada como objeto sexual para el uso y la
apreciación de otros seres sexuados, los hombres. Su
sexualidad es al mismo tiempo negada y tergiversada al
ser representada como pasividad”.31 Es decir, la mujer es
construida como eunuca al servicio del hombre.

30 GREER, 1971.

29 MILLETT, 1977, p. 32.

28 MILLETT, 1977, p. 29.

31 GREER, 1971, p. 15.



VERENA STOLCKE

86  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

Greer usa el término género cuando somete toda la
gama de interpretaciones occidentales de los rasgos
corporales, intelectuales y emocionales atribuidos a la mujer
a un examen crítico con esperanza de que las mujeres
serán capaces de revindicar una voluntad propia para
decidir acerca de sus deseos por ellas mismas cuando se
liberen de todos esos prejuicios sexistas.

Ambas autoras citan la obra del psicoanalista
estadounidense Robert Stoller, Sex and Gender como fuente
del término gender.32 Como señalé, en la década de los
1950s psicólogos, médicos y científicos sociales enfocaron
el tratamiento de los intersexos y transexuales desde una
perspectiva nueva abogando por intervenciones quirúrgicas
para adaptar la anatomía genital de éstos o a su identidad
sexual asignada o escogida. Era la época en que, en
reacción contra los abusos del régimen Nazi de
determinismos biológicos durante la segunda gran guerra,
se generalizó la convicción de que los seres humanos son
enormemente maleables. En su libro, Stoller revisó los estudios
psicológicos y biomédico de los intersexos, transexuales y
homosexuales, es decir, de individu@s cuya anatomía genital
es ambigua al nacimiento o cuyo sexo biológico no coincide
con su identidad sexual sentida y deseada o con su
orientación sexual. Según Fraisse, fue el libro Sex and Gender
de Stoller que marcó el inicio del debate terminológico y
filosófico en torno del concepto de género en el pensamiento
feminista que aún no se ha cerrado.33

 Como apuntó Millett en Sexual Politics, de acuerdo
con Stoller y otros expertos contemporáneos, la core gender
identity (identidad de género central) se consolida tan sólo
a la edad de 18 meses. Y ni la conducta, ni los sentimientos,
el pensamiento y las fantasías están exclusivamente
determinados por la anatomía sexual. Las investigaciones
realizadas en el California Gender Identity Center habían
mostrado que en casos de “asignación errónea” de género
cuando existía una malformación genital al nacimiento,
resultaba mas fácil cambiar, mediante una intervención
quirúrgica, el sexo anatómico de un adolescente cuyo sexo
biológico era contrario a su asignación de género y su
condicionamiento social, que transformar su personalidad
y temperamento subjetivo femenino, producto de años de
socialización.34 La intención era adaptar la naturaleza sexual
a la identidad social de género.

Millett recoge la definición de Stoller del término
género:

Los diccionarios subrayan que la connotación primordial
de sexo es biológica... De acuerdo con esto, la palabra
sexo se referirá en esta obra al sexo femenino o
masculino y las partes biológicas que determinan si uno

33 Geneviève FRAISSE, 2001.

32 STOLLER, 1968.

34 MILLETT, 1977, p. 30.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   87

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

es varón o hembra; la palabra sexual se referirá a la
anatomía y la fisiología. Es evidente que sobran amplios
campos de la conducta, de los sentimientos, del
pensamiento y de las fantasías que, aunque estén
relacionados con los sexos, no tienen connotaciones
primordialmente biológicas. Emplearé el término género
para algunos de estos fenómenos psicológicos: se
puede hablar de sexo masculino o femenino, pero
también se puede hablar de masculinidad y feminidad
sin estar necesariamente suponiendo cualquier cosa
acerca de la anatomía o la fisiología. De este modo,
mientras que según el sentido común sexo y género
parecen inextricablemente relacionados, un objetivo
de este estudio será confirmar el hecho de que los dos
ámbitos (sexo y género) no están inevitablemente
vinculados en nada que se parezca a una relación de
uno a uno, sino que cada uno puede seguir caminos
bastante independientes.35

Es decir, como Stoller recalca mas adelante, “El
género es un término que tiene connotaciones psicológicas
y culturales”.36 Cabe notar que cuando Stoller distingue el
sexo biológico del género social toma como dada la
oposición entre naturaleza y cultura.

Para comprender todo el alcance teórico del
concepto de género hay que retroceder, no obstante, a
los años 1950s. John Money, especialista en el estudio de
“defectos” genitales congénitos, y sus colegas del Johns
Hopkins Medical Center de Baltimore, EEUU, fueron quienes
comenzaron a investigar los problemas de identidad y
orientación sexuales, la transexualidad y el tratamiento de
niñ@s hermafroditas y desarrollaron una teoría del
tratamiento psico-médico de los intersexos que da prioridad
al condicionamiento socio-cultural de la identidad de
género por encima del sexo biológico. Este modelo parece
persistir entre especialista médicos hasta hoy.37 Según
Money, el bebé es neutro al nacimiento en términos psico-
sexuales. El desarrollo de su orientación psico-sexual
depende del aspecto de los genitales externos que el bebé
observa cuando mira hacia abajo. Cualquier bebé puede
ser transformado en niño o niña con tal de que sus genitales
tengan la apariencia “adecuada”, independientemente
de lo que indiquen sus cromosomas, sus hormonas, sus
genes. Aunque su intención fuese humanitaria, un ejemplo
trágico de la convicción freudiana de que el sano desarrollo
psicológico de un niño o niña depende esencialmente de
que posea o no un pene, fue la decisión de Money de
convertir la anatomía genital de un niño que había perdido
su pene por un error biomédico cometido durante su
circuncisión, en la de una niña.38

37 Suzanne KESSLER, 1990.

36 MILLETT, 1977, p. 30.

35 MILLETT, 1977, p. 29.

38 John COLAPINTO, 1997.



VERENA STOLCKE

88  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

Aunque pueda parecer a primera vista que los
expertos tratasen simplemente de adaptar la anatomía
sexual de una persona a su género asignado, en el
diagnóstico de los intersexos se infiltran ideales culturales
que están basados en el modelo bio-sexual dualista e
incluso supuestos con respecto en especial a los genitales
“normales” del varón. En la asignación del género del recién
nacido se suelen emplear dos tipos de indicadores, uno
biológico y otro cultural, a saber, el análisis cromosómico,
por un lado, y no cualquier pene sino el tamaño
“adecuado” del mismo, por el otro. En el caso de intersexos
congénitos el objetivo psico-médico consiste en
“normalizar” los genitales “anormales” mediante una
intervención quirúrgica temprana y la administración
posterior de las hormonas correspondientes. Aunque el
bebé posea el cromosoma Y si su pene es considerado
demasiado pequeño, la tendencia es a transformarlo en
femenino. Es decir, el género “normal” no depende apenas
de poseer o no un pene sino de si el pene es, además, de
un tamaño normal.39

La idea de que no existen mas de dos sexos está
profundamente arraigada en la cultura occidental y la
profesión biomédica no duda de que la identidad femenina
y masculina son las únicas opciones “naturales” para l@s
intersexos. El propio término “intersexos” revela esta
concepción cultural dualista en la medida en que su
anatomía genital es diagnosticada como ambigua relativo
a la norma sexual dualista y heterosexual.40 Estos
antecedentes bio-culturales del concepto de género se
reflejarán en los debates a que da lugar el género en las
teóricas feministas.

¿Es el género para el sexo como la cultura¿Es el género para el sexo como la cultura¿Es el género para el sexo como la cultura¿Es el género para el sexo como la cultura¿Es el género para el sexo como la cultura
es para la naturaleza?es para la naturaleza?es para la naturaleza?es para la naturaleza?es para la naturaleza?

Como indiqué, las feministas anglosajonas Millett y
Greer recurrieron al término gender procedente de la
psicología y la bio-medicina para distinguir aquello que es
construcción socio-cultural de lo que depende de la
naturaleza en las relaciones de las mujeres con los hombres.
Pero al dotar el término género de rango teórico las
feministas quisieron enfatizar además el carácter relacional
y por lo tanto político de las definiciones normativas de la
feminidad y la masculinidad. Es decir, las mujeres y los
hombres en tanto que actor@s sociales se “hacen”
recíprocamente y por consiguiente, en lugar de analizarl@s
por separado deben situarse en el entramado de las
relaciones de poder que l@s constituyen .41

39 KESSLER, 1990; Alice DREGER,
2004. La Intersex Society of North
America (Sociedad Intersexos de
América del Norte) fue fundada
en los años 1990s por la
historiadora de la medicina
Cheryl Chase y un grupo de
activistas para luchar contra la
verguenza, el secretismo y las
intervenciones quirúrgicas no
deseadas realizadas en personas
que nacen con una anatomía
genital que alguien decidió que
no correspondía a la norma
masculina o femenina. La
Conferencia Nacional de NOW
de 2001aprobó una resolución a
favor del derecho de elegir de las
niñas intersexo.
40 Anne FAUSTO-STERLING, 2004;
FAUSTO-STERLING, 2000. Cabe
señalar que Fausto-Sterling es
profesora de biología y de
estudios de la mujer en el
departamento de biología
cecular y bioquímica de la Brown
University, EEUU, es decir, que su
crítica procede de dentro del
campo biológico.
41 Pero la teoría en la práctica
puede ser otra sobre todo
cuando se trata de cuestiones de
política. La traducción del
término inglés gender a otras
lenguas planteó algunas
dificultades y y dio lugar a una
serie de deslices. En alemán, por
ejemplo, el término Geschlecht
designa indistintamente el sexo
biológico y el género social. En
castellano la traducción género
es aún mas polisémica pues
género se refiere tanto al género
humano, a una clase u orden de
determinadas cosas y al género
gramatical. A parte de los
inconvenientes políticos de ser un
término que tiene diversos
significados y ser además poco
conocido, género se prestó
fácilmente a un uso plural: los o
dos géneros. Las feministas que
pluralizan la palabra género
revelan una concepción dualista
del género, análoga al dualismo
sexual, escamoteando el
carácter político-ideológico de
las relaciones entre mujeres y
hombres. En ámbitos ajenos a la
investigación teórica no es



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   89

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

Las interpretaciones de la construcción social y/o
cultural de la relación de las mujeres con los hombres han
variado. En el empeño por evitar cualquier deslizamiento
hacia el dualismo sexual marcado por lo biológico persisten
dos dificultades analíticas relacionadas: ¿Si, como había
escrito Beauvoir, “la biología no es destino”, en base a qué
se construyen entonces los significados simbólicos culturales
diversos del ser mujer en relación con el hombre? y ¿qué
es lo que hace de las relaciones de género un principio
estructural primordial de la vida en sociedad, distinto de
otros tipos de relaciones sociales?42

La socióloga inglesa Ann Oakley ilustra estas
dificultades. En 1972 Oakley empleaba el concepto de
género en una comparación intercultural de las distintas
maneras en que hombres y mujeres son moldeados por la
vida en sociedad concluyendo que “Es cierto que todas
las sociedades utilizan el sexo biológico como criterio para
la atribución de género, pero tras este simple punto de
partida no existen culturas que estén completamente de
acuerdo sobre lo que diferencia a un género de otro”.43

Aunque Oakley haga hincapié en la variabilidad cultural
de los significados de género, al arraigarlos en la diferencia
de sexo universal acaba por emplear el concepto de
género en un sentido categórico – existen dos géneros –
replicando el dualismo sexuado heterosexual de Money y
Stoller a quienes cita.44

En su uso posterior se desvanecen los orígenes psico-
médicos del concepto de género. Los estudios de las
diferencias y de las desigualdades de género parecen
liberarse de sus referentes biológicos al asumir que no todas
las culturas representan de la misma forma la diferencia
entre los sexos y ni le atribuyen la misma importancia social.

Me interesa mencionar aquí a la antropóloga
feminista Gayle Rubin cuyo desafío temprano del dualismo
sexual heterosexual se halla en el polo opuesto del discurso
de teóricas como Oakley que estudian el género desde
una perspectiva dualista. En 1975 Rubin publica una de las
críticas mas originales y precoces de las interpretaciones
de Engels y especialmente de Lévi-Strauss y Freud relativas
a los fundamentos de la opresión de las mujeres.45 Es de
especial relevancia su crítica de Lévi-Strauss y Freud. Rubin
des-cubre que la división entre los sexos, la
incomensurabilidad entre mujeres y hombres, la
dependencia entre ell@s y la subordinación de las mujeres
son fenómenos político-sociales. Lo que Rubin denomina
el sistema de sexo/género consiste en un conjunto de
dispositivos socio-culturales, en particular los sistemas de
parentesco forjados por las reglas matrimoniales, que
transforman a las hembras y los machos, poseedor@s en

43 OAKLEY, 1977, p. 185, mi énfasis.

infrecuente, además, el empleo
de los términos género y mujer de
manera intercambiable como si
las desigualdades de género
fuesen un problema exclusivo de
las mujeres. Otra dificultad
política reside en que, al tratarse
de un concepto académico, el
término género es apenas
conocido por el común de las
mujeres, para no mencionar a los
hombres en general, de modo
que cualquier iniciativa política
requiere una pedagogía previa.
42 Nótese el paralelismo que existe
entre éstos interrogantes y
aquellos que ha suscitado el
carácter cultural de las relaciones
de parentesco.

44 OAKLEY, 1977, p. 197.

45 RUBIN, 1975.



VERENA STOLCKE

90  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

la infancia del potencial sexual humano en su totalidad,
en “mujeres” y “hombres”, dividiéndolos en dos categorías
sociales incompletas la una sin el otro. Cuando Lévi-Strauss
atribuye en Las formas elementares del parentesco el inicio
de la cultura al tabu del incesto que regula los intercambios
matrimoniales exogámicos mediante “el tráfico de mujeres”
entre líneas de descendencia, regido por sus hombres,
proscribe la homosexualidad y prescribe la
heterosexualidad. Como escribe Rubin:

el tabu del incesto presupone un tabú previo, menos
articulado, de la homosexualidad. Una prohibición de
algunas uniones heterosexuales se convierte en un tabú
de uniones no-heterosexuales. El género no es
únicamente una identificación con un sexo; exige
también que el deseo sexual sea canalizado hacia el
otro sexo.46

De modo análogo a como los sistemas de
parentesco supuestamente exigen una división heterosexual
de los sexos, en la teoría freudiana, la crisis edípica es la
fase del desarrollo psicosexual de los individuos en que
éstos asimilan las reglas y los tabúes relativos a la sexualidad
basados en la división de los sexos que a su vez constituyen
el deseo sexual heterosexual. En ambos modelos la mujer
acaba relegada a una posición estructural dependiente y
subordinada, objeto de intercambio o deseo de los hombres
e incompleta sin ellos.47

Una de las demandas del movimiento feminista fue
la libertad sexual. Pero la introducción por Rubin de la
sexualidad en la agenda feminista académica en tanto
que una dimensión de los sistemas de sexo/género que no
puede ser reducida al sexo biológico ni confinada por la
norma heterosexual, permanecerá en un segundo plano
hasta la década de los 1990s.

A inicios de los años 1980s se sofistican los análisis
feministas cuando las relaciones de género se analizan en
sus contextos históricas y culturales concretos. Aunque
algunas teóricas feministas procuran explicar la condición
de las mujeres en función de alguna actividad o
característica femenina transcultural,48 la subordinación
universal de las mujeres y la dominación de los hombres
resulta cada vez menos plausible. A medida que los sistemas
de género emergen como una dimensión de sistemas de
pensamiento mucho mas complejos el enfoque analítico
se desplaza de la conducta o las actividades de las mujeres
en relación a los hombres al género entendido como sistema
simbólico que debe ser estudiado en contextos culturales
particulares. La cuestión de y hasta qué punto el género
tiene algo que ver con el sexo queda relegada al olvido.

47 RUBIN, 1975.

46 RUBIN, 1975, p. 180.

48 Linda NICHOLSON y Nancy
FRASER, 1999.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   91

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

En un artículo de 1973, que documenta el cambio
terminológico del sexo al género, Strathern anticipa su
concepción del género como sistema simbólico. Como
Strathern escribía, “Los estudios de las diferencias de sexo,
tanto los populares como los científicos, analizan por lo
general la conexión entre los estereotipos culturales sobre
varones y hembras (género) y la base psicológica de la
discriminación (sexo)”.49 Se suele dar un proceso de
retroalimentación en una espiral de significados simbólicos.
Los componentes culturales y biológicos de los estereotipos
de género pueden servir para simbolizar otras dimensiones
de la sociedad como, por ejemplo, el valor atribuido a las
actividades femeninas relativas a las masculinas e incluso
la concepción local de la naturaleza relativa a la cultura.50

Al concebir el género como construcción simbólica o como
metáfora para tipos de acción, Strathern y otras
antropólogas contemporáneas parecen conseguir separar
las representaciones simbólicas de lo femenino y lo
masculino de los cuerpos sexuados “naturales” y de la
conducta concreta de mujeres y hombres individuales.
Desde esta perspectiva, el género en tanto que sistema de
clasificación simbólica de personas sociales es una
componente mas del entramado general de las relaciones
sociales. Como Strathern especifica en su libro clásico The
Gender of the Gift de 1988:

Yo entiendo por ‘género’ aquellas categorizaciones de
personas, de artefactos, acontecimientos, secuencias,
etc. que se inspiran en imágenes sexuales sobre los
modos en que las distinciones entre características
masculinas y femeninas configuran las ideas de
personas concretas sobre la naturaleza de relaciones
sociales.51

El punto de partida analítico ya no son las cosas
concretas que deben o no pueden hacer personas
sexuadas concretas sino el juego de clasificaciones y
distinciones simbólicas de género. Queda así en suspenso
teórico la cuestión acerca de los fundamentos – la relación
entre sexo y género – y del por qué de estas construcciones
simbólicas particulares. La insistencia en basar su
interpretación en las categorías nativas ha sido criticada,
además, por omitir las estructuras de poder y eludir el modo
cómo representaciones simbólicas o ideologías pueden
ocultar relaciones de desigualdad y explotación.

Un desarrollo político paralelo al análisis de género
como sistema simbólico se encargará de reintroducir las
experiencias concretas de mujeres concretas en contextos
de poder y desigualdad, en las teorías de género. En los
años 1970s se organizan las feministas negras en EEUU para

50 STRATHERN, 1979; STRATHERN,
1980.

49 Marilyn STRATHERN, 1979, p. 133.

51 STRATHERN, 1988, p. ix. Existe
una afinidad entre ese enfoque
simbólico y la concepción
maussiana de la persona social
a la que Strathern añade la
categoría de género.



VERENA STOLCKE

92  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

denunciar la opresión racial, sexual, heterosexual y de clase
a que están sometidas todas las mujeres negras en contraste
con sus compañeras blancas. Desencantadas con el poco
caso que habían hecho todos – el movimiento por los
derechos civiles, el nacionalismo negro, la izquierda blanca
así como el movimiento feminista de las mujeres blancas –
de su subordinación y discriminación específicas, las
mujeres negras reconocen que necesitan “desarrollar una
política que, en distinción con las mujeres blancas, es
antirracista, y, en distinción con los hombres negros y
blancos, es anti-sexista”.52 En una sociedad estructurada
por desigualdades de clase y raciales las feministas negras
tuvieron que movilizarse en dos frentes: por un lado, contra
los hombres negros que las oprimían en tanto que mujeres
y, por otro, contra el racismo de la población blanca que
las explotaba y discriminaba. Ese conflicto potencial de
lealtades fue una dificultad especial para su organización.
Al interior del movimiento negro las feministas fueron
denostadas por introducir divisiones políticas. Y aunque las
feministas blancas proclamaran que “sisterhood is powerful”
(la hermandad es poderosa) este ideal de solidaridad
feminista era una falacia pues ocultaba una miopía racial
y de clase. Las feministas blancas habían ignorado la
historia, la cultura y las condiciones de vida de las mujeres
negras, habiendo hecho poco o nada por comprender y
combatir el racismo. Sus modelos analíticos habían
enfocado exclusivamente la desigualdad de las mujeres y
los efectos del sexismo y por lo tanto eran de escasa utilidad
para aquellas mujeres sometidas a discriminaciones
raciales, de clase y sexistas. Como escribió la feminista
negra bell hooks:

Cuando las mujeres blancas ‘emancipacionistas’
definieron el trabajo remunerado como camino para
la liberación, no prestaron atención a aquellas mujeres
que son las mas explotadas en la fuerza de trabajo
americana. Si hubiesen reconocido la penuria de las
mujeres de la clase obrera, su atención se habría
desplazado de las amas de casa suburbanas que
poseían una educación superior y deseaban
incorporarse en la fuerza de trabajo de clase media o
alta. Si hubiesen prestado atención a las mujeres que
ya trabajaban y que eran explotadas como fuerza de
trabajo de reserva barata en la sociedad americana,
habrían dejado de romantizar la búsqueda de las
mujeres blancas de clase media de un empleo que les
satisficiera. Mientras que la incorporación de las mujeres
en el mercado de trabajo no impide su resistencia contra
la opresión sexista, para una gran parte de las mujeres
americanas el trabajo fuera del hogar no ha sido una
fuerza liberadora.53

52 The Combahee River Collective,
a Black Feminist Statement, 1979,
p. 363.

53 HOOKS, 1981, p. 146. Ver
también Diane K. LEWIS, 1977;
Bonnie THORNTON DILL, 1983;
Zillah R. EISENSTEIN, 1994.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   93

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

Las feministas negras introdujeron nuevos desafíos
teóricos y políticos. Las denuncias de las feministas negras
rompieron la visión indiferenciada de la identidad y
subordinación de las mujeres al demostrar que en el mundo
moderno mecanismos políticos e ideológicos moldean las
experiencias e identidades de las mujeres de modo
simultáneo aunque desigual no sólo por el hecho de ser
mujeres, sino por su condición de clase y raza. Es decir, las
desigualdades de género son racializadas y las
desigualdades socio-raciales son engendradas.

El engendramiento de las desigualdades socio-
raciales no es fruto de una simple convergencia o fusión,
de una especie de suma, de diferentes fuentes de opresión
de las mujeres sino de la intersección dinámica entre el
género, la raza y la clase en estructuras de dominación
históricas. Así Harding señalaba: “en culturas estratificadas
tanto por el género como por la raza, el género siempre
resulta ser también una categoría racial y la raza una
categoría de género”.54 ¿Pero cómo se da este proceso
de construcción recíproca entre género y raza y cuáles
son las condiciones socio-políticas que lo propician? El sexo
biológico que por pertenecer al ámbito de la naturaleza
había sido relegado por la teoría de género a un limbo
teórico, vuelve a ser tan pertinente como lo es la forma de
racionalizar la desigualdad social a través de una
concepción histórica de la relación entre naturaleza, cultura
y sociedad.

El sexo ya no es lo que eraEl sexo ya no es lo que eraEl sexo ya no es lo que eraEl sexo ya no es lo que eraEl sexo ya no es lo que era

La intersección entre género, raza y clase suscitó
cuestiones nuevas y complejas acerca de la relación entre
ideologías biológico-raciales que legitiman estructuras de
desigualdad económico-políticas y la organización de la
reproducción social, y entre el control del sexo, de los
cuerpos sexuados, de la sexualidad y las relaciones de
género. En lugar de indagar acerca la relación entre sexo
y género habría que preguntarse sobre las circunstancias
históricas en que el dualismo sexual biológico y la
sexualidad pueden tener consecuencias socio-políticas y
de género.

Resulta relevante aquí la propuesta que hacen
Yanagisako y Collier a fines de los años 1980s de disociar
analíticamente el género por completo del sexo. Cualquier
análisis de género debería comenzar por cuestionar las
raíces en última instancia biológicas de las categorías de
género no importa cuál sea su elaboración cultural
particular, en lugar de tomarlas como dadas como lo suelen
hacer tantas feministas o en sus definiciones del concepto

54 Sandra HARDING, 1986, p. 18.



VERENA STOLCKE

94  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

o por omisión. Una vez desbrozado el camino de supuestos
esencialistas habría que investigar la construcción cultural
de los significados de género y el papel que juegan éstos
en sistemas de desigualdad en contextos históricos
específicos.55 A pesar de su crítica radical de los residuos
biologistas en la noción de género, Yanagisako y Collier no
ponen en duda el dualismo sexual biológico al que relegan
al ámbito de la naturaleza. McDonald, en cambio, fue mas
sugerente al señalar, con razón, que las propias teorías
biológicas y fisiológicas y las concepciones de la naturaleza,
no dejan de ser concepciones socio-políticas históricas.56

Es decir, no se trata de echar el bebe del sexo con el agua
del baño sino de descubrir cómo éste es representado y
regulado en diferentes circunstancias históricas.57

Un ejemplo de cómo la realidad material del
dualismo sexual biológico se convierte en objeto de
dispositivos disciplinadores de la reproducción social
cuando ideologías biológicas legitiman un orden socio-
político desigual, es la investigación que realicé a principios
de los años 1970s sobre la sociedad cubana colonial. En
esta estudio antropológico-histórico de la sexualidad y el
racismo en la Cuba colonial desarrollé, a través del análisis
de las políticas y de las prácticas matrimoniales en tanto
que dispositivos socio-políticos, una explicación del racismo
como doctrina legitimadora de la desigualdad social que
asimismo permite explicar las diferentes formas de
dominación y/o disciplina socio-sexuales a que estaban
sometidas respectivamente las mujeres “de color” y las
mujeres blancas en esta sociedad esclavista. Propuse un
modelo de análisis relacional del control del sexo y de los
significados socio-simbólicos de la sexualidad y de las
jerarquías de género vinculados con los procesos de
reproducción de la desigualdad social.58 Esa lógica racial-
sexual se aplica a la sociedad colonial ibero-americana
en general a partir del siglo XVIII.59 En la sociedad colonial
la materialidad del cuerpo sexuado en particular de las
mujeres, adquirió una importancia tal que estructuró todo
su tejido socio-cultural. Los modos de clasificación y de
identificación social de una sociedad determinan la
manera como se organiza su reproducción social. El orden
socio-político colonial con su enorme desigualdad contenía
las semillas de su propia destrucción en los sectores
subalternos y en especial en la población esclava,
explotados en lo económico, sometidos en lo político y
segregados en términos racistas. Hasta el siglo XVIII el
sistema de clasificación y descalificación socio-político
colonial era teológico-moral. A raíz del surgimiento de la
filosofía natural en Europa cuando los científicos naturales
se dedicaron a estudiar de forma mas sistemática la

56 Maryon McDONALD, 1989.

55 Silvia Junko YANAGISAKO y Jane
Fishburne COLLIER, 1987, p. 32-33.

57 Thomas LAQUEUR, 1994. En un
fascinante estudio de las
representaciones cambiantes del
cuerpo humano y de la anatomía
genital-sexual desde la Grecia
clásica hasta fines del siglo XVIII
Laqueur ha mostrado que no
existe un modelo científicamente
correcto del sexo. En Europa se
divulga el modelo de los dos
sexos incomensurables durante la
ilustración (LAQUEUR, 1994).

58 Verena STOLCKE, 1992. Ver
también Ann Laura STOLER, 1995.
59 STOLCKE, 2003.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   95

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

diversidad física y cultural entre los seres humanos y el lugar
que se debía asignar a éstos en la gran cadena de los
seres, cambia el modelo de interpretación del orden en el
mundo y en la sociedad. Se desarrolla el racismo científico
y la desigualdad socio-política en la sociedad colonial
viene a ser justificada en términos biológico-raciales. A partir
de este momento la condición socio-económica de los
habitantes de las colonias y la desigualdad en general son
atribuidos a la calidad racial aventajada o deficiente innata
y por lo tanto hereditaria de éstos. Pero la sociedad colonial
no era un orden socio-económico cerrado. Desde el inicio
los conquistadores y colonizadores explotaron sexualmente
a las mujeres indígenas primero y poco después a las
esclavas africanas. Por consiguiente, las fronteras
fenotípicas entre la población autóctona, l@s esclav@s y
los europeos pronto se comenzaron a borrar y surgieron
sectores mestizos y mulatos importantes. Cuando la calidad
racial es introducido como criterio de clasificación socio-
político en el siglo XVIII, la considerable “mezcla” de la
población junto con un grado de movilidad social
ascedente de mestizos y mulatos intensificó la obsesión de
las elites blancas por su pureza racial tenida como blasón
de su preeminencia socio-política legítima. Al arraigar su
superioridad social en su genealogía impoluta en términos
socio-raciales, el matrimonio endogámico de clase y raza
se convirtió en un imperativo sine qua non para las familias
de las elites. Las buenas familias aseguraron el control de
sus matrimonios a través de una férrea disciplina de los
cuerpos sexuados de sus mujeres pues cualquier desliz
sexual de una hija podía, como decía un contemporáneo,
introducir bastardos, es decir, una prole impura, en la estirpe.
Los escarceos sexuales por lo demás frecuentes de los hijos
de buena familia con mujeres “de color” no era, en cambio,
una amenaza para la familia pues estas relaciones sexuales
no solían ser consagrados por el santo matrimonio de modo
que sus vástagos ilegítimos no podían manchar la familia.
En este contexto colonial el cuerpo sexuado y la sexualidad
en particular de las mujeres de la elite adquirieron una
extraordinaria prominencia pues ellas se eran las garantes
de la preeminencia social de sus familias. Ahora, una
prohibición sólo tiene sentido si la conducta sancionada
puede ocurrir. Toda esta parafernalia de normas
matrimoniales endogámicas, de disciplina sexual, era
necesaria pues había quienes se atrevían a sobreponerse
a las convenciones socio-raciales. En efecto, había jóvenes
parejas desiguales que impulsadas por el amor recurrían
al rapto con fines matrimoniales para vencer la oposición
paterna. La pareja confiaba en que el padre de la jóven
aceptaría el matrimonio ante el hecho consumado de la



VERENA STOLCKE

96  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

desfloración de ésta por su novio, el momento crítico del
rapto. En materia de honra y disciplina sexual la sociedad
cubana distinguía, no obstante, entre dos clases de mujeres.
Por un lado estaban las “hijas de familia”, futuras madres
de una descendencia de legítimo matrimonio endogámico
y racialmente pura cuya sexualidad era sometida al rígido
control familiar para asegurar su virginidad antes del
matrimonio y su castidad después. Y, por otro, estaban las
mujeres “de color” quienes, se suponía, carecían de una
familia merecedora de honras sociales y estaban a
constante merced de los avances sexuales de los hombres,
sobre todo blancos. Como decía un proverbio cubano de
la época “no hay tamarindo dulce ni mulata señorita”.

Sería, no obstante, tan erróneo deducir de las
dinámicas socio-raciales-sexuales en la sociedad colonial
cubana que acabo de describir que el dualismo sexual
biológico es invariablemente un fundamento del género
como lo es el suponer que las jerarquías de género se
constituyen con independencia del sexo biológico. Ni lo
uno ni lo otro es el caso. Lo que la sociedad colonial cubana
revela es que el significado socio-cultural jerárquico de los
cuerpos sexuados está en función de una concepción
genealógica biológica, es decir naturalizada, de las
identidades sociales que dotó la diferencia entre los sexos,
los cuerpos sexuados y la sexualidad de una importancia
decisiva para el orden y la estabilidad sociales.

La crítica llamada post-estructuralista, postmoderna
o desconstructivista de la ciencia y las categorías científicas
occidentales, de la representación objetiva de otros mundos
culturales, fue notablemente ciega para la cuestión de
género/sexo en sus revisiones de la historia, la cultura y la
política, aunque indirectamente influenció la manera de
enfocarla. La cultura, entendida ahora como cambiable,
abierta, híbrida, se convirtió en una noción clave y ubicua
en la crítica cultural – como p.ej. en los estudios de la cultura
negra, hispana, etc. Y este nuevo enfoque crítico, reflexivo,
de la cultura hizo hincapié en el carácter producido y político
de las diferencias, de las identidades sociales. Esta política
de la identidad convergió en cierta medida con el interés
feminista anterior por cómo las intersecciones entre clase,
raza y género redundan en experiencias de las mujeres que
son diversas, dotando su estudio además de una perspectiva
desconstructivista histórica. Surgieron así concepciones mas
complejas del género que ahora es examinado en tanto
que una dimensión entre otras del complejo tejido de las
relaciones sociales y políticas. Y la orientación sexual, además
de la clase y la raza, adquiere visibilidad en las
investigaciones feministas.60 Aunque las identidades y
diferencias socio-culturales se multiplican y se hacen mas

60 NICHOLSON y FRASER, 1999.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   97

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

fluidas, persiste, no obstante, la pregunta acerca de cómo
desentrañar aquellas diferencias con las que es construida
la opresión de las mujeres de esa multiplicidad de
identidades socio-culturales. Asi, Phillips señala:

Una cosa es estar a favor de que la heterogeneidad y
la diversidad sean incorporadas en nuestras teorías de
la igualdad y de la justicia; pero aceptar LA diferencia
y ordenar nuestro pensamiento alrededor de ella es
una cosa bien distinta. Y una cosa que esta postura me
sugiere es que, a pesar de las dificultades conceptuales
que han planteado las feministas con respecto a la
distinción entre sexo y género, continuamos precisando
desentrañar las diferencias que son inevitables y
aquellas que son escogidas, de aquellas que son
simplemente impuestas.61

Errington había intentado separar las diferencias
inevitables de aquellas impuestas cuando respondió a
Yanagisako y Collier que en lugar de abandonar por entero
el sexo debía distinguirse entre el sexo con minúscula
referido a los cuerpos biológicamente sexuados, el Sexo
con mayúscula de la construcción cultural particular de
los cuerpos sexuados, reservándose el término género para
aquello que diferentes culturas construyen a partir del sexo.62

Como consecuencia gana importancia la cultura en
relación a la naturaleza en materia de género, sexo y
sexualidad pero continua pendiente una formulación
definitiva acerca de si y qué tiene que ver la diferencia
biológica entre los sexos con la construcción socio-cultural
del género, una formulación que permita precisar las
fronteras y/o posibles intersecciones que pueden darse entre
el sexo y el género, entre la naturaleza y la cultura, en la
vida en sociedad en contextos históricos concretos.63

La crítica feminista de la ciencia recoge este desafío
político y epistemológico en los años ochenta. El enfoque
desconstructivista del género relegó el sexo biológico a
una especie de limbo, cuya relevancia para el género en
el mejor de los casos era incierta sino irrelevante y obvió
así la propia pregunta acerca de qué era el sexo, si se
trataba de un rasgo anatómico, cromosómico o hormonal
de los cuerpos sexuados. Fueron las críticas feministas
modernas de la ciencia quienes comenzaron a desafiar el
discurso científico positivista convencional según el cual el
“sexo” era un “hecho” natural y, por lo tanto, universal de la
especie humana.64 Esta crítica feminista de la ciencia se
inspiró en la conceptualización del género como disociado
del sexo pero también introdujo nuevos interrogantes
acerca de la relación entre ciencia, naturaleza y política.
La ciencia no es nunca neutra sino que la relación entre
los modelos objetivos que formulan los científicos y la

62 Shelly ERRINGTON, 1990;
MOORE, 2000.
63 Rosalind C. MORRIS, 1995, p.
568.
64 La investigación feminista en el
campo de la biología y de la
historia de la ciencia con el
objetivo de descubrir los intereses
políticos inherentes a los
procedimientos discriminatorias
que establecen la base científica
del sexo, se acumulan a partir de
los años ochenta. Algunos
ejemplos tempranos son los dos
números sobre feminismo y
ciencia de la revista Hypatia: A
Journal of Feminist Philosophy, v.
2, n. 3, otoño 1987 y v. 3, n. 1,
primavera 1988; HARDING,
Sandra. The Science Question in
Feminism. Ithaca: Cornell
University, 1986; FOX-KELLER,
Evelyn. Reflections on Gender
and Science. New Haven: Yale
University Press, 1984; HARAWAY,
Donna. “In the Beginning Was the
Word: The Genesis of Biological
Theory.” Signs: Journal of Women
in Culture and Society, v. 6, n. 2,
1981; HARAWAY, Donna. Primate
Visions. New York: Routledge,
1986; FAUSTO-STERLING, Anne.
Myths of Gender: Biological
Theories about Women and Me.
New York: Norton, 1979.

61 Anne PHILLIPS, 1992, p. 23.



VERENA STOLCKE

98  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

“realidad” natural está mediada por valores e intereses
sociales. Pero, como señaló Evelyn Fox-Keller,65 la crítica
feminista de la ciencia también heredó de los estudios
feministas las ambigüedades e inestabilidades
epistemológico-políticas con respecto al género. Si el género
no puede ser reducido al sexo ni la ciencia es y jamás será
una imagen espejo de la naturaleza, ¿cómo podemos definir
entonces el género y/o la ciencia? Así, los debates sobre el
género han oscilado entre los esencialismos y la idea de la
plasticidad infinita de la especie humana de modo análoga
a como la discusión sobre la ciencia lo ha hecho entre el
objetivismo y el relativismo. En última instancia subyace a
estas controversias el dualismo cartesiano entre cultura y
naturaleza, entre la creatividad humana y las supuestas leyes
universales de la naturaleza. Los posicionamientos a este
respecto son siempre políticos pues lo que está en juego es
el poder. La infinita proliferación postmoderna de las
diferencias, sin embargo, no ofrece una respuesta al
problema de cómo superar estos dualismos pues elimina un
término, a saber la “naturaleza”, del dualismo. Fox-Keller, en
cambio, insiste en que la naturaleza existe: “De verdad – tal
vez la única verdad que conocemos en este momento – ni
la naturaleza ni el sexo pueden ser denominados inexistentes.
Ambos persisten mas allá de la teoría como advertencias
intimidantes de nuestra mortalidad”.66 ¿Cómo navegar
entonces entre, o mejor aún, con los condicionantes de la
naturaleza y los deseos de libertad. Al menos debemos tener
siempre muy presente la afinidad humana, es decir, la
humanidad compartida, que subyace a las particularidades
y diferencias.67

Donna Haraway se distingue y a la vez complementa
el pensamiento de Fox-Keller.68 Haraway desarrolla una
crítica sistemática de las distorsiones sexistas en la zoología
y la biología así como de la biotecnología. En uno de sus
artículos clásicos69 Haraway desarrolla una propuesta
epistemológica para el problema de cómo producir un
conocimiento del mundo “real” desde la crítica feminista
de la ciencia, que pueda ser compartido por activistas
feministas. Por un lado, para Haraway la crítica de la ciencia
positiva no implica abandonar el estudio riguroso del sexo
en su tensa relación con el género pues ello significaría
perder el propio cuerpo como algo mas que una mera
página en blanco disponible para las inscripciones sociales
y científicas. Aunque tampoco se trata de contemplar el
“sexo” como simple materia prima para la construcción
social del género. Haraway rechaza el retorno a una
especie de realismo materialista. Y, por otro lado, señala
que la crítica de la ciencia no se debe limitar a desmitificar
el carácter subjetivo y la contingencia histórica del

66 FOX-KELLER, 1987, p. 43.

68 Donna Haraway se formó en
zoología y filosofía y también se
dedica a la historia y filosofía de
la ciencia.
69 HARAWAY, 1988.

67 FOX-KELLER, 1987.

65 Cabe señalar aquí que
bastantes feministas críticas de la
ciencia provienen de las ciencias
exactas y las ciencias de la vida
y poseen así amplios conoci-
mientos epistemológicos e
históricos que hacen que sus
formulaciones trasciendan por lo
general las teorías conspiratorias
características de lo que se ha
venido llamando la guerra de la
ciencia. Evelyn Fox-Keller, en
efecto, se formó en física teórica,
investigó sobre la interfase entre
física y biología y ahora se
dedica a la historia y filosofía de
la biología del desarrollo.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   99

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

conocimiento sino que ha de enfrentar simultáneamente
la cuestión acerca del lugar socio-político desde el que se
realiza la crítica de la ciencia. No se trata de procurar una
nueva objetividad sino reconocer que el conocimiento es
siempre parcial. Quien conoce está invariablemente
“situad@” en un sentido político y social. La “situación” de
quien conoce según su sexo, raza, ubicación geográfica,
historia, clase, incide en la producción y el valor del
conocimiento. Sin embargo, esta “situación” no es estática
pues los objetos del conocimiento, para la crítica feminista
las mujeres, en tanto que reconocidas como actoras
políticas, van transformando el propio proyecto de producir
conocimiento. Esto es lo que Haraway denomina
“conocimiento situado”.70

Fox-Keller y Haraway son dos destacadas críticas
desde el interior de la propia ciencia, que de cierto modo
recuperan la “naturaleza” del sexo y del cuerpo sexuado,
aunque dejando en abierto su enigmática relación con el
género. Sin embargo, en los años noventa se transforma
radicalmente la problemática feminista clásica cuando
Judith Butler, bajo la influencia de la tesis de Foucault acerca
del carácter discursivo de la sexualidad, invierte esa
relación entre sexo y género. Dos tradiciones antropológicos
– el anti-esencialismo feminista y la teoría de la práctica –
confluyen dando origen a lo que se ha venido a llamar la
teoría performativa que desafía frontalmente la noción
estática de la identidad de género.71 Aunque Judith Butler
no fue la madre del invento performativo, su célebre libro
Gender Trouble representa seguramente este giro teórico-
político de modo mas cabal.72 De acuerdo con la teoría
de la performatividad el género es un efecto discursivo y el
sexo es a su vez un efecto del género. Butler entiende por
efecto discursivo todas aquellas consecuencias que tiene
un conjunto de prácticas reguladoras de la identidad de
género que a través de la imposición de la heterosexualidad
obligatoria la tornan uniforme y estable. Hay resonancias
aquí de la crítica temprana a que Gayle Rubin somete a
Lévi-Strauss y Freud. La identidad femenina y masculina
nunca son, además, completas sino que se encuentran en
un permanente proceso de construcción y, por
consiguiente, pueden ser resignificadas. Los análisis
convencionales le dan al género una falsa estabilidad que
oculta las discontinuidades en las prácticas e identidades
heterosexuales, bisexuales, gay y lésbicas. Butler, en cambio,
insiste en la inestabilidad de las categorías analíticas sexo
y género. La teoría preformativa no se limita a examinar
cómo el sistema de sexo/género, en tanto que conjunto
de normas reguladoras, construye las identidades de
género sino que presta especial atención a las

70 HARAWAY, 1988.

71 MORRIS, 1995.

72 BUTLER, 1990.



VERENA STOLCKE

100  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

ambivalencias y multiplicidades que emergen en la
formación de subjetividades y en las prácticas. Desde el
punto de vista performativo el género se convierte en algo
que se hace en vez de ser algo que se es. Como ha
señalado Moore,

Si se pone en cuestión el carácter inmutable del sexo,
entonces este artefacto que denominamos ‘sexo’ es tan
construido culturalmente como lo es el género; en
efecto, tal vez ya siempre fue género y por consiguiente
la distinción entre sexo y género resulta no ser en
absoluto una distinción.73

Butler se refiere, además, al sexo y a la sexualidad
en tanto que identidades sexuales y prácticas sexuales de
modo intercambiable. Ella pretende subvertir el imperativo
del cuerpo sexuado biológico aboliendo la categoría de
género. La cuestión central para la autora no reside en el
género sino en cómo las personas escogen y ejercen su
sexualidad y cómo viven su identidad sexual.

No me cabe duda de que Butler da un valioso paso
teórico y político adelante en su tour de force performativa
de desestabilización del sexo, el género y la sexualidad al
insistir en que se trata de fenómenos contestables,
dinámicos y hasta subversivos que no deben ni pueden ser
confinados al dualismo sexual biológico sino que deben
ser rescatados de la regulación heterosexual normativa para
ser reconocidos. Sin embargo, Butler no presta ninguna
atención a las circunstancias socio-políticas que favorecen
o impiden a personas y/o colectivos sociales que desafíen
la norma heterosexual. Seguramente sólo hay una pequeña
minoría privilegiada en el planeta que goza de plena
libertad para realizar sus deseos sexuales. En la obra de
Butler queda otra vez pendiente, además, la duda acerca
de qué consecuencias tiene entonces en el juego de las
identidades, el sexo y la sexualidad en que las personas
posean cuerpos sexuados de dos tipos diferentes. Y me
pregunto de manera aún mas fundamental si para ser libres
y reconocid@s ¿es preciso desprendernos por entero de
nuestra materialidad sexual?

Ésta es la pregunta que Butler retoma tres años mas
tarde en su libro siguiente que tiene el sugerente título Bodies
that Matter. On the Discursive Limits of “sex” y en el que
discute otra vez el enigma del “sexo”, si puro efecto
discursivo o dato indeleble de la biología.74

In-conclusiónIn-conclusiónIn-conclusiónIn-conclusiónIn-conclusión

Esta artículo ha de quedar necesariamente
inconcluso. El movimiento y las investigadoras feministas
hemos recorrido un largo camino político y teórico desde

73 BUTLER, 1990, p. 7, citado en
MOORE, 2000, p. 155.

74 BUTLER, 1993. La versión en
castellano de este libro está
editado con el título Cuerpos que
importan. Sobre los límites
materiales y discursivos del “sexo”
(BUTLER, 2002). Para comprender
mejor los méritos y las limitaciones
de la tesis performativa de Butler
es instructivo el debate entre ésta
y la pensadora feminista marxista
Nancy Fraser acerca de si la
regulación heterosexual norma-
tiva forma parte de la
infraestructura económica que
posibilita la acumulación
capitalista o la cuestión de las
orientaciones sexuales de gays y
lesbianas pertenece únicamente
al ámbito cultural y a procesos de
reconocimiento social (BUTLER,
2000; FRASER, 2000).



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   101

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

nuestros primeros intentos en los agitados años 1960s por
comprender el por qué de las mujeres. Debería estar claro
que la respuesta a esta pregunta tiene muchísimo que ver
con el reparto desigual del poder entre mujeres y hombres,
aunque ni la centralidad social de las relaciones de género
ni sus implicaciones políticas sean en absoluto evidentes
para todos nuestros compañeros. En efecto, nuestras
interrogantes y aportaciones teóricas acerca de la
construcción socio-cultural del sexo, de los cuerpos
sexuados y de la sexualidad deberían ser imprescindibles
para cualquiera que pretenda estudiar la dinámica de una
sociedad en particular o que se interese de manera mas
fundamental por las maneras cómo es percibida la relación
de la naturaleza con la cultura en la experiencia humana
y por nuestr@s posibilidades de crear un mundo mas justo
y libre. Hemos desafiado los esencialismos biológicos.
Hemos des-cubierto la paradoja moderna entre la tan
cacareada libertad del/a individu@ para forjar su propio
destino y la recurrente justificación ideológica de las
desigualdades socio-sexuales y políticas naturalizándolas.
La pregunta clave no se circunscribe a cómo se relacionan
el sexo con el género y la sexualidad, sino en qué
circunstancias históricas y en qué sentido las diferencias
de sexo engendran desigualdades de valor y poder entre
seres humanos.

Los espectaculares “avances” en el campo de la
biotecnología tal vez puedan señalar el inicio de una
respuesta en lo que se refiere a la sociedad occidental. En
la cosmología occidental moderna la relación entre
naturaleza y cultura es un tema tan controvertido y político
porque los dos ámbitos no sólo se conciben como
evidentemente separados sino como fuerzas en conflicto,
la cultura siendo vista como el espacio de la libertad que
se confronta con las limitaciones que nos impone la/nuestra
naturaleza. La biotecnología, en tanto que una expresión
de la creatividad humana, se aplica a transformar lo que
está inscrito en la naturaleza. El nexo fundamental es el
sexo. Cualquier procedimiento experimental biotecnológico
implica la manipulación de la reproducción sexual. Pero el
sexo, la fuente de la vida, está, además de la muerte, entre
las realidades materiales mas intensamente simbolizadas y
emocionalmente cargadas de la experiencia humana. La
función del sexo no se limita a engendrar seres humanos
en tanto que organismos vivos sino que tiene mucho que
ver con las ideas acerca de cómo se forjan relaciones
sociales. Por consiguiente, aunque en el laboratorio se
manipulen materiales reproductivos desencarnados como
óvulos, esperma, embriones, estos procesos
biotecnológicos están cargados de significados y efectos



VERENA STOLCKE

102  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

socio-culturales. ¿Qué puede enseñarnos entonces todo el
entramado de motivaciones científicas y económicas, de
significados simbólicos e ilusiones sociales que rodea una
biotécnica como la clonación que, al prescindir de la
reproducción sexual, elimina el dualismo sexual de la
procreación, acerca de nuestras concepciones de la
feminidad en relación con la masculinidad, de la
maternidad en función de la paternidad? ¿Y ante todo,
cuáles son las consecuencias para las mujeres del hecho
de que el cuello de botella de la experimentación
biotecnológica es la disponibilidad de ovocitos? Pero este
ya es otro bucle a la misma historia que dejo para otra
ocasión.

RRRRReferencias bibliográficaseferencias bibliográficaseferencias bibliográficaseferencias bibliográficaseferencias bibliográficas

ABBOTT, Pamela. “Gender.” In: KRAMARAE Cheris, and SPENDER, Dale (eds.). Routledge
International Encyclopedia of Women. London: Routledge, 2000. p. 900-901.

ARDENER, Edwin. “Belief and the Problem of Women.” In: ARDENER, Shirley (ed.). Perceiving
Women. London: Dent, 1975. p. 1-28.

BARNARD, Alan, and SPENCER, Jonathan (eds.). Encyclopedia of Social and Cultural
Anthropology. London: Routledge, 1998.

BEAUVOIR, Simone de. The Second Sex. New York: Vintage Books, 1989 [1949].
BUTLER, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. London: Routledge,

1990.
______. Bodies that Matter: On the Discursive Limits of “sex”. New York: Routledge, 1993.
______. “El marxismo y lo meramente cultural.” New Left Review, n. 2, 2000. p. 109-121.
______. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”.

Barcelona: Editorial Paidós, 2002.
CARRITHERS, Michael, COLLINS, Steven, and LUKES, Steven (eds.). The Category of the Person:

Anthropology, Philosphy, History. Cambridge: Cambridge University Press, 1985.
CODE, Lorraine (ed.). Encyclopedia of Feminist Theory. London: Routledge, 2000.
COLAPINTO, John. “The True Story of John/Joan.” http://www.healthplace.com/Communities/

Gender/intersexuals/artic... 11 Dec. 1997
DESCOLA, Philippe, and PÁLSSON, Gísli (eds.). Nature and Society: Anthropological

Perspectives. Londres: Routledge, 1996.
DREGER, Alice. “Shifting the Paradigm of Intersex Treatment”. Intersex Society of North

America.” http://isna.org/library/dreger-compare.html. 2004.
DUMONT, Louis. Essai sur l’individualisme: une perspective anthropologique sur l’idéologie

moderne. Paris: Éditions du Seuil, 1983.
FOX-KELLER, Evelyn. “The Gender/Science System: or, Is Sex to Gender as Nature is to

Science?” Hypatia, v. 2, n. 3, 1987. p. 33-44.
FRADE, Carlos. “Introducción”. In: FRADE, Carlos (ed.). Globalització i diversitat cultural.

Barcelona: Portic, 2002. p. 9-54.
FRASER, Nancy. “Heterosexismo, falta de reconocimiento y capitalismo: una respuesta a

Judith Butler.” New Left Review, n. 2, 2000. p. 123-134.
EDHOLM, Felicity, HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate. “Conceptualizing Women.” Critique of

Anthropology, v. 3, n. 9-10, 1977. p. 101-130.



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   103

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

EISENSTEIN, Zillah R. The Color of Gender: Reimaging Democracy. Berkeley: University of
California Press, 1994.

ERRINGTON, Shelly. “Recasting Sex, Gender and Power: A Theoretical and Regional
Overview.” In: ATKINSON Jane, and ERRINGTON, Shelly (eds.). Power and Difference:
Gender in Island Southeast Asia. Stanford: Stanford University Press, 1990. p. 1-58.

FAUSTO-STERLING, Anne. Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of Sexuality.
New York: Basic Books, 2000.

______. “The Five Sexes: Why Male and Female are not Enough.” http://www.mtsu.edu/
phollowa/5sexes.html. 2004.

FRAISSE, Geneviève. “El concepto filosófico de género.” http://www.europarl.eu.int/transl_es/
plantaforma/pagina/celter/art2frai... 2001.

FRIEDAN, Betty. La mística de la feminidad. New York: Norton. 1963.
______. Mi vida hasta ahora. Madrid: Ediciones Cátedra/Universitat de València/Instituto

de la Mujer, 2003 [2000].
GOLDMAN, Emma. “Women’s Rights.” http://www.jwa.org/exhibits/wov/goldman/rights.html.

[1897].
GREER, Germaine. The Female Eunuch. London: Paladin, 1971 [1970].
HARAWAY, Donna. “Situated Knowledge: the Science Question in Feminism and the Privilege

of a Partial Perspective”. Feminist Studies, v. 14, n. 3, 1988. p. 575-599.
HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate (eds.). Antropología y Feminismo. Barcelona: Editorial

Anagrama, 1979.
HARDING, Sandra. The Science Question in Feminism. Milton Keynes: Open University Press,

1986.
HERTZ, Robert. Death and the Right Hand. London: Cohen and West, 1960 [1909].
HOOKS, Bell. Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism. Boston: South End Press, 1981.
KESSLER, Suzanne. “The Medical Construction of Gender: Case Management of Intersexed

Infants.” Signs, v. 16, n. 1, 1990. p. 3-26.
LAQUEUR, Thomas. La construcción del sexo: cuerpo y género desde los griegos hasta

Freud. Madrid: Ediciones Cátedra/Universitat de València/Instituto de la Mujer, 1994
[1991].

LEACOCK, Elenor. “Women’s Status in Egalitarian Society: Implications for Social Evolution.”
Current Anthropology, v. 19, n. 2, 1978. p. 247-275.

LÉVI-STRAUSS, Claude. Anthropologie Structurale. Paris: Plon, 1984.
LEWIS, Diane K. “A Response to Inequality: Black Women, Racism and Sexism.” Signs, v. 3, n.

2, 1977. p. 339-361.
MAUSS, Marcel. “Une catégorie de l’Esprit Humain: La notion de Personne, Celle de ’Moi’”.

Journal of the Royal Anthropological Institute 68, 1938; en versión inglesa en CARRITHERS,
Michael, COLLINS, Steven, and LUKES, Steven (eds.). The Category of the Person.
Anthropology, Philosophy, History. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. p. 1-
25.

MacCORMACK, Carol P., and STRATHERN, Marilyn (eds.). Nature, Culture and Gender.
Cambridge: Cambridge University Press, 1980.

McDONALD, Maryon. We are not Frencha! Language, Culture and Identity in Brittany.
London: Routledge, 1989

MEAD, Margaret. Sex and Temperament in Three Primitive Societies. New York: Morrow,
1935.

______. Male and Female: A Study of the Sexes in a Changing World. New York: Morrow,
1949.



VERENA STOLCKE

104  Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004

MILLETT, Kate. Sexual Politics. Londres: Virago Press, 1977 [1969].
MITCHELL, Juliet. “Women: The Longest Revolution.” New Left Review, Nov.-Dec., 1966a. p.

11-32.
______. Women: The Longest Revolution. Essays in Feminism, Literature and Psychoanalysis.

London: Virago Press, 1966b.
MOORE, Henrietta L. Antropología y Feminismo. Madrid: Ediciones Cátedra/Universitat de

València/Instituto de la Mujer, 1996 [1988]. Colección Feminismos.
______. “Whatever Happened to Women and Men? Gender and other Crises in

Anthropology”. In: MOORE, Henrietta L. Anthropological Theory Today. Cambridge: Polity
Press, 2000.

MORRIS, Rosalind C. “All Made Up: Performance Theory and the New Anthropology of Sex
and Gender.” Annual Review of Anthropology, n. 25, 1995. p. 567-592.

NICHOLSON, Linda. “Gender.” In: JAGGAR, Alison M., and YOUNG, Iris Marion (eds.). A
Companion to Feminist Philosophy. Oxford: Blackwell Publishers, 1998. p. 289-297.

NICHOLSON, Linda, and FRASER, Nancy. “Social Criticism without Philosophy: An Encounter
between Feminism and Postmodernism.” In: NICHOLSON, Linda. Feminism/
Postmodernism. New York: Routledge, 1990. p. 19-38.

OAKLEY, Ann. La mujer discriminada: biología y sociedad. Madrid: Tribuna Feminista, 1977
[1972]. Editorial Debate.

ORTNER, Sherry B. “Is Female to Male as Nature is to Culture?” In: ROSALDO, Michelle Z., and
LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford: Stanford University Press,
1974. p. 67-87.

OWEN, Michelle K. “Gender.” In: CODE, Lorraine (ed.). Encyclopedia of Feminist Theories.
London: Routledge, 2000. p. 220-222.

PALMA, Milagros. La mujer es puro cuento. Simbólica mítica-religiosa de la feminidad
aborigen y mestiza. Quito: Abya-Yala, 1996.

PHILLIPS, Anne. “Universal Pretensions in Political Thought.” In: BARRETT, Michèle Zimbalist,
and PHILLIPS, Anne (eds.). Destabilizing Theory: Contemporary Feminist Debates. London:
Polity Press, 1992. p. 10-30.

PINE, Francis. “Gender.” In: BARNARD, Alan, and SPENCER, Jonathan (eds.). Encyclopedia
of Social and Cultural Anthropology. London: Routledge, 1998. p. 253-262.

REITER, Rayna R. (ed.). Toward an Anthropology of Women. London: Monthly Review Press,
1975.

ROSALDO, Michèle Z. “Woman, Culture, and Society: A Theoretical Overview.” In: ROSALDO,
Michèle Z., and LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford: Stanford
University Press, 1974. p. 17.-42.

______. “The Use and Abuse of Anthropology: Reflections on Feminism and Cross-Cultural
Understanding.” Signs, v. 5, n. 3, 1980. p. 389-417.

ROSALDO, Michèle Z., and LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford:
Stanford University Press, 1974.

RUBIN, Gayle. “The Traffic in Women: Notes on the ’Political Economy’ of Sex.” In: REITER,
Rayna R. (ed.). Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly Review Press,
1975. p. 157-210.

SCOTT, Joan W. “Gender: A Useful Category of Historical Analysis.” The American Historical
Review, v. 19, n. 5, 1986. p. 1053-1075.

STOLCKE, Verena. Racismo y sexualidad en la Cuba colonial. Madrid: Alianza Editorial,
1992 [1974].

______. “A New World Engendered: The Making of the Iberian Transatlantic Empires – XVI to
XIX Centuries.” In: MEADE, Teresa A., and WIESNER-HANKS, Merry E. (eds.). A Companion



Estudos Feministas, Florianópolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004   105

LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GÉNERO

to Gender History. Oxford: Blackwell, 2003. Blackwell Companions to History Series. p.
371-389.

STOLER, Ann Laura. Race and the Education of Desire. Foucault’s History of Sexuality and
the Colonial Order of Things. Durham, NC: Duke University Press, 1995.

______. Carnal Knowledge and Imperial Power: Race and the Intimate of Colonial Rule.
Berkeley: University of California Press, 2002.

STOLLER, Robert J. Sex and Gender. New York: Science House, 1968.
STRATHERN, Marilyn. “Una perspectiva antropológica”. In: HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate

(eds.). Antropología y feminismo. Barcelona: Editorial Anagrama, 1979 [1973]. p. 276-
290.

______. “No nature, no culture: The Hagen case.” In: MacCORMACK, Carol P., and STRATHERN,
Marilyn (eds.). Nature, culture, and gender. Cambridge: Cambridge University Press,
1980. p. 174-219.

______. The Gender of the Gift. Berkeley: University of California Press, 1988.
“The Combahee River Colletive, a Black Feminist Statement.” In: EISENSTEIN, Zillah R. (ed.).

Capitalist Patriarchy and the Case of Socialist Feminism. New York: Monthly Review
Press, 1979. p. 355-361.

THORNTON DILL, Bonnie. “Race, Class, and Gender: Prospects for an All-Inclusive Sisterhood.”
Feminist Studies, v. 9, n. 1, 1983. p. 131-148.

TUBERT, Silvia (ed.). Del sexo al género: los equívocos de un concepto. Madrid: Ediciones
Cátedra/Universitat de València/Instituto de la Mujer, 2003.

YANAGISAKO, Silvia Junko, and COLLIER, Jane Fishburne. “Toward a Unified Analysis of Gender
and Kinship.” In: COLLIER, Jane Fishburne, and YANAGISAKO, Silvia Junko (eds.). Gender
and Kinship: Essays Toward a Unified Analysis. Stanford: Stanford University Press, 1987.
p. 14-50.

[Recebido em junho de 2004 e
aceito para publicação em agosto de 2004]

“L“L“L“L“La Mujer es Pa Mujer es Pa Mujer es Pa Mujer es Pa Mujer es Puro Cuentouro Cuentouro Cuentouro Cuentouro Cuento”: The Culture of Gender”: The Culture of Gender”: The Culture of Gender”: The Culture of Gender”: The Culture of Gender
Abstract: Abstract: Abstract: Abstract: Abstract: The term gender has become the feminist shorthand, in the 1970s, to signal the cultural
construction rather than biological basis of women’s unequal treatment and domination by men.
In the past three decades the term has become as ubiquitous as ambiguous in feminist theorizing
but, surprisingly, there is no semantic history of the origins, changing approaches and meanings
of the concept. In this article I show that US sexologists and psychologists introduced gender in
the 1950s in their endeavour to distinguish anatomical sex from social gender. This biomedical
construction of gender is relevant for the epistemological difficulties in feminist theory with the
link between gender and sex. In this article I address three related issues: 1) the habit among
feminist scholars to explicitly or implicitly root gender in sex differences, 2) the heterosexual dualism
that characterized the original medical notion of social gender and persists in much feminist
theorizing until the late 1980s, and 3) the unquestioned cartesian dichotomy between nature
and culture that runs like a red thread through the controversy over sex and gender. The article
is inevitably open-ended. As I suggest, developments in biotechnology may open new vistas on
what is the fundamental anthropological dilemma, namely, how to reconcile culture with nature.
Key wordsKey wordsKey wordsKey wordsKey words: sex and gender, nature and culture.


