Verena Stolke
Universidad Auténoma de Barcelona

La mujer es puro cuento:” la cultura
del género

Resumen: El término género se tornd un atajo, en la década de los 1970s, para designar la
construccién cultural y no las bases biolégicas del tratamiento desigual entre hombres y mujeres,
ademds de la dominacién de las mujeres por los hombres. En las Ultimas fres décadas de
teorizacién feminista ese vocablo se forné tan ubicuo como ambiguo pero, sorprendentemente,
no existe una historia semdntica de sus origenes, de sus significados, ni de los varios abordajes.
En este articulo demuestro que sexdlogos y psicélogos americanos introdujeron la palabra género
en los anos 1950s, con la intencién de distinguir el sexo anatémico del género social. Esa
construccién biomédica de género es relevante para entender las dificultades epistemoldgicas,
en la teoria feminista, con la coneccién entre género y sexo. El articulo aborda tres questiones
relacionadas entre si: 1) la costumbre, entre académicas feministas, de asociar el término género
a las diferencias sexuales; 2) el dualismo heterosexual que caracteriza la nocién médica original
de género social y que persiste en gran parte de la teoria feminista, hasta fines de los anos
1980s; y 3) la indisputada dicotomia cartesiana entre naturaleza y cultura que permanece como
un hilvan en las controversias sobre sexo y género. Este articulo, inevitablemente, no es conclusivo.
Como sugiero, avances de la biotecnologia pueden abrir nuevos panoramas en relacién al
dilema antropolégico fundamental de conciliar la cultura con la naturaleza.

Palabras claves: sexo y género, naturaleza y cultura.

Copyright © 2004 by Revista

Estudos Feministas

*He tomado prestado este irdnico
titulo de uno de los libros de la
antropdloga y linguista nica-
raglense Milagros Palma titulado
La mujer es puro cuento (PALMA,
1996), una recopilacioén de mitos
que son una muestra clara de la
forma de perpetuarse del poder
masculino a través de la
transmisién de valores e imégenes
gue hacen de ella una creacion
puramente arbitraria.

' PASCAL, Blaise. Pensée. Paris:
Lemerre, 1877. v. |, p. 96 (citado
en LEVI-STRAUSS, 1984, p. 19).

La coustume est une seconde nature qui destruit la premiere.
Mais qu’est que nature, pourquoy la coustume n'est elle pas
naturelle? J'ai grand peur que cette nature ne suit elle-mesme
qu’une premiére coustume, comme la coustume est una
seconde nature.

Blaise Pascal, Pensée, 1670."

No se nace sino que se deviene mujer.
Simone de Beauvoir

El despliegue de la sexualidad...establece esta nocién de sexo.
Michel Foucault

Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 264, maio-agosto/2004 7 7



VERENA STOLCKE

2 Silvia TUBERT, 2003.

3 Alan BARNARD y Jonathan
SPENCER, 1998, p. 393 et seq.

Introduccién

Una buena ocasién para recapitular la historia de
un concepto se ofrece cuando éste entra en crisis.? La crisis
del concepto de género tiene mucho que ver con la crisis
actual de las teorias sociales cldsicas, y en particular de
las nociones de cultura, naturaleza y sociedad. Las nociones
de género y de cultura son hoy tan ubicuas como
ambiguas. Se han convertido en palabras percha, una
especie de comodines que se emplean con intenciones y
significados de lo mas diversos. En los anos 1970s las
académicas feministas escogieron el término género
precisamente para hacer hincapié en que la desigualdad
y la opresion de las mujeres en relacion con los hombres
no dependen de las diferencias de sexo biolégico propios
de la especie humana. Las relaciones de género son
fendmenos socio-culturales que estructuran la perpetuaciéon
de la vida humana en sociedad de modo tan fundamental
y enigmdtico como, por ejemplo los sistemas de parentesco.
Una historia del concepto de género implica vy refleja, por
lo tanto, la concepcién cambiante de la cultura en relacion
a la naturaleza.

La energia creativa de la antropologia emana de la
tensidon entre dos tipos de exigencias: por un lado nos
ocupamos de seres humanos universales y, por ofro, de
realidades culturales particulares. Tradicionalmente, la
antropologia socio-cultural se ha basado en la idea de que
una clara linea divisoria separa al mundo de la cultura
humana del resto del mundo vivo. La biologia y otras
disciplinas afines explicarian aquella dimensién de nuestra
condicién humana que nos asemeja a otros animales. Pero
nuestra capacidad para el aprendizaje, para comunicarnos
mediante el lenguagje y de interpretar el mundo en que
vivimos dotdndolo de significados simbdlicos nos ha
permitido trascender las limitaciones que nos impone
nuestra naturaleza animal biolégica para alcanzar esa
condicién humana flexible y adaptable Gnica. La nocién
de cultura se desarrollé en la pugna intelectual de las
ciencias sociales contra los intentos por parte de las ciencias
naturales de atribuir la conducta y la variedad humanas
exclusivamente a factores biolégicos, es decir, naturales.®

El término género ha sido clave en la teoria y politica
feministas desde los anos 1970s en su combate contra el
sentido comun sexista y androcéntrico que prevalece en
la sociedad y en la academia occidentales. Se trataba de
demostrar que “la biologia no es destino” sino que las
identidades socio-simbdlicas que se asignan a las mujeres
en sus relaciones con los hombres en la organizacién de la
vida en sociedad, al ser culturales, son variables y, por lo

78 Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

4 Cabe destacar que en las
etnografias indigenistas que
relativizan el dualismo cartesiano
occidental suele prestarse escasa
atencién alas implicaciones que
tienen distintas concepciones
acerca de los seres humanos en
relacién al mundo animal, p.€j.,
para las concepciones de la
reproduccioén y las relaciones de
las mujeres con los hombres. Ver
al respecto Philippe DESCOLA y
Gisli PALSSON, 1996.

5 MAUSS, 1938.

¢ Carlos FRADE, 2002, p. 34-35.

7 Michael CARRITHERS, Steven
COLLINS y Steven LUKES, 1985.

8 Una excepcion es el articulo
igualmente cldsico de Robert
HERTZ, 1960, Death and the right
hand en que el autor analisa las
clasificaciones  simbdlicas
dualistas en relacién con las
caracteristicas del cuerpo
humano y sus implicaciones para
la clasificacién de hombres/
€sposos Yy mujeres/esposas y sus
valores relativos.

tanto, aptas de ser transformadas. Los debates
epistemolégicos que provocard el concepto de género
estardn vinculados a la oposicién convencional entre
naturaleza y cultura, que las tedricas feministas acabardn
por trascender.*

Marcel Mauss ya habia mostrado, en su articulo
cldsico de 1938, que la concepcion de la persona era
sblo en apariencia evidente y natural. Era en realidad un
artefacto de una larga y diversa historia social. Al ser
constituida por las fuerzas que ejerce la sociedad y estar
estrechamente vinculada con la organizacién social, la
categoria de persona era moral y juridica y por lo tanto
variable segun el contexto socio-cultural.® La frontera entre
lo material y lo cultural se quiebra analiticamente a partir
de Mauss y Lévi-Strauss resume la idea de que la diversidad
cultural es consubstancial con la condicién humana en su
célebre frase “la cultura es la naturaleza humana”. En la
antropologia prevalecerd, no obstante, otra concepcién
liberal de la cultura segun la cual los individuos son
portadores de rasgos culturales que se imponen a ellos
distinguiéndolos unos de los ofros.¢

Mauss se inspird en el andlisis sociolégico de las
representaciones y clasificaciones sociales iniciado por
Durkheim y anticipd asi lo que hoy se entiende por la
desconstruccién de categorias sociales bdsicas tales como
el individuo, las técnicas corporales, incluso el sexo.” Pero
la “pequena diferencia” — como Alice Schwarzer ironizé la
diferencia entre mujeres y hombres en los anos 1960s — y
sus grandes consecuencias socio-politicas, brillaron, no
obstante, por su ausencia en todas las tradiciones
antropolégicas.® Los antropdlogos centraron sus andlisis en
la persona, el individuo, sobre-entendidos como categorias
socio-culturales universales, mientras que las mujeres, si
acaso aparecian, lo hacian no como personas sino apenas
en tanto que destinadas inevitablemente a ser esposas,
hermanas, hijas intercambiadas por sus hombres como es,
por ejemplo, el caso en la abundante bibliografia que
generd la pasion antropolégica por el estudio de los
sistemas de parentesco. Serdn las militantes feministas y
sus denuncias de la opresidn y discriminacion de las mujeres
y las revisiones histdricas, etnogrdficas y tedricas de las
investigadoras feministas quienes a lo largo de las siguientes
cuatro décadas se encargardn de demostrar que no sélo
el hombre es una invencion, también lo es la mujer.

Historia de una relacién

La trayectoria tedrica feminista es singular pues es
la historia de una estrecha relacion entre un movimiento

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 79



VERENA STOLCKE

? Henrietta L. MOORE, 1996.

10 Surgieron dos organizaciones
de estudiantes: Students for a
Democratic Society (Estudiantes
por una sociedad democrdtica)
y Student Nonviolent Coordinating
Committee (Comité cordinador
de estudiantes no violentos) cuyas
masivas movilizaciones eventual-
mente lograron que el gobierno
de EEUU se aveniera a negociar
el fin de la guerra del Vietham.

1 Betty FRIEDAN, 1963. La
incorporacién en la ley de la
discriminacién por razén de sexo
se debidé a una maniobra politica
racista masculina fallida. Para
echar abajo la propuesta de ley
anti-racista un congresista
segregacionista de Virginia
propuso incorporar la discri-
minacién por razén de sexo
confiando en que los congresistas
votaria en su contra. Pero los
linderes del congreso se dieron
cuenta de que los tiempos ya no
estaban para desafiar a las
mujeres (FRIEDAN, 2003, cap. 6).
2 Pero no hay que olvidar otras
luchadoras feministas anteriores
mas radicales. La anarquista
Emma Goldman (1869-1940), por
ejemplo, no compartia la
convicciéon de sus companeros
de que la sociedad nueva
resolveria la situacion de las
mujeres pues las condiciones de
éstas eran distintas y tenian
causas especificas. En 1897
Goldman escribia: “Yo exigo la
independencia de la mujer, su
derecho a mantenerse a si
misma; a amar a quien ella
quisiese o a tantos como ella
desease” (GOLDMAN, 1897).

politico de emancipacién personal y colectivo y una labor
tedrica inspirada por el afdn de identificar las raices de la
opresién y el trato desigual de las mujeres como
herramientas de la lucha liberadora.’

El movimiento feminista de la “segunda ola” tuvo sus
origenes en los agitados anos 1960s. En un inicio fueron
mujeres de clase media quienes se pusieron en movimiento.
En EEUU le siguié a la tenebrosa década de las
persecuciones macartistas de la izquierda en plena guerra
fria, la lucha estudiantil por la libertad de expresién y contra
la guerra en Vietnam' y el movimiento por lo derechos
civiles de la poblacién negra. Este fue el caldo de cultivo
politico en que nacié el movimiento feminista. Las mujeres
que habian trabajado en la industria militar pero fueron re-
domesticadas cuando los soldados regresaron de la gran
guerrq, estudiantes universitarias, mujeres que tenian hij@s
en edad escolar, las que al casarse habian abandonado
sus estudios o su profesion, decidieron compaginar el
matrimonio con una carrera profesional o volver a trabajar
fuera del hogar, pero descubrieron que la tan celebrada
igualdad de oportunidades era un triste engano. El reparto
equitativo del trabajo doméstico con sus companeros resulté
ilusorio. Las mujeres ademds sélo conseguian empleos
temporales de segundo orden, como secretarias,
enfermeras, es decir, de cuidadoras y asistentes, sin
posibilidades de promocién y por la mitad del sueldo de
los hombres y eran despedidas cuando quedaban
embarazadas. El libro de Betty Friedan, su denuncia de La
mistica de la feminidad, que vio la luz en 1963, fue como
agua de mayo para los suenos de todos estas mujeres. En
poco tiempo el libro habia vendido mas de tres millones
de ejemplares. Las multiples discriminaciones de las mujeres
comenzarian a cambiar cuando un ano después de la
célebre marcha sobre Washington en apoyo de la
poblacién negra, en 1964, el gobierno demdcrata de
Lyndon Johnson forzo la aprobacién de la Ley de Derechos
Civiles de los negros que no sélo prohibia la discriminacion
por razén de raza sino, inesperadamente, también de
sexo.'" Ahora, una ley por si sola no hace un verano. Ante
la oposicién cerrada de los sindicatos, los empresarios y
los organismos oficiales contra la prohibiciéon de la
discriminacion por razén de sexo, un grupo de mujeres
profesionales entre las que destacd Betty Friedan, en 1966
fundd NOW (National Organization of Women), la mayor
organizacién feminista independiente en EEUU.'? Estas
mujeres no pretendian una revolucién politica ni sexual. Su
objetivo era la igualdad de derechos de las mujeres con
los hombres en todos los dmbitos sociales. En contraste con
estos inicios liberales del movimiento feminista en EEUU, en

80 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

'3 Un texto clave fue el articulo de
Juliet Mitchell, “Women: The
longest revolution” que se
convirtié en un texto fundacional
del movimiento (MITCHELL,
1966q). Ver también el libro de
Mitchell que lleva el mismo titulo,
Women: The longest revolution.
Essays in feminism, literafure and
psychoanalysis (MITCHELL, 1966b).

4 Por esencialismo se entiende
aquella doctrina que niega la
temporalidad al atribuir una
ontologia primordial e inmutable
alos que son productos historicos
de la accién humana.

Inglaterra, en cambio, fueron feministas de la nueva
izquierda, quienes se rebelaron contra la ausencia
sistemdtica de las mujeres en la prdctica y teoria
revolucionarias de sus colegas masculinos. Estas feministas
socialistas impulsaron el movimiento por la liberacién
politica y sexual de las mujeres que trascendid las
campanas por la igualdad de derechos e inauguraron una
revisién feminista de las teorias socialistas.’® La primera
Conferencia Mundial de la Mujer que la ONU convocé en
la ciudad de México en 1975 en respuesta a las demandas
de las mujeres, significé la mundializaciéon del movimiento
feminista. En Espana la primera Conferencia Mundial
coincidié con la muerte de Franco, lo que dio un impulso
adicional a la organizacién de las mujeres.

La lucha politica organizada contra la discriminacién
de las mujeres en el mercado de trabajo, su opresion sexual,
planted desafios tedricos. Mientras que las feministas
proclamdbamos y practicdbamos “lo personal es politico”,
las académicas del movimiento desafiaron el “poder
androcéntrico del saber” desmitificando lo que Foucault
llamaria el “biopoder”, es decir, la carga ideoldgica de
todas aquellas doctrinas que atribuian la subordinacién de
las mujeres a su naturaleza bio-sexual, y las graves
deficiencias epistemolégicas y tedricas de la ciencia
tradicional por haber hecho caso omiso del papel y de las
actividades de las mujeres en la historia y en la sociedad.

El desarrollo de la critica tedrica feminista no siempre
fue rectilineo ni sosegado y progresivo. Desde un inicio hubo
desacuerdos acerca de las raices de la desigualdad de las
mujeres suscitados por percepciones divergentes respecto
a su relacién con el orden socio-politico e incluso a la propia
condicién humana, atrapada entre la cultura y la naturaleza,
a que aludi al principio. La diversidad de inquietudes y
experiencias vividas por mujeres junto con distintos intereses
y posturas socio-politicas, por un lado, se reflejaron en
proyectos politicos desencontrados. Por otro, surgieron
controversias tedrico-politicas acerca del “por qué de las
mujeres” debido a la persistente dificultad de comprender
las diversas experiencias de las mujeres en relaciéon a los
hombres, sin caer ni en relativismos que desarman, ni en
viejos, nuevos esencialismos que paralizan.™

Antecedentes: diferencias y desigualdades
sexuales

Simone de Beauvoir fue quien en su libro cldsico E/
segundo sexo (1949), introdujo la idea feminista moderna

de que “no se nace sino que se deviene mujer”. De Beauvoir
nos ensend que la opresién de la mujer no se debe a

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 8]



VERENA STOLCKE

15 BEAUVOIR, 1989, p. xxii.

' MEAD, 1935.

7 MEAD, 1949.

'® Francis PINE, 1998.

factores biolégicos, psicolégicos o econdmicos sino que
ella fundié la explicacién econémica y “reproductiva” en
una interpretacién psicolégica de ambas. A lo largo de la
historia la mujer habia sido construida como el “segundo
sexo”, “la otra” del hombre. Esa ordenacién jerdrquica era
un invento patriarcal para legitimar la autoridad masculina.
El hombre era la medida de todas las cosas pues “la
humanidad es masculina y el hombre define a la mujer no
en si misma sino en relacién al hombre... El es el sujeto, él
es lo absoluto - ella es la otra”.™

Margaret Mead, en sus investigaciones etnogrdficos
de los anos 1920s y 1930s en particular en Samoa y Nueva
Guinea, ya habia puesto en entredicho la vision sexista
biologista que prevalecia en las ciencias sociales en EEUU
segun la cual la divisién sexual del trabajo en la familia
moderna se debia a la diferencia innata entre el
comportamiento instrumental (publico, productivo) de los
hombres y expresivo de las mujeres. En su estudio
comparativo Sex and Temperament in Three Primitive
Societies Mead habia introducido ya en 1935 la idea
revolucionaria de que, por ser la especie humana
enormemente maleable, los papeles y las conductas
sexuales varian segun los contextos socio-culturales.'® Y en
una comparacion de las concepciones acerca de lo que
significaba ser mujer y hombre en siete sociedades del
Pacifico Sur, con las ideas que prevalecian en la sociedad
estadounidense contempordneo, Mead escribia en 1949:

Cada una de estas fribus (en Nueva Guinea) tiene, como
toda sociedad humana, el elemento de la diferencia
sexual para usarlo como tema en el argumento de la
vida social y cada uno de estos pueblos ha desarrollado
esta diferencia diferentemente. Al comparar la forma
en que han dramatizado la diferencia sexual, es posible
ampliar nuestros conocimientos sobre cuales elementos
son construcciones sociales, originariamente irrelevantes
respecto a los hechos biolégicos de sexo-género.'”

Aqui aparece por primera vez el término género
aungue de modo poco claro. Los mensajes feministas de
Simone de Beauvoir y de Margaret Mead pasaron, no
obstante, desapercibidos hasta que surge el movimiento
feminista internacional.

Cuando, hacia fines de los 1960s, las académicas
feministas comenzaron a investigar las raices de la
condicién de las mujeres como “segundo sexo”, fijaron su
mira en la antropologia como fuente de informacién acerca
de las circunstancias, experiencias y representaciones
femeninas en contextos sociales, politicos y econdmicos
diversos, buscando ademds evidencia sobre sistemas socio-
politicos igualitarios.'® A mediados de los ahos 1970s ven la

82 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

9 Michéle Zimbalist ROSALDO y
Louise LAMPHERE, 1974; Rayna R.
REITER, 1975. Ver también Olivia
HARRIS y Kate YOUNG, 1979.

20 Segun William Christian, en la
Universidad de Michigan, que era
uno de los semilleros de la
rebelién estudiantil en los anos
1960s y donde él estudiaba en
la época, las estudiantes de
antropologia Rayna Reiter, Jane
Schneider, Susan Harding, todas
ellas alumnas de Eric Wolf,
fundaron un grupo feminista. Ellas
vivian en “comunas” y se
convertirian mas tarde en
destacadas tedricas feministas.
21 Edwin ARDENER, 1975.

2 REITER, 1975. Ver también Elenor
LEACOCK, 1978.

25 ROSALDO y LAMPHERE, 1974;
HARRIS y YOUNG, 1979.

24 En particular, Sherry B. ORTNER,
1974; ROSALDO, 1974; y Felicity
EDHOLM, Olivia HARRIS y Kate
YOUNG, 1977. En 1980 Rosaldo
aun sostiene de un modo por
cierto rebuscado, que “al mismo
tiempo que la evidencia sobre
variaciones de conducta sugiere
que el género, menos que un
producto de nuestros cuerpos es
una forma social y de pensar,
parece bastante dificil creer que
las desigualdades sexuales no
estén arraigadas en los dictados
de un orden natural. Al menos
pareceria que ciertos hechos
biolégicos — el papel de las
mujeres en la reproduccion vy, tal
vez la fuerza masculina — han
funcionado de modo no
necesario pero universal para
formar y reproducir el domino
masculino” (ROSALDO, 1980, p.
396).

25 Carol P MacCORMACK y Marilyn
STRATHERN, 1980.

luz dos volimenes pioneros coordinados por antropdlogas:
Toward an Anthropology of Women y Woman, Culture and
Society.’” Estas antropdlogas feministas, algunas de ellas
militaron en el movimiento estudiantil en EEUU,?° se
propusieron crear una “antropologia de las mujeres” para
someter a la critica feminista los modelos androcéntricos
convencionales en la disciplina. Esta “antropologia de las
mujeres” se volco a escuchar las voces silenciadas de las
mujeres,?' y prestd especial atenciéon a los dominios y las
actividades de las mujeres y las representaciones simbdlicas
de la feminidad. Su objetivo primordial fue hallar y teorizar
los origenes de la subordinaciéon de las mujeres aunque
sus enfoques divergieron. Para las antropdlogas feministas
marxistas, ni la opresién de las mujeres, ni el poder exclusivo
ejercido por los hombres eran fendmenos universales sino
que dependian de las relaciones de produccién histéricas.
Un orden igualitario primigenio habia sido destruido cuando
surge la propiedad privada y el colonialismo.? La corriente
estructural simbdlica tampoco atribuyd el origen de las
desigualdades sexuales a los “hechos” biolégicos de la
especie humana sino a pautas, esas si universales, que
organizan la experiencia social, psicolégica y cultural
humanas tales como la dicotomia entre cultura y naturaleza
o entre la esfera privada y publica y los significados
simbdlicos de sexo de que éstas son dotadas, y que
presumiblemente podian cambiar.?® Esa busqueda de
origenes presuponia una fe en verdades ultimas y
esenciales. Todas estas antropdlogas situaban la opresién
de las mujeres en la cultura y en la estructura social, pero
muchas de ellas acabaron replicando las tendencias
universalistas y el determinismo bioldégico que pretendian
superar. A pesar de sus mejores intenciones culturalistas,
en ultima instancia atribuian la subordinacion de las mujeres
al “hecho” biolégico de su papel especifico en la
procreacién. Las mujeres se encontraban confinadas
invariablemente al dmbito social de menor valor social al
interior de unas jerarquias universales entre las esferas
publica y doméstica, entre la cultura y la naturaleza o entre
la produccién a la reproduccién.?* Al proyectar sobre el
mundo su propio sentido comun cultural no se percataron
de que esas dicotomias no eran en absoluto universales
sino una creacion del discurso filoséfico y politico europeo
moderno, y que diferencias de funcion y actividades no
necesariamente significan desigualdad social.?

El por qué y el qué del género

A pesar de que la categoria género ha jugado un
papel tan destacado como controvertido en el

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 83



VERENA STOLCKE

26 TUBERT, 2003; Pamela ABBOTT,
2000; Lorraine CODE, 2000.

27 Linda NICHOLSON, 1998; Joan
W. SCOTT, 1986; ABBOTT, 2000;
Michelle K. OWEN, 2000.

pensamiento feminista, resulta sorprendente que
carezcamos aun de una genealogia semdntico-politica del
concepto.?

Las antropolégas que acabo de mencionar
habitualmente asumian a la mujer como sujeta de sus
investigaciones. Pretendian explicar el escaso protagonismo
y valor de Ia mujer en la sociedad analizando los papeles
y las deferencias sexuales desde la comparacién
intercultural tipica de la antropologia, sin conseguir
desprenderse de supuestos bioldgicos etnocéntricos.

Las feministas socialistas anglosajonas, en cambio,
abordaron la condicién de las mujeres en la sociedad
occidental desde la critica politica de la dominacion
masculina y de las ideologias sexuales que la legitiman. La
causa de la opresidn de las mujeres no estaba en ellas
mismas sino que se debia al poder ejercido por los hombres
en un entramado de relaciones politicos. Fueron estas
feministas anglosajonas quienes introdujeron el concepto
de género en su controvertido sentido actual, precisamente
para desenmascarar los difusos y tan difundidos
determinismos bio-sexuales que legitiman la dominacién
masculina.

Conocer el origen de conceptos analiticos clave
ayuda a reconocer sus consecuencias epistemoldgicas
posteriores. La palabra género es la traduccion literal de la
palabra inglesa gender. La entrada gender en las
enciclopedias de teoria feminista o simplemente omite su
origen o lo atribuye a una caracteristica gramatical del
inglés, una lengua en la que, en coniraste con las lenguas
romdnicas, las palabras no tienen género pero ciertas
palabras se entienden como masculinas o femeninas. Asi,
segun Nicholson, las feministas de lengua inglesa hicieron
extensivo el término gender a las conductas femeninas y
masculinas tipicas con el fin de hacer hincapié en que
éstas, al igual que el género sobreentendido de algunas
palabras, se deben a convenciones sociales.?” Esta historia
es cuando menos incompleta.

En realidad el término gender fue introducido por la
psicologia y la sexologia en EEUU en los anos 1950s cuando
cambié gradualmente su postura ante la transexualidad y
los intersexos. En la época la profesién médica
estadounidense rechazaba las operaciones de cambio de
sexo pero en 1952 Cristine Jorgensen de Dinamarca se
habia sometido a una operacién de cambio de sexo. En
EEUU se establecieron las primeras clinicas de “género” y
algunos psicoanalistas, sexélogos y médicos adoptaron el
término gender para distinguir el sexo social asignado del
sexo anatémico y solucionar asi las dificultades
conceptuales y terminolégicas que planteaban los

84 Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

28 MILLETT, 1977, p. 29.

2 MILLETT, 1977, p. 32.

30 GREER, 1971.

31 GREER, 1971, p. 15.

intersexos, transexuales y homosexuales cuyo sexo biolégico
era ambiguo al nacimiento o no coincidia con su identidad
sexual deseada o su orientacion sexual.

Las feministas Kate Millett y Germaine Greer, ambas
estudiosas de literatura inglesa, parecen haber sido las
primeras en emplear la nocién psicoanalitica de género
social en sus criticas politicas de las doctrinas bio-ideoldgicas
occidentales acerca de la subordinacién de las mujeres.
Ambas compartian la conviccién de que para luchar por la
liberacién de las mujeres era preciso saber en primer lugar
hasta qué punto la inferioridad o dependencia de las mujeres
eran naturales y por lo tanto inalterables.

En su revolucionario libro Sexual Politics, Kate Millett,
en 1969, rechazaba como ejercicio futil y seguramente
irrelevante el buscar los origenes del patriarcado y
proclamaba que las relaciones entre los sexos eran
fundamentalmente politicas. Unas veces idolatradas, otras
veces fratadas con condescendencia, en la historia y cultura
occidentales las mujeres siempre han sido explotadas por
los hombres. Es decir, la suerte de las mujeres es echada por
los hombres y se debe al poder masculino. Pero, como senala
Millett, ni la endocrinologia nila genética habian conseguido
demostrar jamds que la voluntad de dominio era un rasgo
inherente al temperamento masculino ni tampoco el que
existieran diferencias intelectuales-emocionales innatas
relevantes entre hombres y mujeres. Como las distinciones
contempordneas entre hombres y mujeres son, ademas,
primordialmente culturales, dificiimente podriamos
determinar sus origenes fisicos. Como Millett concluye con
ldcida ironia, “Seguramente no podremos saber cualesquiera
que puedan ser las diferencias ‘reales’ entre lo sexos mientras
que los sexos no sean tratados de modo diferente, es decir,
como semejantes”.?® La conviccién contempordnea de que
la agresién es por naturaleza masculina y la pasividad es
femenina no son, por consiguiente, mas que
racionalizaciones patriarcales de desigualdades sociales ya
las diversas facetas de nuestras vidas que se denominan
conductas sexuales son casi por completo el resultado de
nuesiro aprendizaje social.?’

Germaine Greer empled el término género en su
critica radical de la imagen de la mujer objeto del deseo
masculino The Female Eunuch.*®* Como escribia Greer, la
mujer es producto de un tipo particular de
condicionamiento social: “Lo que ocurre es que la mujer
es considerada como objeto sexual para el uso y la
apreciacién de otros seres sexuados, los hombres. Su
sexualidad es al mismo tiempo negada y tergiversada al
ser representada como pasividad”.®' Es decir, la mujer es
construida como eunuca al servicio del hombre.

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 85



VERENA STOLCKE

32 STOLLER, 1968.

3% Genevieve FRAISSE, 2001.

34 MILLETT, 1977, p. 30.

Greer usa el término género cuando somete toda la
gama de interpretaciones occidentales de los rasgos
corporales, intelectuales y emocionales atribuidos a la mujer
a un examen critico con esperanza de que las mujeres
serdn capaces de revindicar una voluntad propia para
decidir acerca de sus deseos por ellas mismas cuando se
liberen de todos esos prejuicios sexistas.

Ambas autoras citan la obra del psicoanalista
estadounidense Robert Stoller, Sex and Gender como fuente
del término gender.3? Como sehalé, en la década de los
1950s psicélogos, médicos y cientificos sociales enfocaron
el tratamiento de los intersexos y transexuales desde una
perspectiva nueva abogando por intervenciones quirdrgicas
para adaptar la anatomia genital de éstos o a su identidad
sexual asignada o escogida. Era la época en que, en
reaccién contra los abusos del régimen Nazi de
determinismos biolégicos durante la segunda gran guerraq,
se generalizd la conviccidon de que los seres humanos son
enormemente maleables. En su libro, Stoller revisé los estudios
psicolégicos y biomédico de los infersexos, transexuales y
homosexuales, es decir, de individu@s cuya anatomia genital
es ambigua al nacimiento o cuyo sexo biolégico no coincide
con su identidad sexual sentida y deseada o con su
orientacién sexual. Segun Fraisse, fue el libro Sex and Gender
de Stoller que marcé el inicio del debate terminolégico y
filosofico en torno del concepto de género en el pensamiento
feminista que adn no se ha cerrado.®

Como apunté Millett en Sexual Politics, de acuerdo
con Stoller y otros expertos contempordneos, la core gender
identity (identidad de género central) se consolida tan sélo
alaedad de 18 meses. Y nila conducta, ni los sentimientos,
el pensamiento y las fantasias estdn exclusivamente
determinados por la anatomia sexual. Las investigaciones
realizadas en el California Gender Identity Center habian
mostrado que en casos de “asignacion errdnea” de género
cuando existia una malformacién genital al nacimiento,
resultaba mas facil cambiar, mediante una intervenciéon
quirargica, el sexo anatémico de un adolescente cuyo sexo
biolégico era contrario a su asignaciéon de género y su
condicionamiento social, que transformar su personalidad
y temperamento subjetivo femenino, producto de anos de
socializacion.® La intencion era adaptar la naturaleza sexual
a la identidad social de género.

Millett recoge la definicion de Stoller del término
género:

Los diccionarios subrayan gque la connotacion primordial
de sexo es biolégica... De acuerdo con esto, la palabra
sexo se referird en esta obra al sexo femenino o
masculino y las partes bioldgicas que determinan si uno

86 Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

3 MILLETT, 1977, p. 29.

3¢ MILLETT, 1977, p. 30.

37 Suzanne KESSLER, 1990.

38 John COLAPINTO, 1997.

es varén o hembra; la palabra sexual se referird a la
anatomia y la fisiologia. Es evidente que sobran amplios
campos de la conducta, de los sentimientos, del
pensamiento y de las fantasias que, aunque estén
relacionados con los sexos, no tienen connotaciones
primordialmente biolégicas. Emplearé el término género
para algunos de estos fendbmenos psicologicos: se
puede hablar de sexo masculino o femenino, pero
también se puede hablar de masculinidad y feminidad
sin estar necesariamente suponiendo cualquier cosa
acerca de la anatomia o la fisiologia. De este modo,
mientras que segun el sentido comun sexo y género
parecen inextricablemente relacionados, un objetivo
de este estudio serd confirmar el hecho de que los dos
dmbitos (sexo y género) no estdn inevitablemente
vinculados en nada que se parezca a una relaciéon de
uno a uno, sino que cada uno puede seguir caminos
bastante independientes.?®

Es decir, como Stoller recalca mas adelante, “El
género es un término que tiene connotaciones psicolégicas
y culturales”.** Cabe notar que cuando Stoller distingue el
sexo biolégico del género social toma como dada la
oposicion entre naturaleza y cultura.

Para comprender todo el alcance tedrico del
concepto de género hay que retroceder, no obstante, a
los anos 1950s. John Money, especialista en el estudio de
“defectos” genitales congénitos, y sus colegas del Johns
Hopkins Medical Center de Baltimore, EEUU, fueron quienes
comenzaron a investigar los problemas de identidad y
orientacién sexuales, la fransexualidad y el tratamiento de
nin@s hermafroditas y desarrollaron una teoria del
tratamiento psico-médico de los intersexos que da prioridad
al condicionamiento socio-cultural de la identidad de
género por encima del sexo biolégico. Este modelo parece
persistir entre especialista médicos hasta hoy.%” Seguin
Money, el bebé es neutro al nacimiento en términos psico-
sexuales. El desarrollo de su orientacién psico-sexual
depende del aspecto de los genitales externos que el bebé
observa cuando mira hacia abajo. Cualquier bebé puede
ser fransformado en nino o nina con tal de que sus genitales
tengan la apariencia “adecuada”, independientemente
de lo que indiquen sus cromosomas, sus hormonas, sus
genes. Aungue su intencién fuese humanitaria, un ejemplo
trdgico de la conviccién freudiana de que el sano desarrollo
psicolégico de un nifio o nina depende esencialmente de
gue poseda o0 no un pene, fue la decision de Money de
convertir la anatomia genital de un nifo que habia perdido
su pene por un error biomédico cometido durante su
circuncision, en la de una nina.®®

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 87



VERENA STOLCKE

39 KESSLER, 1990; Alice DREGER,
2004. La Intersex Society of North
America (Sociedad Intersexos de
América del Norte) fue fundada
en los anos 1990s por la
historiadora de la medicina
Cheryl Chase y un grupo de
activistas para luchar contra la
verguenza, el secretismo y las
intervenciones quirdrgicas no
deseadas realizadas en personas
que nacen con una anatomia
genital que alguien decidié que
no correspondia a la norma
masculina o femenina. La
Conferencia Nacional de NOW
de 2001aprobd una resolucién a
favor del derecho de elegir de las
ninas intersexo.

4 Anne FAUSTO-STERLING, 2004;
FAUSTO-STERLING, 2000. Cabe
senalar que Fausto-Sterling es
profesora de biologia y de
estudios de la mujer en el
departamento de biologia
ceculary bioguimica de la Brown
University, EEUU, es decir, que su
critica procede de dentro del
campo biolégico.

41 Pero la teoria en la prdctica
puede ser otra sobre todo
cuando se trata de cuestiones de
politica. La traduccién del
término inglés gender a otras
lenguas planteé algunas
dificultades y y dio lugar a una
serie de deslices. En alemdn, por
ejemplo, el término Geschlecht
designa indistintamente el sexo
biolégico y el género social. En
castellano la traduccién género
es aln mas polisémica pues
género se refiere tanto al género
humano, a una clase u orden de
determinadas cosas y al género
gramatical. A parte de los
inconvenientes politicos de ser un
término que tiene diversos
significados y ser ademds poco
conocido, género se prestd
fdcilmente a un uso plural: los o
dos géneros. Las feministas que
pluralizan la palabra género
revelan una concepcién dualista
del género, andloga al dualismo
sexual, escamoteando el
cardcter politico-ideolégico de
las relaciones entre mujeres y
hombres. En dmbitos ajenos a la
investigacién tedrica no es

Aunque pueda parecer a primera vista que los
expertos fratasen simplemente de adaptar la anatomia
sexual de una persona a su género asignado, en el
diagndstico de los intersexos se infiliran ideales culturales
que estdn basados en el modelo bio-sexual dualista e
incluso supuestos con respecto en especial a los genitales
“normales” del varén. En la asignacién del género del recién
nacido se suelen emplear dos tipos de indicadores, uno
biolégico y ofro cultural, a saber, el andlisis cromosémico,
por un lado, y no cualquier pene sino el tamano
“adecuado” del mismo, por el otro. En el caso de intersexos
congénitos el objetivo psico-médico consiste en
“normalizar” los genitales “anormales” mediante una
intervencién quirargica temprana y la administracion
posterior de las hormonas correspondientes. Aunque el
bebé posea el cromosoma Y si su pene es considerado
demasiado pequeno, la tendencia es a transformarlo en
femenino. Es decir, el género “normal” no depende apenas
de poseer o no un pene sino de si el pene es, ademds, de
un tamano normal.*®

La idea de que no existen mas de dos sexos estd
profundamente arraigada en la cultura occidental y la
profesién biomédica no duda de que la identidad femenina
y masculina son las Unicas opciones “naturales” para I@s
intersexos. El propio término “intersexos” revela esta
concepcion cultural dualista en la medida en que su
anatomia genital es diagnosticada como ambigua relativo
a la norma sexual dualista y heterosexual.*® Estos
antecedentes bio-culturales del concepto de género se
reflejardn en los debates a que da lugar el género en las
tedricas feministas.

¢Es el género para el sexo como la cultura
es para la naturaleza?

Como indiqué, las feministas anglosajonas Millett y
Greer recurrieron al término gender procedente de la
psicologia y la bio-medicina para distinguir aquello que es
construccion socio-cultural de lo que depende de la
naturaleza en las relaciones de las mujeres con los hombres.
Pero al dotar el término género de rango tedrico las
feministas quisieron enfatizar ademds el cardcter relacional
y por lo tanto politico de las definiciones normativas de la
feminidad y la masculinidad. Es decir, las mujeres y los
hombres en tanto que actor@s sociales se “hacen”
reciprocamente y por consiguiente, en lugar de analizarl@s
por separado deben situarse en el entramado de las
relaciones de poder que I@s constituyen .4

88 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

infrecuente, ademds, el empleo
de los términos género y mujer de
manera infercambiable como si
las desigualdades de género
fuesen un problema exclusivo de
las mujeres. Otra dificultad
politica reside en que, al tratarse
de un concepto académico, el
término género es apenas
conocido por el comun de las
mujeres, para no mencionar alos
hombres en general, de modo
que cualquier iniciativa politica
requiere una pedagogia previa.
“2 Nétese el paralelismo que existe
entre éstos interrogantes y
aquellos que ha suscitado el
cardcter cultural de las relaciones
de parentesco.

43 OAKLEY, 1977, p. 185, mi énfasis.

44 OAKLEY, 1977, p. 197.

4 RUBIN, 1975.

Las interpretaciones de la construccién social y/o
cultural de la relacién de las mujeres con los hombres han
variado. En el empeno por evitar cualquier deslizamiento
hacia el dualismo sexual marcado por lo bioldgico persisten
dos dificultades analiticas relacionadas: ¢Si, como habia
escrito Beauvoir, “la biologia no es destino”, en base a qué
se construyen entonces los significados simbélicos culturales
diversos del ser mujer en relacion con el hombre? y équé
es lo que hace de las relaciones de género un principio
estructural primordial de la vida en sociedad, distinto de
ofros fipos de relaciones sociales?+?

La sociéloga inglesa Ann Oakley ilustra estas
dificultades. En 1972 Oakley empleaba el concepto de
género en una comparacion intercultural de las distintas
maneras en que hombres y mujeres son moldeados por la
vida en sociedad concluyendo que “Es cierto que fodas
las sociedades utilizan el sexo biolégico como criterio para
la atribucién de género, pero tras este simple punto de
partida no existen culturas que estén completamente de
acuerdo sobre lo que diferencia a un género de otro”.*
Aungue Oakley haga hincapié en la variabilidad cultural
de los significados de género, al arraigarlos en la diferencia
de sexo universal acaba por emplear el concepto de
género en un sentido categérico — existen dos géneros —
replicando el dualismo sexuado heterosexual de Money y
Stoller a quienes cita.**

En su uso posterior se desvanecen los origenes psico-
médicos del concepto de género. Los estudios de las
diferencias y de las desigualdades de género parecen
liberarse de sus referentes bioldgicos al asumir que no todas
las culturas representan de la misma forma la diferencia
entre los sexos y ni le atribuyen la misma importancia social.

Me interesa mencionar aqui a la antropdloga
feminista Gayle Rubin cuyo desafio temprano del dualismo
sexual heterosexual se halla en el polo opuesto del discurso
de tedricas como Oakley que estudian el género desde
una perspectiva dualista. En 1975 Rubin publica una de las
criticas mas originales y precoces de las interpretaciones
de Engels y especialmente de Lévi-Strauss y Freud relativas
a los fundamentos de la opresion de las mujeres.*® Es de
especial relevancia su critica de Lévi-Strauss y Freud. Rubin
des-cubre que la division entre los sexos, la
incomensurabilidad entre mujeres y hombres, la
dependencia entre ell@s y la subordinacién de las mujeres
son fenédmenos politico-sociales. Lo que Rubin denomina
el sistema de sexo/género consiste en un conjunto de
dispositivos socio-culturales, en particular los sistemas de
parentesco forjados por las reglas matrimoniales, que
tfransforman a las hembras y los machos, poseedor@s en

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 89



VERENA STOLCKE

4 RUBIN, 1975, p. 180.

47RUBIN, 1975.

4 Linda NICHOLSON y Nancy
FRASER, 1999.

la infancia del potencial sexual humano en su totalidad,
en “mujeres” y “hombres”, dividiéndolos en dos categorias
sociales incompletas la una sin el ofro. Cuando Lévi-Strauss
atribuye en Las formas elementares del parentesco el inicio
de la cultura al tabu del incesto que regula los intercambios
matrimoniales exogdmicos mediante “el tréfico de mujeres”
entre lineas de descendencia, regido por sus hombres,
proscribe la homosexualidad vy prescribe la
heterosexualidad. Como escribe Rubin:

el tabu del incesto presupone un tabu previo, menos
articulado, de la homosexualidad. Una prohibicién de
algunas uniones heterosexuales se convierte en un tabu
de uniones no-heterosexuales. El género no es
Unicamente una identificacion con un sexo; exige
también que el deseo sexual sea canalizado hacia el
ofro sexo.

De modo andlogo a como los sistemas de
parentesco supuestamente exigen una division heterosexual
de los sexos, en la teoria freudiana, la crisis edipica es la
fase del desarrollo psicosexual de los individuos en que
éstos asimilan las reglas y los tabues relativos a la sexualidad
basados en la divisidn de los sexos que a su vez constituyen
el deseo sexual heterosexual. En ambos modelos la mujer
acaba relegada a una posicion estructural dependiente y
subordinada, objeto de intercambio o deseo de los hombres
e incompleta sin ellos.4’

Una de las demandas del movimiento feminista fue
la libertad sexual. Pero la introduccion por Rubin de la
sexualidad en la agenda feminista académica en tanto
que una dimensién de los sistemas de sexo/género que no
puede ser reducida al sexo biolégico ni confinada por la
norma heterosexual, permanecerd en un segundo plano
hasta la década de los 1990s.

A inicios de los anos 1980s se sofistican los andlisis
feministas cuando las relaciones de género se analizan en
sus contextos histéricas y culturales concretos. Aunque
algunas tedricas feministas procuran explicar la condicién
de las mujeres en funcién de alguna actividad o
caracteristica femenina transcultural,*® la subordinacién
universal de las mujeres y la dominacion de los hombres
resulta cada vez menos plausible. A medida que los sistemas
de género emergen como una dimensién de sistemas de
pensamiento mucho mas complejos el enfoque analitico
se desplaza de la conducta o las actividades de las mujeres
en relacion a los hombres al género entendido como sistema
simbdlico que debe ser estudiado en contextos culturales
particulares. La cuestion de y hasta qué punto el género
tiene algo que ver con el sexo queda relegada al olvido.

Q0 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

4? Marilyn STRATHERN, 1979, p. 133.

0 STRATHERN, 1979; STRATHERN,
1980.

51 STRATHERN, 1988, p. ix. Existe
una afinidad entre ese enfoque
simbdlico y la concepcidn
maussiana de la persona social
a la que Strathern anade la
categoria de género.

En un articulo de 1973, que documenta el cambio
terminolégico del sexo al género, Strathern anticipa su
concepcién del género como sistema simbdlico. Como
Strathern escribia, “Los estudios de las diferencias de sexo,
tanto los populares como los cientificos, analizan por lo
general la conexiéon entre los estereotipos culturales sobre
varones y hembras (género) y la base psicoldégica de la
discriminacién (sexo)”.* Se suele dar un proceso de
retroalimentacién en una espiral de significados simbdlicos.
Los componentes culturales y bioldgicos de los estereotipos
de género pueden servir para simbolizar otras dimensiones
de la sociedad como, por ejemplo, el valor atribuido a las
actividades femeninas relativas a las masculinas e incluso
la concepcion local de la naturaleza relativa a la cultura.®®
Al concebir el género como construccion simbdlica o como
metdfora para tipos de accién, Strathern y otras
antropdlogas contempordneas parecen conseguir separar
las representaciones simbdlicas de lo femenino y lo
masculino de los cuerpos sexuados “naturales” y de la
conducta concreta de mujeres y hombres individuales.
Desde esta perspectiva, el género en tanto que sistema de
clasificacién simbdlica de personas sociales es una
componente mas del entramado general de las relaciones
sociales. Como Strathern especifica en su libro cldsico The
Gender of the Gift de 1988:

Yo entiendo por ‘género’ aquellas categorizaciones de
personas, de artefactos, acontecimientos, secuencias,
etc. que se inspiran en imdgenes sexuales sobre los
modos en que las distinciones entre caracteristicas
masculinas y femeninas configuran las ideas de
personas concretas sobre la naturaleza de relaciones
sociales.®

El punto de partida analitico ya no son las cosas
concretas que deben o no pueden hacer personas
sexuadas concretas sino el juego de clasificaciones y
distinciones simbdlicas de género. Queda asi en suspenso
tedrico la cuestion acerca de los fundamentos - la relacion
entre sexo y género -y del por qué de estas construcciones
simbdlicas particulares. La insistencia en basar su
interpretacién en las categorias nativas ha sido criticada,
ademds, por omitir las estructuras de poder y eludir el modo
cémo representaciones simbdlicas o ideologias pueden
ocultar relaciones de desigualdad y explotacion.

Un desarrollo politico paralelo al andlisis de género
como sistema simbdlico se encargard de reintroducir las
experiencias concretas de mujeres concretas en contextos
de poder y desigualdad, en las teorias de género. En los
anos 1970s se organizan las feministas negras en EEUU para

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 9]



VERENA STOLCKE

52The Combahee River Collective,
a Black Feminist Statement, 1979,
p. 363.

% HOOKS, 1981, p. 146. Ver
también Diane K. LEWIS, 1977;
Bonnie THORNTON DILL, 1983;
Zillah R. EISENSTEIN, 1994.

denunciar la opresidn racial, sexual, heterosexual y de clase
a que estdn sometidas todas las mujeres negras en contraste
con sus companeras blancas. Desencantadas con el poco
caso que habian hecho todos — el movimiento por los
derechos civiles, el nacionalismo negro, la izquierda blanca
asi como el movimiento feminista de las mujeres blancas —
de su subordinacién y discriminacion especificas, las
mujeres negras reconocen que necesitan “desarrollar una
politica que, en distincién con las mujeres blancas, es
antirracista, y, en distincién con los hombres negros y
blancos, es anti-sexista”.5? En una sociedad estructurada
por desigualdades de clase y raciales las feministas negras
tuvieron que movilizarse en dos frentes: por un lado, contra
los hombres negros que las oprimian en tanto que mujeres
Yy, por otro, contra el racismo de la poblacién blanca que
las explotaba y discriminaba. Ese conflicto potencial de
lealtades fue una dificultad especial para su organizacion.
Al interior del movimiento negro las feministas fueron
denostadas por introducir divisiones politicas. Y aunque las
feministas blancas proclamaran que “sisterhood is powerful”
(la hermandad es poderosqa) este ideal de solidaridad
feminista era una falacia pues ocultaba una miopia racial
y de clase. Las feministas blancas habian ignorado la
historia, la cultura y las condiciones de vida de las mujeres
negras, habiendo hecho poco o nada por comprender y
combatir el racismo. Sus modelos analiticos habian
enfocado exclusivamente la desigualdad de las mujeres y
los efectos del sexismo y por lo tanto eran de escasa utilidad
para aquellas mujeres sometidas a discriminaciones
raciales, de clase y sexistas. Como escribié la feminista
negra bell hooks:

Cuando las mujeres blancas ‘emancipacionistas’
definieron el trabadjo remunerado como camino para
la liberacién, no prestaron atencién a aquellas mujeres
que son las mas explotadas en la fuerza de trabagjo
americana. Si hubiesen reconocido la penuria de las
mujeres de la clase obrera, su atenciéon se habria
desplazado de las amas de casa suburbanas que
poseian una educacién superior y deseaban
incorporarse en la fuerza de trabajo de clase media o
alta. Si hubiesen prestado atencién a las mujeres que
ya trabajaban y que eran explotadas como fuerza de
frabajo de reserva barata en la sociedad americanaq,
habrian dejado de romantizar la busqueda de las
mujeres blancas de clase media de un empleo que les
satisficiera. Mientras que la incorporacién de las mujeres
en el mercado de trabajo no impide su resistencia contra
la opresién sexista, para una gran parte de las mujeres
americanas el frabajo fuera del hogar no ha sido una
fuerza liberadora.®?

Q2 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

54 Sandra HARDING, 1986, p. 18.

Las feministas negras introdujeron nuevos desafios
tedricos y politicos. Las denuncias de las feministas negras
rompieron la visidon indiferenciada de la identidad y
subordinacion de las mujeres al demostrar que en el mundo
moderno mecanismos politicos e ideolégicos moldean las
experiencias e identidades de las mujeres de modo
simultdineo aunque desigual no sélo por el hecho de ser
mujeres, sino por su condicién de clase y raza. Es decir, las
desigualdades de género son racializadas y las
desigualdades socio-raciales son engendradas.

El engendramiento de las desigualdades socio-
raciales no es fruto de una simple convergencia o fusién,
de una especie de suma, de diferentes fuentes de opresion
de las mujeres sino de la interseccién dindmica entre el
género, la raza y la clase en estructuras de dominacion
histéricas. Asi Harding sehalaba: “en culturas estratificadas
tanto por el género como por la raza, el género siempre
resulta ser también una categoria racial y la raza una
categoria de género”.>* ¢(Pero como se da este proceso
de construccion reciproca entre género y raza y cudles
son las condiciones socio-politicas que lo propician? El sexo
biolégico que por pertenecer al dmbito de la naturaleza
habia sido relegado por la teoria de género a un limbo
tedrico, vuelve a ser tan pertinente como lo es la forma de
racionalizar la desigualdad social a través de una
concepcion histérica de la relacion entre naturaleza, cultura
y sociedad.

El sexo ya no es lo que era

La interseccién entre género, raza y clase suscitd
cuestiones nuevas y complejas acerca de la relacién entre
ideologias biolégico-raciales que legitiman estructuras de
desigualdad econdémico-politicas y la organizacién de la
reproduccién social, y entre el control del sexo, de los
cuerpos sexuados, de la sexualidad y las relaciones de
género. En lugar de indagar acerca la relacién entre sexo
y género habria que preguntarse sobre las circunstancias
histéricas en que el dualismo sexual biolégico y la
sexualidad pueden tener consecuencias socio-politicas y
de género.

Resulta relevante aqui la propuesta que hacen
Yanagisako y Collier a fines de los anos 1980s de disociar
analiicamente el género por completo del sexo. Cualquier
andlisis de género deberia comenzar por cuestionar las
raices en ultima instancia biolégicas de las categorias de
género no importa cudl sea su elaboracién cultural
particular, en lugar de tomarlas como dadas como lo suelen
hacer tantas feministas o en sus definiciones del concepto

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 93



VERENA STOLCKE

55 Silvia Junko YANAGISAKO y Jane
Fishburne COLLIER, 1987, p. 32-33.

5 Maryon McDONALD, 1989.

57 Thomas LAQUEUR, 1994. En un
fascinante estudio de las
representaciones cambiantes del
cuerpo humano y de la anatomia
genital-sexual desde la Grecia
cldsica hasta fines del siglo XVl
Laqueur ha mostrado que no
existe un modelo cientificamente
correcto del sexo. En Europa se
divulga el modelo de los dos
sexos incomensurables durante la
ilustracion (LAQUEUR, 1994).

58 Verena STOLCKE, 1992. Ver
también Ann Laura STOLER, 1995.
59 STOLCKE, 2003.

o por omision. Una vez desbrozado el camino de supuestos
esencialistas habria que investigar la construccion cultural
de los significados de género y el papel que juegan éstos
en sistemas de desigualdad en contextos histéricos
especificos.®® A pesar de su critica radical de los residuos
biologistas en la nocién de género, Yanagisako y Collier no
ponen en duda el dualismo sexual biolégico al que relegan
al dmbito de la naturaleza. McDonald, en cambio, fue mas
sugerente al sefalar, con razén, que las propias teorias
biolégicas y fisioldégicas y las concepciones de la naturaleza,
no dejan de ser concepciones socio-politicas histéricas.>
Es decir, no se trata de echar el bebe del sexo con el agua
del bano sino de descubrir como éste es representado y
regulado en diferentes circunstancias histéricas.®

Un ejemplo de cémo la realidad material del
dualismo sexual biolégico se convierte en objeto de
dispositivos disciplinadores de la reproduccion social
cuando ideologias biolégicas legitiman un orden socio-
politico desigual, es la investigacién que realicé a principios
de los anos 1970s sobre la sociedad cubana colonial. En
esta estudio antropolégico-histérico de la sexualidad y el
racismo en la Cuba colonial desarrollé, a través del andlisis
de las politicas y de las prdcticas matrimoniales en tanto
que dispositivos socio-politicos, una explicacion del racismo
como doctrina legitimadora de la desigualdad social que
asimismo permite explicar las diferentes formas de
dominacién y/o disciplina socio-sexuales a que estaban
sometidas respectivamente las mujeres “de color” y las
mujeres blancas en esta sociedad esclavista. Propuse un
modelo de andlisis relacional del control del sexo y de los
significados socio-simbdlicos de la sexualidad y de las
jerarquias de género vinculados con los procesos de
reproduccién de la desigualdad social.®® Esa légica racial-
sexual se aplica a la sociedad colonial ibero-americana
en general a partir del siglo XVII.%° En la sociedad colonial
la materialidad del cuerpo sexuado en particular de las
mujeres, adquirié una importancia tal que estructurdé todo
su tejido socio-cultural. Los modos de clasificaciéon y de
identificacién social de una sociedad determinan la
manera como se organiza su reproduccion social. El orden
socio-politico colonial con su enorme desigualdad contenia
las semillas de su propia destruccidén en los sectores
subalternos y en especial en la poblacion esclava,
explotados en lo econémico, sometidos en lo politico y
segregados en términos racistas. Hasta el siglo XVIII el
sistema de clasificacién y descalificacién socio-politico
colonial era teolégico-moral. A raiz del surgimiento de la
filosofia natural en Europa cuando los cientificos naturales
se dedicaron a estudiar de forma mas sistemdtica la

94 Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

diversidad fisica y cultural entre los seres humanos y el lugar
que se debia asignar a éstos en la gran cadena de los
seres, cambia el modelo de interpretacién del orden en el
mundo y en la sociedad. Se desarrolla el racismo cientifico
y la desigualdad socio-politica en la sociedad colonial
viene a ser justificada en términos biolégico-raciales. A partir
de este momento la condicién socio-econdmica de los
habitantes de las colonias y la desigualdad en general son
atribuidos a la calidad racial aventajada o deficiente innata
y por lo tanto hereditaria de éstos. Pero la sociedad colonial
no era un orden socio-econdémico cerrado. Desde el inicio
los conquistadores y colonizadores explotaron sexualmente
a las mujeres indigenas primero y poco después a las
esclavas africanas. Por consiguiente, las fronteras
fenotipicas entre la poblacién autéctona, I@s esclav@s y
los europeos pronto se comenzaron a borrar y surgieron
sectores mestizos y mulatos importantes. Cuando la calidad
racial es introducido como criterio de clasificacién socio-
politico en el siglo XVIIl, la considerable “mezcla” de la
poblacién junto con un grado de movilidad social
ascedente de mestizos y mulatos intensificd la obsesién de
las elites blancas por su pureza racial tenida como blasén
de su preeminencia socio-politica legitima. Al arraigar su
superioridad social en su genealogia impoluta en términos
socio-raciales, el matrimonio endogdmico de clase y raza
se convirtié en un imperativo sine qua non para las familias
de las elites. Las buenas familias aseguraron el control de
sus matrimonios a través de una férrea disciplina de los
cuerpos sexuados de sus mujeres pues cualquier desliz
sexual de una hija podia, como decia un contempordneo,
infroducir bastardos, es decir, una prole impura, en la estirpe.
Los escarceos sexuales por lo demds frecuentes de los hijos
de buena familia con mujeres “de color” no era, en cambio,
una amenaza para la familia pues estas relaciones sexuales
no solian ser consagrados por el santo matrimonio de modo
que sus vdastagos ilegitimos no podian manchar la familia.
En este contexto colonial el cuerpo sexuado y la sexualidad
en particular de las mujeres de la elite adquirieron una
extraordinaria prominencia pues ellas se eran las garantes
de la preeminencia social de sus familias. Ahora, una
prohibicion sélo tiene sentido si la conducta sancionada
puede ocurrir. Toda esta parafernalia de normas
matrimoniales endogdmicas, de disciplina sexual, era
necesaria pues habia quienes se atrevian a sobreponerse
a las convenciones socio-raciales. En efecto, habia jovenes
parejas desiguales que impulsadas por el amor recurrian
al rapto con fines matrimoniales para vencer la oposicion
paterna. La pareja confiaba en que el padre de la jéven
aceptaria el matrimonio ante el hecho consumado de la

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 95



VERENA STOLCKE

0 NICHOLSON y FRASER, 1999.

desfloracién de ésta por su novio, el momento critico del
rapto. En materia de honra y disciplina sexual la sociedad
cubana distinguia, no obstante, entre dos clases de mujeres.
Por un lado estaban las “hijas de familia”, futuras madres
de una descendencia de legitimo matrimonio endogdmico
y racialmente pura cuya sexualidad era sometida al rigido
control familiar para asegurar su virginidad antes del
matrimonio y su castidad después. Y, por otro, estaban las
mujeres “de color” quienes, se suponia, carecian de una
familia merecedora de honras sociales y estaban a
constante merced de los avances sexuales de los hombres,
sobre todo blancos. Como decia un proverbio cubano de
la época “no hay tamarindo dulce ni mulata serorita”.

Seria, no obstante, tan erréneo deducir de las
dindmicas socio-raciales-sexuales en la sociedad colonial
cubana que acabo de describir que el dualismo sexual
biolégico es invariablemente un fundamento del género
como lo es el suponer que las jerarquias de género se
constituyen con independencia del sexo bioldégico. Ni lo
uno nilo ofro es el caso. Lo que la sociedad colonial cubana
revela es que el significado socio-cultural jerdrquico de los
cuerpos sexuados estd en funcién de una concepcioén
genealdgica biolégica, es decir naturalizada, de las
identidades sociales que dotd la diferencia entre los sexos,
los cuerpos sexuados y la sexualidad de una importancia
decisiva para el orden y la estabilidad sociales.

La critica llamada post-estructuralista, postmoderna
o desconstructivista de la ciencia y las categorias cientificas
occidentales, de la representacion objetiva de otros mundos
culturales, fue notablemente ciega para la cuestion de
género/sexo en sus revisiones de la historia, la cultura y la
politica, aunque indirectamente influencié la manera de
enfocarla. La culfura, entendida ahora como cambiable,
abierta, hibrida, se convirtié en una nocién clave y ubicua
en la critica cultural - como p.€j. en los estudios de la cultura
negra, hispana, etc. Y este nuevo enfoque critico, reflexivo,
de la cultura hizo hincapié en el cardcter producido y politico
de las diferencias, de las identidades sociales. Esta politica
de la identidad convergié en cierta medida con el interés
feminista anterior por como las intersecciones entre clase,
raza y género redundan en experiencias de las mujeres que
son diversas, dotando su estudio ademds de una perspectiva
desconstructivista histérica. Surgieron asi concepciones mas
complejas del género que ahora es examinado en tanto
que una dimension entre otras del complejo tejido de las
relaciones sociales y politicas. Y la orientacion sexual, ademds
de la clase y la raza, adquiere visibilidad en las
investigaciones feministas.¢® Aunque las identidades y
diferencias socio-culturales se multiplican y se hacen mas

96 Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

¢ Anne PHILLIPS, 1992, p. 23.

%2 Shelly ERRINGTON,
MOORE, 2000.

63 Rosalind C. MORRIS, 1995, p.
568.

% La investigacién feminista en el
campo de la biologia y de la
historia de la ciencia con el
objetivo de descubrir los intereses
politicos inherentes a los
procedimientos discriminatorias
que establecen la base cientifica
del sexo, se acumulan a partir de
los anos ochenta. Algunos
ejemplos tempranos son los dos
numeros sobre feminismo y
ciencia de la revista Hypatia: A
Journal of Feminist Philosophy, v.
2, n. 3, otono 1987 y v. 3, n. 1,
primavera 1988; HARDING,
Sandra. The Science Question in
Feminism. Ithaca: Cornell
University, 1986; FOX-KELLER,
Evelyn. Reflections on Gender
and Science. New Haven: Yale
University Press, 1984; HARAWAY,
Donna. “In the Beginning Was the
Word: The Genesis of Biological
Theory.” Signs: Journal of Women
in Culture and Society, v. 6, n. 2,
1981; HARAWAY, Donna. Primate
Visions. New York: Routledge,
1986; FAUSTO-STERLING, Anne.
Myths of Gender: Biological
Theories about Women and Me.
New York: Norton, 1979.

1990;

fluidas, persiste, no obstante, la pregunta acerca de cémo
desentranar aquellas diferencias con las que es construida
la opresidn de las mujeres de esa multiplicidad de
identidades socio-culturales. Asi, Phillips sefala:

Una cosa es estar a favor de que la heterogeneidad y
la diversidad sean incorporadas en nuestras teorias de
la igualdad y de la justicia; pero aceptar LA diferencia
y ordenar nuestro pensamiento alrededor de ella es
una cosa bien distinta. Y una cosa que esta postura me
sugiere es que, a pesar de las dificultades conceptuales
que han planteado las feministas con respecto a la
distincion entre sexo y género, continuamos precisando
desentranar las diferencias que son inevitables y
aquellas que son escogidas, de aquellas que son
simplemente impuestas.©'

Errington habia intentado separar las diferencias
inevitables de aquellas impuestas cuando respondié a
Yanagisako y Collier que en lugar de abandonar por entero
el sexo debia distinguirse entre el sexo con minuscula
referido a los cuerpos biolégicamente sexuados, el Sexo
con mayuscula de la construccion cultural particular de
los cuerpos sexuados, reservdndose el término género para
aqguello que diferentes culturas construyen a partir del sexo.%?
Como consecuencia gana importancia la cultura en
relacion a la naturaleza en materia de género, sexo y
sexualidad pero continua pendiente una formulacién
definitiva acerca de si y qué tiene que ver la diferencia
biolégica entre los sexos con la construccién socio-cultural
del género, una formulaciéon que permita precisar las
fronteras y/o posibles intersecciones que pueden darse entre
el sexo y el género, entre la naturaleza y la cultura, en la
vida en sociedad en contextos histéricos concretos.®

La critica feminista de la ciencia recoge este desafio
politico y epistemoldgico en los anos ochenta. El enfoque
desconstructivista del género relegd el sexo biolégico a
una especie de limbo, cuya relevancia para el género en
el mejor de los casos era incierta sino irrelevante y obvid
asi la propia pregunta acerca de qué era el sexo, si se
trataba de un rasgo anatémico, cromosémico o hormonal
de los cuerpos sexuados. Fueron las criticas feministas
modernas de la ciencia quienes comenzaron a desdfiar el
discurso cientifico positivista convencional segun el cual el
“sex0” era un “hecho” natural y, por lo tanto, universal de la
especie humana.* Esta critica feminista de la ciencia se
inspiré en la conceptualizacion del género como disociado
del sexo pero también introdujo nuevos interrogantes
acerca de la relacién entre ciencia, naturaleza y politica.
La ciencia no es nunca neutra sino que la relaciéon entre
los modelos objetivos que formulan los cientificos y la

Estudos Feministas, Floriandpolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 97



VERENA STOLCKE

¢ Cabe senalar aqui que
bastantes feministas criticas de la
ciencia provienen de las ciencias
exactas y las ciencias de la vida
y poseen asi amplios conoci-
mientos epistemoldgicos e
histéricos que hacen que sus
formulaciones trasciendan por lo
general las teorias conspiratorias
caracteristicas de lo que se ha
venido llamando la guerra de la
ciencia. Evelyn Fox-Keller, en
efecto, se formo en fisica tedrica,
investigd sobre la interfase entre
fisica y biologia y ahora se
dedica a la historia y filosofia de
la biologia del desarrollo.

% FOX-KELLER, 1987, p. 43.

7 FOX-KELLER, 1987.

% Donna Haraway se formé en
zoologia y filosofia y también se
dedica a la historia y filosofia de
la ciencia.

%2 HARAWAY, 1988.

“realidad” natural estd mediada por valores e intereses
sociales. Pero, como senald Evelyn Fox-Keller,®® la critica
feminista de la ciencia también heredé de los estudios
feministas las ambigliedades e inestabilidades
epistemoldgico-politicas con respecto al género. Si el género
no puede ser reducido al sexo ni la ciencia es y jamds serd
unaimagen espejo de la naturaleza, écoémo podemos definir
entonces el género y/o la ciencia? Asi, los debates sobre el
género han oscilado entre los esencialismos y la idea de la
plasticidad infinita de la especie humana de modo andloga
a como la discusién sobre la ciencia lo ha hecho entre el
objetivismo y el relativismo. En Ultima instancia subyace a
estas controversias el dualismo cartesiano entre cultura y
naturaleza, entre la creatividad humana y las supuestas leyes
universales de la naturaleza. Los posicionamientos a este
respecto son siempre politicos pues lo que estd en juego es
el poder. La infinita proliferaciéon postmoderna de las
diferencias, sin embargo, no ofrece una respuesta al
problema de cémo superar estos dualismos pues elimina un
término, a saber la “naturaleza”, del dualismo. Fox-Keller, en
cambio, insiste en que la naturaleza existe: “De verdad - tal
vez la Unica verdad que conocemos en este momento — ni
la naturaleza ni el sexo pueden ser denominados inexistentes.
Ambos persisten mas alld de la teoria como advertencias
intimidantes de nuestra mortalidad”.¢¢ ¢(Cémo navegar
entonces entre, o mejor aun, con los condicionantes de la
naturaleza y los deseos de libertad. Al menos debemos tener
siempre muy presente la afinidad humana, es decir, la
humanidad compartida, que subyace a las particularidades
y diferencias.®’

Donna Haraway se distingue y a la vez complementa
el pensamiento de Fox-Keller.®® Haraway desarrolla una
critica sistemdtica de las distorsiones sexistas en la zoologia
y la biologia asi como de la biotecnologia. En uno de sus
articulos cldsicos®® Haraway desarrolla una propuesta
epistemolégica para el problema de coémo producir un
conocimiento del mundo “real” desde la critica feminista
de la ciencia, que pueda ser compartido por activistas
feministas. Por un lado, para Haraway la critica de la ciencia
positiva no implica abandonar el estudio riguroso del sexo
en su tensa relaciéon con el género pues ello significaria
perder el propio cuerpo como algo mas que una mera
pdgina en blanco disponible para las inscripciones sociales
y cientificas. Aunque tampoco se trata de contemplar el
“sexo” como simple materia prima para la construcciéon
social del género. Haraway rechaza el retorno a una
especie de realismo materialista. Y, por otro lado, senala
que la critica de la ciencia no se debe limitar a desmitificar
el cardcter subjetivo y la contingencia histérica del

Q8 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

7 HARAWAY, 1988.

T MORRIS, 1995.

72 BUTLER, 1990.

conocimiento sino que ha de enfrentar simultdneamente
la cuestion acerca del lugar socio-politico desde el que se
realiza la critica de la ciencia. No se trata de procurar una
nueva objetividad sino reconocer que el conocimiento es
siempre parcial. Quien conoce estd invariablemente
“situad@” en un sentido politico y social. La “situacion” de
quien conoce segln su sexo, raza, ubicacion geogrdfica,
historia, clase, incide en la produccion y el valor del
conocimiento. Sin embargo, esta “situacién” no es estdtica
pues los objetos del conocimiento, para la critica feminista
las mujeres, en tanto que reconocidas como actoras
politicas, van transformando el propio proyecto de producir
conocimiento. Esto es lo que Haraway denomina
“conocimiento situado”.”

Fox-Keller y Haraway son dos destacadas criticas
desde el interior de la propia ciencia, que de cierto modo
recuperan la “naturaleza” del sexo y del cuerpo sexuado,
aungue dejando en abierto su enigmdtica relacién con el
género. Sin embargo, en los anos noventa se transforma
radicalmente la problemdtica feminista cldsica cuando
Judith Butler, bajo lainfluencia de la tesis de Foucault acerca
del cardcter discursivo de la sexualidad, invierte esa
relacién entre sexo y género. Dos tradiciones antropoldgicos
- el anti-esencialismo feminista y la teoria de la prdctica -
confluyen dando origen a lo que se ha venido a llamar la
teoria performativa que desafia frontalmente la nocién
estdtica de la identidad de género.”” Aunque Judith Butler
no fue la madre del invento performativo, su célebre libro
Gender Trouble representa seguramente este giro tedrico-
politico de modo mas cabal.’? De acuerdo con la teoria
de la performatividad el género es un efecto discursivo y el
sexo es a su vez un efecto del género. Butler entiende por
efecto discursivo todas aquellas consecuencias que tiene
un conjunto de prdcticas reguladoras de la identidad de
género que a través de la imposicién de la heterosexualidad
obligatoria la tornan uniforme y estable. Hay resonancias
aqui de la critica femprana a que Gayle Rubin somete a
Lévi-Strauss y Freud. La identidad femenina y masculina
nunca son, ademds, completas sino que se encuentran en
un permanente proceso de construccién y, por
consiguiente, pueden ser resignificadas. Los andlisis
convencionales le dan al género una falsa estabilidad que
oculta las discontinuidades en las prdcticas e identidades
heterosexuales, bisexuales, gay y lésbicas. Butler, en cambio,
insiste en la inestabilidad de las categorias analiticas sexo
y género. La teoria preformativa no se limita a examinar
cémo el sistema de sexo/género, en tanto que conjunto
de normas reguladoras, construye las identidades de
género sino que presta especial atencién a las

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 99



VERENA STOLCKE

73 BUTLER, 1990, p. 7, citado en
MOORE, 2000, p. 155.

74 BUTLER, 1993. La versidén en
castellano de este libro estd
editado con el titulo Cuerpos que
importan. Sobre los limites
materiales y discursivos del “sexo”
(BUTLER, 2002). Para comprender
mejor los méritos y las limitaciones
de la tesis performativa de Butler
es instructivo el debate entre ésta
y la pensadora feminista marxista
Nancy Fraser acerca de si la
regulacion heterosexual norma-
tiva forma parte de la
infraestructura econdémica que
posibilita la acumulaciéon
capitalista o la cuestion de las
orientaciones sexuales de gays y
lesbianas pertenece Unicamente
al dmbito cultural y a procesos de
reconocimiento social (BUTLER,
2000; FRASER, 2000).

ambivalencias y multiplicidades que emergen en la
formacién de subjetividades y en las prdcticas. Desde el
punto de vista performativo el género se convierte en algo
que se hace en vez de ser algo que se es. Como ha
senalado Moore,

Si se pone en cuestidn el cardcter inmutable del sexo,
entonces este artefacto que denominamos ‘sexo’ es tan
construido culturalmente como lo es el género; en
efecto, tal vez ya siempre fue género y por consiguiente
la distincién entre sexo y género resulta no ser en
absoluto una distincién.”®

Butler se refiere, ademds, al sexo y a la sexualidad
en tanto que identidades sexuales y prdcticas sexuales de
modo intercambiable. Ella pretende subvertir el imperativo
del cuerpo sexuado biolégico aboliendo la categoria de
género. La cuestion central para la autora no reside en el
género sino en cémo las personas escogen y ejercen su
sexualidad y cédmo viven su identidad sexual.

No me cabe duda de que Butler da un valioso paso
tedrico y politico adelante en su tour de force performativa
de desestabilizacién del sexo, el género y la sexualidad al
insistir en que se trata de fendmenos contestables,
dindmicos y hasta subversivos que no deben ni pueden ser
confinados al dualismo sexual biolégico sino que deben
ser rescatados de la regulacion heterosexual normativa para
ser reconocidos. Sin embargo, Butler no presta ninguna
atencién a las circunstancias socio-politicas que favorecen
o impiden a personas y/o colectivos sociales que desafien
la norma heterosexual. Seguramente sélo hay una pequena
minoria privilegiada en el planeta que goza de plena
libertad para realizar sus deseos sexuales. En la obra de
Butler queda otra vez pendiente, ademds, la duda acerca
de qué consecuencias tiene entonces en el juego de las
identidades, el sexo y la sexualidad en que las personas
posean cuerpos sexuados de dos tipos diferentes. Y me
pregunto de manera alin mas fundamental si para ser libres
y reconocid@s ées preciso desprendernos por entero de
nuestra materialidad sexual?

Esta es la pregunta que Butler retoma tres anos mas
tarde en su libro siguiente que tiene el sugerente titulo Bodies
that Matter. On the Discursive Limits of “sex” y en el que
discute otra vez el enigma del “sexo”, si puro efecto
discursivo o dato indeleble de la biologia.”

In-conclusién

Esta articulo ha de quedar necesariamente
inconcluso. El movimiento y las investigadoras feministas
hemos recorrido un largo camino politico y teérico desde

100 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

nuestros primeros intentos en los agitados anos 1960s por
comprender el por qué de las mujeres. Deberia estar claro
que la respuesta a esta pregunta tiene muchisimo que ver
con el reparto desigual del poder entre mujeres y hombres,
aungue ni la centralidad social de las relaciones de género
ni sus implicaciones politicas sean en absoluto evidentes
para todos nuestros companeros. En efecto, nuestras
interrogantes y aportaciones teéricas acerca de la
construccion socio-cultural del sexo, de los cuerpos
sexuados y de la sexualidad deberian ser imprescindibles
para cualquiera que pretenda estudiar la dindmica de una
sociedad en particular o que se interese de manera mas
fundamental por las maneras cémo es percibida la relacion
de la naturaleza con la cultura en la experiencia humana
y por nuestr@s posibilidades de crear un mundo mas justo
y libre. Hemos desafiado los esencialismos biolégicos.
Hemos des-cubierto la paradoja moderna entre la tan
cacareada libertad del/a individu@ para forjar su propio
destino y la recurrente justificacion ideolégica de las
desigualdades socio-sexuales y politicas naturalizdndolas.
La pregunta clave no se circunscribe a cémo se relacionan
el sexo con el género y la sexualidad, sino en qué
circunstancias histéricas y en qué sentido las diferencias
de sexo engendran desigualdades de valor y poder entre
seres humanos.

Los espectaculares “avances” en el campo de la
biotecnologia tal vez puedan sefalar el inicio de una
respuesta en lo que se refiere a la sociedad occidental. En
la cosmologia occidental moderna la relacién entre
naturaleza y cultura es un tema tan controvertido y politico
porque los dos dmbitos no sélo se conciben como
evidentemente separados sino como fuerzas en conflicto,
la cultura siendo vista como el espacio de la libertad que
se confronta con las limitaciones que nos impone la/nuestra
naturaleza. La biotecnologia, en tanto que una expresién
de la creatividad humana, se aplica a transformar lo que
estd inscrito en la naturaleza. El nexo fundamental es el
sexo. Cualquier procedimiento experimental biotecnolégico
implica la manipulacién de la reproduccion sexual. Pero el
sexo, la fuente de la vida, estd, ademds de la muerte, entre
las realidades materiales mas intensamente simbolizadas y
emocionalmente cargadas de la experiencia humana. La
funcién del sexo no se limita a engendrar seres humanos
en tanto que organismos vivos sino que tiene mucho que
ver con las ideas acerca de cémo se forjan relaciones
sociales. Por consiguiente, aunque en el laboratorio se
manipulen materiales reproductivos desencarnados como
évulos, esperma, embriones, estos procesos
biotecnolédgicos estdn cargados de significados y efectos

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto2004 101



VERENA STOLCKE

socio-culturales. (Qué puede ensenarnos enfonces todo el
enframado de motivaciones cientificas y econémicas, de
significados simbdlicos e ilusiones sociales que rodea una
biotécnica como la clonacién que, al prescindir de la
reproduccion sexual, elimina el dualismo sexual de la
procreacién, acerca de nuestras concepciones de la
feminidad en relacién con Ila masculinidad, de la
maternidad en funcién de la paternidad? ¢Y ante todo,
cudles son las consecuencias para las mujeres del hecho
de que el cuello de botella de la experimentaciéon
biotecnoldgica es la disponibilidad de ovocitos? Pero este
ya es otro bucle a la misma historia que dejo para otra
ocasion.

Referencias bibliogrdaficas

ABBOTT, Pamela. “Gender.” In: KRAMARAE Cheris, and SPENDER, Dale (eds.). Routledge
International Encyclopedia of Women. London: Routledge, 2000. p. 900-901.

ARDENER, Edwin. “Belief and the Problem of Women.” In: ARDENER, Shirley (ed.). Perceiving
Women. London: Dent, 1975. p. 1-28.

BARNARD, Alan, and SPENCER, Jonathan (eds.). Encyclopedia of Social and Cultural
Anthropology. London: Routledge, 1998.

BEAUVOIR, Simone de. The Second Sex. New York: Vintage Books, 1989 [1949].

BUTLER, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. London: Routledge,
1990.

. Bodies that Matter: On the Discursive Limits of “sex”. New York: Routledge, 1993.
. “El marxismo y lo meramente cultural.” New Leff Review, n. 2, 2000. p. 109-121.

__. Cuerpos que importan: sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”.

Barcelona: Editorial Paidds, 2002.

CARRITHERS, Michael, COLLINS, Steven, and LUKES, Steven (eds.). The Category of the Person:
Anthropology, Philosphy, History. Cambridge: Cambridge University Press, 1985.

CODE, Lorraine (ed.). Encyclopedia of Feminist Theory. London: Routledge, 2000.

COLAPINTO, John. “The True Story of John/Joan.” http://www.healthplace.com/Communities/
Gender/intersexuals/artic... 11 Dec. 1997

DESCOLA, Philippe, and PALSSON, Gisli (eds.). Nature and Society: Anthropological
Perspectives. Londres: Routledge, 1996.

DREGER, Alice. “Shifting the Paradigm of Intersex Treatment”. Intersex Society of North
America.” http://isna.org/library/dreger-compare.html. 2004.

DUMONT, Louis. Essai sur I'individualisme: une perspective anthropologique sur l'idéologie
moderne. Paris: Editions du Seuil, 1983.

FOX-KELLER, Evelyn. “The Gender/Science System: or, Is Sex to Gender as Nature is to
Science?” Hypatia, v. 2, n. 3, 1987. p. 33-44.

FRADE, Cairlos. “Introduccién”. In: FRADE, Carlos (ed.). Globalitzacié i diversitat cultural.
Barcelona: Portic, 2002. p. 9-54.

FRASER, Nancy. “Heterosexismo, falta de reconocimiento y capitalismo: una respuesta a
Judith Butler.” New Left Review, n. 2, 2000. p. 123-134.

EDHOLM, Felicity, HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate. “Conceptualizing Women.” Critique of
Anthropology, v. 3, n. 9-10, 1977. p. 101-130.

102 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

EISENSTEIN, Zillah R. The Color of Gender: Reimaging Democracy. Berkeley: University of
California Press, 1994.

ERRINGTON, Shelly. “Recasting Sex, Gender and Power: A Theoretical and Regional
Overview.” In: ATKINSON Jane, and ERRINGTON, Shelly (eds.). Power and Difference:
Gender in Island Southeast Asia. Stanford: Stanford University Press, 1990. p. 1-58.

FAUSTO-STERLING, Anne. Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of Sexuality.
New York: Basic Books, 2000.

. “The Five Sexes: Why Male and Female are not Enough.” http://www.mtsu.edu/
phollowa/5sexes.html. 2004.

FRAISSE, Geneviéve. “El concepto filoséfico de género.” http://www.europarl.eu.int/transl_es/
plantaforma/pagina/celter/art2frai... 2001.

FRIEDAN, Betty. La mistica de la feminidad. New York: Norton. 1963.

. Mi vida hasta ahora. Madrid: Ediciones Cdatedra/Universitat de Valencia/Instituto
de la Mujer, 2003 [2000].

GOLDMAN, Emma. “Women’s Rights.” hitp://www.jwa.org/exhibits/wov/goldman/rights.html.
[1897].

GREER, Germaine. The Female Eunuch. London: Paladin, 1971 [1970].

HARAWAY, Donna. “Situated Knowledge: the Science Question in Feminism and the Privilege
of a Partial Perspective”. Feminist Studies, v. 14, n. 3, 1988. p. 575-599.

HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate (eds.). Antropologia y Feminismo. Barcelona: Editorial
Anagrama, 1979.

HARDING, Sandra. The Science Question in Feminism. Milton Keynes: Open University Press,
1986.

HERTZ, Robert. Death and the Right Hand. London: Cohen and West, 1960 [1909].

HOOKS, Bell. Ain't | a Woman: Black Women and Feminism. Boston: South End Press, 1981.

KESSLER, Suzanne. “The Medical Construction of Gender: Case Management of Intersexed
Infants.” Signs, v. 16, n. 1, 1990. p. 3-26.

LAQUEUR, Thomas. La construccion del sexo: cuerpo y género desde los griegos hasta
Freud. Madrid: Ediciones Cdtedra/Universitat de Valencia/Instituto de la Mujer, 1994
[1991].

LEACOCK, Elenor. “Women’s Status in Egalitarian Society: Implications for Social Evolution.”
Current Anthropology, v. 19, n. 2, 1978. p. 247-275.

LEVI-STRAUSS, Claude. Anthropologie Structurale. Paris: Plon, 1984.

LEWIS, Diane K. “A Response to Inequality: Black Women, Racism and Sexism.” Signs, v. 3, n.
2,1977.p. 339-361.

MAUSS, Marcel. “Une catégorie de I'Esprit Humain: La notion de Personne, Celle de "Moi’.
Journal of the Royal Anthropological Institute 68, 1938; en versién inglesa en CARRITHERS,
Michael, COLLINS, Steven, and LUKES, Steven (eds.). The Category of the Person.
Anthropology, Philosophy, History. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. p. 1-
25.

MacCORMACK, Carol P, and STRATHERN, Marilyn (eds.). Nature, Culture and Gender.
Cambridge: Cambridge University Press, 1980.

McDONALD, Maryon. We are not Frencha! Language, Culture and Identity in Brittany.
London: Routledge, 1989

MEAD, Margaret. Sex and Temperament in Three Primifive Societies. New York: Morrow,
1935.

. Male and Female: A Study of the Sexes in a Changing World. New York: Morrow,
1949.

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 103



VERENA STOLCKE

MILLETT, Kate. Sexual Polifics. Londres: Virago Press, 1977 [1969].

MITCHELL, Juliet. “Women: The Longest Revolution.” New Left Review, Nov.-Dec., 1966a. p.
11-32.

. Women: The Longest Revolution. Essays in Feminism, Literature and Psychoanalysis.
London: Virago Press, 1966b.

MOORE, Henrietta L. Anfropologia y Feminismo. Madrid: Ediciones Cdtedra/Universitat de
Valencia/Instituto de la Mujer, 1996 [1988]. Coleccién Feminismos.

______ . “Whatever Happened to Women and Men? Gender and other Crises in
Anthropology”. In: MOORE, Henrietta L. Anthropological Theory Today. Cambridge: Polity
Press, 2000.

MORRIS, Rosalind C. “All Made Up: Performance Theory and the New Anthropology of Sex
and Gender.” Annual Review of Anthropology, n. 25, 1995. p. 567-592.

NICHOLSON, Linda. “Gender.” In: JAGGAR, Alison M., and YOUNG, Iris Marion (eds.). A
Companion to Feminist Philosophy. Oxford: Blackwell Publishers, 1998. p. 289-297.
NICHOLSON, Linda, and FRASER, Nancy. “Social Criticism without Philosophy: An Encounter
between Feminism and Postmodernism.” In: NICHOLSON, Linda. Feminism/

Postmodernism. New York: Routledge, 1990. p. 19-38.

OAKLEY, Ann. La mujer discriminada: biologia y sociedad. Madrid: Tribuna Feminista, 1977
[1972]. Editorial Debate.

ORTNER, Sherry B. “Is Female to Male as Nature is to Culture?” In: ROSALDO, Michelle Z., and
LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford: Stanford University Press,
1974. p. 67-87.

OWEN, Michelle K. “Gender.” In: CODE, Lorraine (ed.). Encyclopedia of Feminist Theories.
London: Routledge, 2000. p. 220-222.

PALMA, Milagros. La mujer es puro cuento. Simbdlica mitica-religiosa de la feminidad
aborigen y mestiza. Quito: Abya-Yala, 1996.

PHILLIPS, Anne. “Universal Pretensions in Political Thought.” In: BARRETT, Michele Zimbalist,
and PHILLIPS, Anne (eds.). Destabilizing Theory: Contemporary Feminist Debates. London:
Polity Press, 1992. p. 10-30.

PINE, Francis. “Gender.” In: BARNARD, Alan, and SPENCER, Jonathan (eds.). Encyclopedia
of Social and Cultural Anthropology. London: Routledge, 1998. p. 253-262.

REITER, Rayna R. (ed.). Toward an Anthropology of Women. London: Monthly Review Press,
1975.

ROSALDO, Michele Z. “Woman, Culture, and Society: A Theoretical Overview.” In: ROSALDO,
Michele Z., and LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford: Stanford
University Press, 1974. p. 17.-42.

. “The Use and Abuse of Anthropology: Reflections on Feminism and Cross-Cultural
Understanding.” Signs, v. 5, n. 3, 1980. p. 389-417.

ROSALDO, Michele Z., and LAMPHERE, Louise (eds.). Woman, Culture and Society. Stanford:
Stanford University Press, 1974.

RUBIN, Gayle. “The Traffic in Women: Notes on the ’Political Economy’ of Sex.” In: REITER,
Rayna R. (ed.). Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly Review Press,
1975. p. 157-210.

SCOTT, Joan W. “Gender: A Useful Category of Historical Analysis.” The American Historical
Review, v. 19, n. 5, 1986. p. 1053-1075.

STOLCKE, Verena. Racismo y sexualidad en la Cuba colonial. Madrid: Alianza Editorial,
1992 [1974].

. “A New World Engendered: The Making of the Iberian Transatlantic Empires — XVI to

XIX Centuries.” In: MEADE, Teresa A., and WIESNER-HANKS, Merry E. (eds.). A Companion

104 Estudos Feministas, Florianépolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004



LA MUJER ES PURO CUENTO: LA CULTURA DEL GENERO

to Gender History. Oxford: Blackwell, 2003. Blackwell Companions to History Series. p.
371-389.

STOLER, Ann Laura. Race and the Education of Desire. Foucault’s History of Sexuality and
the Colonial Order of Things. Durham, NC: Duke University Press, 1995.

. Carnal Knowledge and Imperial Power: Race and the Intimate of Colonial Rule.
Berkeley: University of California Press, 2002.

STOLLER, Robert J. Sex and Gender. New York: Science House, 1968.

STRATHERN, Marilyn. “Una perspectiva antropolégica”. In: HARRIS, Olivia, and YOUNG, Kate
(eds.). Antropologia y feminismo. Barcelona: Editorial Anagrama, 1979 [1973]. p. 276-
290.

. “No nature, no culture: The Hagen case.” In: MacCORMACK, Carol P, and STRATHERN,
Marilyn (eds.). Nature, culture, and gender. Cambridge: Cambridge University Press,
1980. p. 174-219.

. The Gender of the Gift. Berkeley: University of California Press, 1988.

“The Combahee River Colletive, a Black Feminist Statement.” In: EISENSTEIN, Zillah R. (ed.).
Capitalist Patriarchy and the Case of Socialist Feminism. New York: Monthly Review
Press, 1979. p. 355-361.

THORNTON DILL, Bonnie. “Race, Class, and Gender: Prospects for an All-Inclusive Sisterhood.”
Feminist Studies, v. 9, n. 1, 1983. p. 131-148.

TUBERYT, Silvia (ed.). Del sexo al género: los equivocos de un concepto. Madrid: Ediciones
Cdtedra/Universitat de Valencia/Instituto de la Mujer, 2003.

YANAGISAKO, Silvia Junko, and COLLIER, Jane Fishburne. “Toward a Unified Analysis of Gender
and Kinship.” In: COLLIER, Jane Fishburne, and YANAGISAKO, Silvia Junko (eds.). Gender
and Kinship: Essays Toward a Unified Analysis. Stanford: Stanford University Press, 1987.
p. 14-50.

[Recebido em junho de 2004 e
aceito para publicagcdo em agosto de 2004]

“La Mujer es Puro Cuenio”: The Culiture of Gender

Abstract: The term gender has become the feminist shorthand, in the 1970s, fo signal the cultural
construction rather than biological basis of women’s unequal freatment and domination by men.
In the past three decades the term has become as ubiquitous as ambiguous in feminist theorizing
but, surprisingly, there is no semantic history of the origins, changing approaches and meanings
of the concept. In this article | show that US sexologists and psychologists infroduced gender in
the 1950s in their endeavour to distinguish anatomical sex from social gender. This biomedical
construction of gender is relevant for the epistemological difficulties in feminist theory with the
link between gender and sex. In this artficle | address three related issues: 1) the habit among
feminist scholars to explicitly or implicitly root gender in sex differences, 2) the heterosexual dualism
that characterized the original medical notion of social gender and persists in much feminist
theorizing until the late 1980s, and 3) the unquestioned cartesian dichotomy between nature
and culture that runs like a red thread through the controversy over sex and gender. The arficle
is inevitably open-ended. As | suggest, developments in biotechnology may open new vistas on
what is the fundamental anthropological dilemma, namely, how fo reconcile culture with nature.
Key words: sex and gender, nature and culture.

Estudos Feministas, Florianopolis, 12(2): 77-105, maio-agosto/2004 105



