
Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 336, maio-agosto/2013   689

InterInterInterInterIntervenções feministas:venções feministas:venções feministas:venções feministas:venções feministas:
pós-colonialismopós-colonialismopós-colonialismopós-colonialismopós-colonialismo, poder e, poder e, poder e, poder e, poder e

subalternidadesubalternidadesubalternidadesubalternidadesubalternidade

Copyright © 2013 by Revista
Estudos Feministas.
1 “No contexto pós-colonial global
atual, nosso modelo deve ser o de
uma crítica da cultura política, do
culturalismo político, cujo veículo
é a escrita de histórias legíveis, quer
sejam hegemônicas ou alternati-
vas” (Gayatri Chakravorty SPIVAK,
1989, p. 271, tradução nossa).
2 Rita Terezinha SCHMIDT, 2006, p.
756.

Sandra Regina Goulart Almeida
Universidade Federal de Minas Gerais

ResumoResumoResumoResumoResumo: À luz das teorias pós-coloniais e feministas, o artigo propõe uma reflexão sobre esses
dois campos teóricos a partir tanto de suas articulações quanto de suas especificidades,
procurando pensar ainda sobre suas relações com o contexto das teorias críticas produzidas
no Brasil.
Palavras-chavePalavras-chavePalavras-chavePalavras-chavePalavras-chave: pós-colonialismo; feminismo; subalternidade.

“In the current global postcolonial context, our model must be
a critique of political culture, political culturalism, whose

vehicle is the writing of readable histories, mainstream or
alternative.”1

Gayatri SPIVAK, 1989.

“O refinamento de habilidades interpretativas e o exercício da
imaginação criativa são pré-condições para se construir a

voltagem crítica e a autoridade intelectual da crítica
feminista brasileira.”2

Rita SCHMIDT, 2006.

As epígrafes que abrem esta reflexão, cada uma a
seu modo, remetem ao ponto crucial de teorizações que se
propõem a pensar o pós-colonialismo e o feminismo, suas
imbricações e contendas, e sua relevante inserção no debate
crítico na cena contemporânea, assim como o faz Deepika
Bahri em seu conhecido e bem elaborado texto, “Feminismo
in/and Postcolonialism”, que a Revista Estudos Feministas traz
em tradução para o português neste número. Levando em
conta os argumentos trazidos pela autora indiana, radicada
nos Estados Unidos, procuro, ao cotejar esses dois campos
teóricos, refletir sobre as propostas e os desafios por eles
trazidos, conjeturando, em especial, suas relações com o
contexto das teorias críticas produzidas no Brasil.



690    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

Uma reflexão sobre o pós-colonialismo e sua con-
fluência com o feminismo necessariamente remete ao influente
trabalho da crítica indiana Gayatri Chakravorty Spivak.
Posicionando-se como uma teórica feminista e pós-colonial
(destacando esses como sendo seus espaços enunciativos
de afiliação e afetividade), Spivak elabora a proposta de
um modelo de crítica pós-colonial que contempla funda-
mentalmente uma reflexão sobre os instrumentos de poder e
as possibilidades de agenciamento do sujeito subalterno,
sujeito esse marcadamente gendrado e que contribui para a
“enorme complexidade do espaço pós-colonial, espe-
cialmente o espaço da mulher”.3 Tal postura inquiridora a ser
atribuída à forma de pensamento crítico aliada ao pós-
colonialismo, na visão da teórica, deveria se pautar pela
maneira alternativa de pensar e ler os construtos históricos e
culturais, assim como pelo questionamento dos protocolos
de leitura e escrita e das construções discursivas que molda-
ram (e continuam moldando) obstinadamente o pensamento
ocidental, consolidando-se ao longo do tempo.

Argumento similar aparece emoldurado nas palavras
da crítica brasileira Rita Schmidt ao abordar a difícil inserção
da crítica feminista na cultura letrada brasileira. Ao concluir
seu artigo, Schmidt, fazendo coro às palavras de Spivak,
evoca a necessidade premente de se valer, de maneira
contundente e persistente, de habilidades interpretativas e
críticas para que se possa consolidar um pensamento
estratégico e intervencionista na crítica feminista brasileira.4

Depreende-se, assim, dessas duas reflexões judiciosas
que as agendas pós-colonial e feminista comungam de
princípios e crenças que trazem a possibilidade latente de
um profícuo diálogo entre esses campos de análise crítica.
Pode-se argumentar que a experiência feminista e a pós-
colonial, como observa Miriam Adelman, compartilham uma
“epistemologia da alteridade”, promovendo, assim, o resgate
ou a releitura de “experiências invisibilizadas, silenciadas ou
construídas como um Outro da modernidade ocidental”.5 De
fato, a ligação entre essas duas teorias críticas pode nos
fornecer uma visão mais inclusiva de ambas as tendências e
favorecer a produção de análises culturais, sociais e literárias
que possam se articular entre si e que poderiam se configurar,
como bem coloca Adelman, como sendo ao mesmo tempo
feministas e pós-coloniais.6

Como sabemos, da mesma forma como ocorreu com
relação a outras teorias ou movimentos críticos, o feminismo
não se inseriu fácil e tranquilamente nos estudos pós-coloniais.
Ao pensarmos, por exemplo, na literatura e no feminismo, vale
ressaltar que são as críticas literárias feministas que abalaram,
como registra Silviano Santiago, ao avaliar a posição do inte-
lectual na contemporaneidade, os consolidados “pilares

4 SCHMIDT, 2006.

3 SPIVAK, 1989, p. 276.

5 Miriam ADELMAN, 2007, p. 394.

6 ADELMAN, 2007, p. 395.



Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013     691

INTERVENÇÕES FEMINISTAS: PÓS-COLONIALISMO, PODER E SUBALTERNIDADE

universais e seculares” da crítica e da literatura contemporânea,
desarticulando, assim, “o sólido edifício das belles lettres”.7

Nesse sentido, Heloisa Buarque de Hollanda salienta a impor-
tância que o pensamento feminista adquiriu, nessas últimas
décadas, como expressão de uma “tendência teórica inovado-
ra e de forte potencial crítico e político”, mediante o que ela
percebe como “a ineficácia dos discursos contestatórios da
atualidade”.8 Tal importância se deve ainda à interferência
dos estudos da mulher e de gênero no rumo originalmente
determinado para o desenvolvimento das teorias críticas con-
temporâneas, efetuando “um corte epistemológico nos blocos
de saber/poder das disciplinas acadêmicas tradicionais”,
como nos lembra a crítica chilena Nelly Richard.9

O mesmo pode ser dito sobre a inserção do feminismo
nos estudos culturais. Nas palavras de Stuart Hall, que evoca
a emblemática metáfora da invasão e da interrupção como
trabalho crítico para descrever o que ele avalia como sendo
uma produtiva e fértil entrada enviesada do feminismo nos
estudos culturais, “como um ladrão na noite, o feminismo forçou
a entrada, causou uma interrupção, fez um estardalhaço,
apoderou-se do momento”, invadindo a seara dos estudos
culturais.10 A concepção trazida pelo termo “interrupção”, de
fato, define de forma apropriada o fazer teórico da crítica
feminista e se encontra também respaldada por Rita Schmidt
em texto mais recente. Para a autora,

é indispensável acreditar que as energias feministas no
campo dos estudos literários têm a potencialidade de
interferir no discurso crítico, revitalizar o ensino e fecundar
uma agenda educativo-pedagógica-política capaz
de interromper as continuidades históricas das exclu-
sões, da violência e do preconceito. Essa interrupção
implica a desestabilização das estruturas patriarcais, a
transgressão de paradigmas binários, vigentes no
campo social e no campo científico, a descolonização
do pensamento em sentido amplo e irrestrito e a
reinvenção de subjetividades.11

É justamente essa possibilidade de pensar o trabalho
teórico como uma forma de interrupção teórica e episte-
mológica, como aquela efetuada não apenas pelos estudos
feministas e de gênero, mas também pelos estudos sobre
etnicidade e raça (campo especialmente articulado na crítica
pós-colonial), que pode levar a uma desestabilização pro-
dutiva nas teorizações e nas análises da sociedade e das
práticas culturais a ela associadas.

Nesse contexto, destaca-se o posicionamento da críti-
ca feminista no sentido de tecer uma narrativa crítica dos
construtos sociais e culturais, apossando-se do fazer crítico
como forma de desestabilizar o poder instituído e de refletir
sobre questões de poder, vitimização e agenciamento.

7 Silviano SANTIAGO, 2004, p. 86.

8 Heloisa Buarque de HOLLANDA,
1994, p. 8-9.

9 Nelly RICHARD, 2002, p. 168.

10 Stuart HALL, 1996, p. 264.

11 SCHMIDT, 2010, p. 270, grifos
nossos.



692    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

Ressalte-se que são justamente estas últimas questões que
têm movido grande parte da crítica feminista: por um lado,
procura-se elaborar um discurso sobre a vitimização histórica
e o legado desse processo de silenciamento e invisibilidade;
por outro, busca-se construir um conceito propositivo de
agenciamento que possa incluir as condições existenciais
e materiais das mulheres como uma categoria complexa,
multifária, contingenciada pelos múltiplos constituintes
identitários e pela existência inequívoca de “hierarquias de
gênero, classe e raça”, nas palavras da crítica feminista
inglesa Mary Eagleton.12

Assim, discutir a crítica feminista na contemporaneidade
requer que estejamos atentas às várias teorizações recorrentes
nos últimos anos que fortaleceram a crença em um espaço
plural de articulações de diferenças em suas múltiplas
manifestações.13 Marcadamente vinculado com os vários
feminismos, esse posicionamento destaca a necessidade de
negociação entre os múltiplos constituintes identitários, a
interseccionalidade e a transversalidade de gênero,14 e os
novos espaços geopolíticos contemporâneos – o que a crítica
chilena Nelly Richard vê como uma “multilocalização do sujeito
e da crítica” que tem suscitado uma mobilidade de
deslocamentos, “capazes de romper os pactos hegemônicos
do uniforme e do conforme”.15   Vale ressaltar que é justamente
na complexa interseção entre saber e poder, nos moldes
discutidos por Foucault, ou ainda, entre vitimização e
agenciamento que podemos entrever muitos dos pontos
através dos quais se articulam as relevantes interseções entre
os campos teóricos do feminismo e do pós-colonialismo.

Se podemos dizer, por um lado, que o pós-colonialismo
se fortalece com a interrupção ocasionada pelos estudos
feministas;  por outro lado, podemos salientar como a crítica
feminista, questionada há algum tempo por seu branque-
amento e seu ocidentalismo, tem sido insistentemente levada
a refletir, pelas próprias críticas feministas e pelo debate
ampliado pelas discussões trazidas pelo pós-colonialismo,
sobre a categoria universalista da mulher, abrindo caminho
para se teorizarem várias outras e novas formas de se pensarem
o lugar das mulheres na contemporaneidade, a falácia da
universalidade, a diferença entre as mulheres, os vários sujeitos
do feminismo, a transversalidade do gênero, entre outros. No
entanto, como observa Ania Loomba, ainda hoje “a palavra
‘feminismo’ e as agendas popularmente associadas ao
feminismo ocidental são vistas com profundo ceticismo no
âmbito de vários movimentos de mulheres pós-coloniais”.16

Perdura, assim, apesar das várias agendas em comum, como
vimos, um sentimento recíproco de desconfiança e ceticismo
entre teóricos/as feministas e pós-coloniais que faz com que
se acirrem, por vezes, debates que seriam mais bem articula-

12 Mary EAGLETON, 2005, p. 5.

13 Susan Stanford FRIEDMAN,
1998.

14 Para uma discussão sobre os
conceitos de interseccionalidade
e a transversalidade de gênero,
ver Lia Zanotta MACHADO, 1998.
Ambos os termos têm sido ampla-
mente usados pela crítica femi-
nista. A transversalidade de gênero
pode ser vista como “o entendi-
mento de que a construção social
do gênero perpassa as mais dife-
rentes áreas do social” (MACHADO,
1998, p. 108), não apenas em uma
perspectiva que enfatiza a inter-
relação e a intersecção entre essas
áreas, como no caso da intersec-
cionalidade, mas principalmente
pela percepção que tal inter-rela-
ção se dá de maneira transversal e
mutuamente imbricada.
15 RICHARD, 2002, p. 169.

16 Ania LOOMBA, 1998, p. 229.



Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013     693

INTERVENÇÕES FEMINISTAS: PÓS-COLONIALISMO, PODER E SUBALTERNIDADE

dos se houvesse, de fato, conhecimento aprofundado sobre
suas bases teóricas, bem como disposição e abertura para
um diálogo fecundo e uma interação crítica contínua. Para
Leela Gandhi, uma área produtiva para se pensar em uma
possível colaboração entre o pós-colonialismo e o feminismo
seria a ofensiva comum “contra o mito agressivo da mascu-
linidade tanto imperial como nacionalista” por meio da
releitura, como vários críticos têm se proposto a fazer,17 do
encontro colonial como “um conflito entre masculinidades
em disputa”.18

O comentário de Loomba acerca do ceticismo entre
as duas tendências teóricas traz à tona outro tipo de des-
crença que impera no cenário dos estudos pós-coloniais e
feministas, especialmente na conjuntura brasileira. No referido
artigo “Refutações ao feminismo: (des)compassos da cultura
letrada brasileira”, no qual avalia em um relato preciso e
arguto os entraves enfrentados por uma devida inserção da
crítica feminista na cena brasileira, Rita Schmidt observa que

A realidade é que, fora do circuito de suas praticantes,
a crítica feminista nem sequer existe, e quando
mencionada é considerada com descrédito, muitas
vezes com preconceito explícito, e freqüentemente
com suspeita, como sendo mais uma teoria de “de
fora”, expressão que, como já referi, inscreve a crítica
feminista no cenário de repúdio ao mimetismo teórico,
questão que é associada à tendência brasileira de
angariar prestígio intelectual pelo endosso de nomes
difíceis e de teorias estrangeiras.19

Argumento similar pode ser vislumbrado na avaliação
que Heloisa Toller Gomes faz sobre o pós-colonialismo no
contexto brasileiro, em “Crítica pós-colonial e o(s)
colonialismo(s) europeu(s)”:

Análises recentes do colonialismo comparativo (dentro
ou fora do “Pós-Colonialismo” institucionalizado) vêm
sendo empreendidas em nosso país por um crescente
número de pesquisadores. Esta crítica clama pela
elaboração de um pensamento pós-colonial que, a
exemplo das ciências sociais desde a década de 1930,
aprofunde a questão da formação social brasileira e
de suas vinculações internacionais através da utilização
inteligente da moderna crítica nacional e internacional,
sem eurocentrismos fascinados. Isto seria ceder à
armadilha de novo colonialismo cultural – desta vez,
via academia.20

Chama a atenção, sem causar estranheza, a con-
fluência das avaliações sobre a situação brasileira com
relação tanto ao feminismo quanto ao pós-colonialismo. Em
ambos os argumentos, percebe-se a preocupação, por um
lado, no caso do feminismo, com sua falta de inserção no

19  SCHMIDT, 2006, p. 783-784.

20  Heloisa Toller GOMES, 2012.

17 Para uma discussão sobre os
encontros coloniais por um viés
que perpassa a crítica feminista,
ver PRATT, 1992; e McCLINTOCK,
1995.
18 Leela GANDHI, 1998, p. 98.



694    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

debate teórico no Brasil e, por outro, com relação ao pós-
colonialismo, com a necessidade de reflexão sobre um
pensamento pós-colonial que se insira na experiência e
vivência histórica do país. Em comum, constata-se a per-
cepção de que qualquer teorização, seja sobre o feminismo
ou sobre o pós-colonialismo, deva necessariamente levar em
consideração a localização e o posicionamento desses
campos teóricos em uma ancoragem no contexto brasileiro,
a partir de uma reflexão local que possa dialogar com as
discussões no âmbito global e internacional, procurando,
assim, desfazer as assimetrias históricas que levaram a uma
estrutura interligada e excludente de poder e conhecimento,
questões essas relevantes que surgem com frequência nos
debates tanto sobre o pós-colonialismo quanto sobre o
feminismo.21

Em artigo recente intitulado “New Postcolonialisms:
Literary Perspectives from Canada and Brazil”, a crítica
canadense Diana Brydon tece uma linha argumentativa,
referente ao pós-colonialismo, que também poderia se
aplicar a essa reflexão que coloca em diálogo a crítica
feminista e a pós-colonial. Partindo do pressuposto de que
tanto o Brasil quanto o Canadá se mantêm em uma posição
marginalizada em relação à teorização sobre os estudos
pós-coloniais que tende a circular privilegiadamente nos
polos hegemônicos de produção de conhecimento, Brydon
postula que a própria crítica pós-colonial beneficiar-se-ia
enormemente se houvesse um maior engajamento com as
perspectivas canadenses e brasileiras que têm circulado
recentemente nesses países. Esses posicionamentos trariam
em seu bojo o potencial não somente de mudar a forma de
lidar com a crítica pós-colonial, em um contexto transna-
cional, mas também de influir na própria natureza do
trabalho teórico sobre o qual se debruçam os estudos pós-
coloniais.22 Os argumentos de Brydon desvelam sua
preocupação com uma suposta tendência universalista dos
estudos pós-coloniais e a necessidade de um trabalho
teórico que se desenvolva a partir de uma perspectiva
situada – formulação também cara à crítica feminista23  –
que abrigue as diferenças e as outras vozes por vezes
relegadas às margens dos debates teóricos, uma discussão
também já muito conhecida e aventada entre nós.

A postura de uma crítica perspectivada e situada
torna-se cada vez mais relevante neste momento histórico em
que movimentos de migração e mobilidade globais, que
perpassam os vários espaços geopolíticos, podem ser
vislumbrados como um significante efeito do momento pós-
colonial, como observa Spivak.24 No entanto, cabe ressaltar
que, a despeito de motivações e movimentos contrários,
predomina em nossos dias um contínuo processo de

21 Com relação ao feminismo,
Simone Pereira Schmidt (2008, p.
118) observa apropriadamente
que é este o impasse no qual se
encontra a crítica feminista em
seu trabalho tanto acadêmico
quanto político: “de um lado, o
provincianismo, e de outro, o
colonialismo”. Para a autora, uma
maneira de lidar com o problema
seria por meio de uma teorização
e de uma prática de tradução
que, na visão de Claudia de Lima
Costa (2004, p. 191), seria “o lugar
privilegiado para uma negociação
das diferenças”.

22 Diana BRYDON, 2012a.

23 A perspectiva de uma teorização
situada também tem sido
discutida por várias críticas
feministas, ver Donna HARAWAY,
1988; SCHMIDT, 2006; e SCHMIDT,
2008.

24 Ver a discussão de Spivak sobre
o pós-colonialismo e os movimen-
tos globais em “Attention: Post-
colonialims” (1997/1998).



Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013     695

INTERVENÇÕES FEMINISTAS: PÓS-COLONIALISMO, PODER E SUBALTERNIDADE

deslocamento e recolocação da matriz colonial de poder,
nos termos discutidos por Walter Mignolo: “Ahora bien, el nuevo
orden de conflictos que aparece en la escena mundial no es
por cierto des-colonial. Son conflictos que conducen a la
formación de un orden policéntrico y capitalista en la que se
mantiene, en disputa, la matriz colonial de poder”.25 O que
Mignolo articula com sendo um projeto descolonial deve, em
sua visão, aspirar a se desprender dessa matriz colonial do
poder e, consequentemente, de uma ordem policêntrica que
hoje ultrapassa várias fronteiras geopolíticas.

Em sentido semelhante, Gandhi, ao avaliar as críticas
dirigidas ao pós-colonialismo, destaca a negativa e
perniciosa percepção de tendência ao universalismo
(também mencionada por Brydon), baseado em uma crença
em um bem comum a ser compartilhado por todos, cultivado
em nome de uma suposta democracia que, de fato, se constitui
como um conceito ingênuo e equivocado, podendo levar a
um perigoso neocolonialismo conservador. Gandhi propõe
uma reflexão sobre o conceito de democracia como um
“tópico crucial de intervenção pós-colonial” e um tropo
significativo por sua amplitude ao abranger múltiplos
interesses e preocupações.26 Não chega a ser surpreendente,
portanto, que seja esse apelo a uma visão democrática,
direcionado à crítica feminista, que também mova o texto de
Schmidt: “Esta é, no meu entender, a maior contribuição que
a crítica feminista pode oferecer: produzir um deslocamento
em relação ao modelo de democracia instalada no país”.27

Se Spivak está correta ao afirmar que a pós-
colonialidade, como a percebemos hoje, é, de fato, um
fracasso da descolonização, como acredito que seja, esse
movimento crítico de releitura e desestabilização dos discursos
e das produções textuais que nos circundam deve ser uma
constante em nossa prática de construção democrática e
(des)construção crítica e teórica. A esse posicionamento
Walter Mignolo se refere como um necessário exercício de
uma “gramática da descolonialidade”, isto é, “uma luta pela
descolonização epistêmica” que perscrute as consequências
desse fazer descolonial no sentido ético, político e teórico.28

Daí surge a necessidade de adotarmos uma postura que se
coadune com essa preocupação que é tanto uma posição
ética quanto uma disposição política efetuada por meio de
uma atitude de vigília ininterrupta. Estar vigilante,29 no sentido
que Spivak dá ao termo, significa não apenas estar atenta
às forças da matriz colonial de poder, mas também às
possíveis construções ilusórias de democracia e engajamento
político e ético (no sentido discutido por Gandhi), e às
cumplicidades de nossas posições como intelectuais pós-(e
des)coloniais e, sobretudo,  como feministas. Significa ainda
abrir espaço para um aprendizado contínuo a partir do outro,

25 Walter MIGNOLO, 2008, p. 20.

26 GANDHI, 2009, p. 38.

27  SCHMIDT, 2006, p. 795.

28 MIGNOLO, 2010, p. 346.

29 SPIVAK, 1997/1998, p. 166.



696    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

daquele ou daquela cujo discurso silenciado corre o risco
de ser apropriado e, assim, ainda mais emudecido. Nas
palavras de Spivak, é imprescindível insistir em uma postura
crítica que se proponha a “esquecer os privilégios da elite
pós-colonial num mundo neocolonial”.30 Refletir sobre histórias
legíveis, alternativas e críticas, mantendo essa postura
desestabilizadora e intervencionista, torna-se, então, um papel
decisivo tanto da crítica pós-colonial quanto da crítica
feminista contemporânea.

Podemos, assim, indagar como poderia uma atitude
descolonial e feminista por parte da crítica contemporânea
fornecer uma história ou leitura alternativas, a partir do lócus
específico de enunciação de um sujeito subalterno e de um
espaço da subalternidade e da alteridade, mas que também
se articule a um possível agenciamento. No entanto, é
importante atentar para o fato de que a subalternidade, como
operador crítico, não pode nem resvalar para um discurso
vitimizante, nem se tornar uma figura fetichizada e exotizada
para um suposto consumo, posto que não há qualquer valor
em se congelar o sujeito subalterno nesse espaço excludente
e destituído de possibilidade de poder e agenciamento ou
entregar nas mãos de outrem (geralmente um intelectual do
primeiro mundo, apesar de suas supostas boas intenções) o
destino a ele reservado. Como bem adverte Spivak, em seu
influente artigo “Pode o subalterno falar?”, publicado
inicialmente em 1988, é preciso estar atenta e consciente do
papel que desempenhamos como intelectuais para que não
caiamos na armadilha de falar pelo outro ou mantê-lo na
subalternidade. Deve-se, ao contrário, realizar um trabalho
efetivo e, principalmente, ético contra a subalternidade por
meio de espaços de escuta qualificada para com o
subalterno que não consegue falar porque não pode ser
ouvido, sendo essa “a responsabilidade [que] deve unir o
chamado da ética a uma resposta”.31

Deriva desse questionamento da posição ética que
se coloca com relação ao subalterno uma necessária e imbri-
cada reflexão sobre a violência ou cegueira epistemológica
(nas palavras de Maria Lugones) ou a violência epistêmica
(Spivak) que determina certa cumplicidade entre indivíduos
e que frequentemente mantém inalteradas as estruturas da
colonialidade do poder – em um sistema que Lugones
denomina apropriadamente de “sistema moderno/colonial
de gênero”.32 Ao expandir e complicar a teorização sobre o
sistema da colonialidade do poder e a modernidade do
pensador peruano Anibal Quijano, Lugones argumenta que
a lógica da separação categórica entre raça e gênero
distorce o que existe na interseção dessas categorias, ou seja,
a violência contra as mulheres de cor: “é apenas quando
percebemos o gênero e a raça como sendo imbricados ou

30 SPIVAK, 1994a, p. 205.

31 SPIVAK, 1994b, p. 57.

32 Argumento articulado a partir
da crítica à teorização de Anibal
Quijano sobre a colonialidade do
poder e a modernidade. María
Lugones (2010, p. 371) argumen-
ta que Quijano parece não perce-
ber sua aceitação do significado
hegemônico do gênero.



Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013     697

INTERVENÇÕES FEMINISTAS: PÓS-COLONIALISMO, PODER E SUBALTERNIDADE

amalgamados é que conseguimos, de fato,  ver as mulheres
de cor”.33 Ressalte-se que tal sistema não apenas frequen-
temente ignora a inerente e necessária transversalidade de
gênero, como também, por vezes, reforça seu distanciamento
por meio da “construção gendrada do conhecimento na
modernidade”.34

Se, como afirma Lugones (seguindo a trilha de
Quijano), o sistema de colonialidade, construído historica-
mente a partir da colonização europeia, não se refere apenas
a um domínio sobre uma suposta classificação racial, mas
permeia todo o controle  imposto sobre o sexo, a subjetividade,
a autoridade e o conhecimento, cabe examinarmos como
esse sistema é preservado em contextos nos quais um discurso
de agenciamento de um sujeito (que permanece silenciado)
parece apagar esse histórico. Essa questão revela não
apenas a produção “gendrada” do conhecimento, como
também o imbricamento desse sistema de gênero com a
colonialidade do poder como uma mútua forma constitutiva,
bem como o fato de que, como sabemos, tanto a raça quanto
o gênero são “ficções poderosas”.35 Ambos agem para
preservar o que Spivak denomina de “heteronormatividade
reprodutiva” por meio do papel imposto às  mulheres, como
“aquelas que detêm o futuro da nação em seu ventre”, ao
assumirem por um desvio constitutivo a função de dar suporte
a uma retórica nacionalista por meio de um investimento ou
de uma manipulação do lugar ocupado por essas mulheres.36

As questões aqui formuladas, não pretendendo ser
conclusivas diante de um tema tão complexo e intricado, se
propuseram a fornecer subsídios para a continuidade de
uma reflexão necessária e urgente sobre as intersecções entre
o(s) feminismo(s) e o(s) pós-colonialismo(s), concebidos
necessariamente como plurais. Dessa forma, refletir sobre a
responsabilidade ética e um posicionamento crítico no
contexto do sistema moderno/colonial de gênero/raça, sobre
o qual nos fala Lugones, permitir-nos-ia estabelecer uma
articulação pertinente com os lugares de fala das mulheres
subalternas e/ou pós-coloniais. É importante também
pensarmos nas formas de como se dá a escuta da fala dessas
subalternas, com qual sensibilidade, solidariedade e respon-
sabilidade ética, ou mesmo com qual possibilidade de
aprendizado ou de trabalho contra subalternidade como
uma forma de descolonização do saber. É imprescindível
ainda refletir, seguindo mais uma vez as palavras de Lugones,
como essa postura torna “visível nossa colaboração com uma
sistemática violência de gênero racializada”.37  Ou seja, como
praticar permanentemente uma escuta que não se limite ao
exercício de cumplicidade dos intelectuais com os sistemas
hegemônicos, como adverte Spivak? Essa postura questiona-
dora nos alerta para nosso posicionamento como intelectuais

35 LUGONES, 2010, p. 383-384.

36 SPIVAK, 2010b, p. 42-43.

34 LUGONES, 2010, p. 377-378.

33 LUGONES, 2010, p. 373-374.

37 LUGONES, 2010, p. 389.



698    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

e produtores de saber e conhecimento, e nossa inerente
cumplicidade com os discursos que se erigem como críticos,
mas que efetuam o silenciamento desse outro por quem
pretendemos falar, como procurei discutir. No entanto, é
justamente a contrapelo que uma crítica intervencionista e
democrática, quer seja ancorada no feminismo ou no pós-
colonialismo (ou em ambos), e que se instala com base na
responsabilidade ética e na solidariedade deve se construir:
por meio de uma abertura para as histórias alternativas,
legíveis e críticas, conforme preconizam Spivak e Schmidt
nas citações que abrem este texto. E, nesse processo, tanto o
feminismo quanto o pós-colonialismo, concebidos como
teorizações que desestabilizam as bases consolidadas de
construção de saber e conhecimento, podem ter um papel
decisivo de reflexão teórica e prática efetiva por meio de
uma crítica intrinsecamente articulada.

ReferênciasReferênciasReferênciasReferênciasReferências

ADELMAN, Miriam. “Feminismo e pós-colonialidade: algumas
reflexões a partir da teoria social e da literatura”. In: WOLFF,
Cristina Scheibe et al. Leituras em rede: gênero e precon-
ceito. Florianópolis: Editora Mulheres, 2007. p. 391-413.

ALVAREZ, Sonia E. “Construindo uma política feminista
translocal da tradução”. Revista Estudos Feministas, v.
17, n. 3, p. 743-753, 2009.

BRYDON, Diana. New Postcolonialisms: Literary Perspectives
from Canada and Brazil. Disponível em: <http://
myuminfo.umanitoba.ca>. Acesso em: 30 ago. 2012a.

______. Post-colonialim Now: Autonomy, Cosmopolitanism,
and Diaspora. Disponível em: <http://myuminfo.umanito
ba.ca>. Acesso em: 30 ago. 2012b.

COSTA, Claudia de Lima. “Feminismo, tradução, transna-
cionalismo”. In: COSTA, Claudia de Lima; SCHMIDT, Simone
Pereira (Org.). Poéticas e políticas feministas. Florianópolis:
Editora Mulheres, 2004. p. 187-196.

EAGLETON, Mary. Figuring the Woman Author in Contemporary
Fiction. London: Palgrave, 2005.

FRIEDMAN, Susan Stanford. Mappings: Feminism and the
Cultural Geographies of Encounter. Princeton: Princeton
University Press, 1998.

GANDHI, Leela. Postcolonial Theory: A Critical Introduction.
New York: Columbia University Press, 1998.

______. “‘The Pauper’s Gift’: Postcolonial Theory and the New
Democratic Dispensation.” Public Culture, v. 23, n. 1, p.
27-38, 2009.

GOMES, Heloisa Toller. A crítica pós-colonial e o(s) colonialismo(s)
europeus. Disponível em: <www.pacc.ufrj.br/z/ano3/01/
artigo04.htm>. Acesso em: 30 ago. 2012.



Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013     699

INTERVENÇÕES FEMINISTAS: PÓS-COLONIALISMO, PODER E SUBALTERNIDADE

GREWAL, Inderpal; KAPLAN, Caren (Ed.). Scattered Hegemonies:
Postmodernity and Transnational Feminist Practices.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 1994.

HALL, Stuart. “Cultural Studies and its Theoretical Legacies.”
In: MORLEY, David; CHEN, Kuan-Hsing (Ed.). Stuart Hall:
Critical Dialogues in Cultural Studies. London: Routledge,
1996. p. 262-275.

HARAWAY, Donna. “Situated Knowledges: The Science Question
in Feminism and the Privilege of Partial Perspective.”
Feminist Studies, v. 13, n. 3, p. 575-599, 1988.

HOLLANDA, Heloisa Buarque de. Pós-feminismo. 1994.
Disponível em: <www.heloisabuarquedehollanda.com.
br>. Acesso em: 30 out. 2010.

HOOKS, bell. Yearning: Race, Gender, and Cultural Politics.
Boston: South End Press, 1990.

LOOMBA, Ania. Colonialism/Postcolonialims. London/Nova
Iorque: Routledge, 1998.

LUGONES, María. “The Coloniality of Gender.” In: MIGNOLO,
Walter D.; ESCOBAR, Arturo. Globalization and the
Decolonial Option. London/New York: Routledge, 2010.
p. 369-399.

MACHADO, Lia Zanotta. “Gênero, um novo paradigma?”.
Cadernos Pagu, v. 11, p. 107-125, 1998.

McCLINTOCK, Anne. Imperial Leather: Race, Gender and
Sexuality in the Colonial Contest. London: Routledge,
1995.

MIGNOLO, Walter D. “La opción descolonial”. Letral, n. 1, p.
4-22, 2008.

______. “Delinking: The Rhetoric of Modernity, the Logic of
Coloniality and the Grammar of De-coloniality.” In:
MIGNOLO, Walter D.; ESCOBAR, Arturo. Globalization and
the Decolonial Option. London/New York: Routledge,
2010. p. 303-368.

MORAGA, Cherríe; ANZALDÚA, Gloria (Ed.). This Bridge Called
My Back: Writings by Radical Women of Color. New York:
Kitchen Table Press, 1981.

PRATT, Mary Louise. Imperial Eyes: Travel Writing and
Transculturation. London: Routledge, 1992.

RICHARD, Nelly. Intervenções críticas: arte, cultura, gênero e
política. Belo Horizonte: UFMG, 2002.

SANTIAGO, Silviano. O cosmopolitismo do pobre: crítica
literária e crítica cultural. Belo Horizonte: UFMG, 2004.

SCHMIDT, Rita Terezinha. “Refutações ao feminismo:
(des)compassos da cultural letrada brasileira”. Revista
Estudos Feministas, Florianópolis, v. 14, n. 3, p. 765-799,
2006.

______. “Revisitando a mulher na literatura: horizontes e desafi-
os”. In: STEVENS, Cristina. Mulher e literatura – 25 anos: raízes
e rumos. Florianópolis: Editora Mulheres, 2010. p. 257-270.



700    Estudos Feministas, Florianópolis, 21(2): 689-700, maio-agosto/2013

SANDRA REGINA GOULART ALMEIDA

SCHMIDT, Simone Pereira. “A seção debates em revista: práticas
feministas de tradução”. Revista Estudos Feministas, v. 16,
n. 1, p. 117-122, 2008.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. “Who Claims Alterity?” In:
KRUGER, Barbara; MARIANI, Phil (Ed.). Remaking History:
Discussion in Contemporary Culture. Seattle: Bay Press,
1989. p. 269-92.

______. “Quem reivindica alteridade?”. Tradução de Patricia
Silveira de Farias. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de.
Feminismo em tempos pós-modernos. Rio de Janeiro:
Rocco, 1994a. p. 187-205.

______. “Responsibility.” Boundary 2: An International Journal
of Literature and Culture, Durham, NC, v. 21, n. 3, p. 19-
64, 1994b.

______. “Attention: Postcolonialism!” Journal of Caribbean
Studies, v. 12, n. 2/3, p. 159-170, 1997/1998.

______. A Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of
the Vanishing Present. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press, 1999.

______. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina
Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira
Feitosa. Belo Horizonte: UFMG, 2010a.

______. Nationalism and the Imagination. London/New York/
Calcutta: Seagull Books, 2010b.

Feminist Interventions: Postcolonialim, Power and SubalterneityFeminist Interventions: Postcolonialim, Power and SubalterneityFeminist Interventions: Postcolonialim, Power and SubalterneityFeminist Interventions: Postcolonialim, Power and SubalterneityFeminist Interventions: Postcolonialim, Power and Subalterneity
AbstractAbstractAbstractAbstractAbstract: The article proposes to promote a discussion on postcolonial theory and feminist
criticism with an aim to discussing its articulation and specificities, and also to thinking its relation
to the critical theories produced in Brazil.
Key WKey WKey WKey WKey Wordsordsordsordsords: Postcolonialism; Feminism; Subalterneity.

[Recebido e aceito para publicação em abril de 2013]


