
Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
 

 
 
                                                                                                                                    

  

 

Artigo 
Original 

Artigo  
Original 

ANTROPOLOGIA E IMANÊNCIA COMO ‘GUIAS’ DE UM OLHAR 
(DO) POSSÍVEL 

Anthropology And Immanence As ‘Guides’ To A Look (At) The Possible 

 
Diego de Matos GONDIM 

Universidade Federal Fluminense, Departamento de Ciências Exatas, Brasil 
dieggondim@id.uff.br 

 https://orcid.org/0000-0003-1808-1470 
 

 
 
 

RESUMO 
 

Este texto consiste na combinação de dois ensaios que têm como objetivo destacar a relevância da 
intercomunicabilidade entre antropologia e imanência em minha pesquisa (em Educação Matemática). No primeiro 
ensaio, abordo os conceitos 'pesquisar', 'habitar' e 'pensar', baseando-me na obra antropológica de Tim Ingold. No 
segundo ensaio, exploro os conceitos de 'haver', 'imanência' e 'agir no mundo', relacionando-os à sociologia de Gabriel 
Tarde e à filosofia de Gilles Deleuze. Ambos os ensaios, escritos em formato de diálogo com a chamada da revista, se 
entrelaçam e buscam evidenciar uma série de questionamentos que me auxiliam a problematizar o ato de pesquisar 
(em Educação Matemática). Por fim, espero que este texto seja um conjunto de (im)pertinências para uma atividade de 
pesquisa (em Educação Matemática) que realça alguns caminhos de um olhar (do) possível. 
 
Palavras-chave: Antropologia, Filosofia Contemporânea, Educação (Matemática), Imanência, Vida 

 
 

ABSTRACT 

This text consists of the combination of two essays with the aim of highlighting the relevance of intercommunication 
between anthropology and immanence in my research (in Mathematics Education). In the first essay, I address the 
concepts of ‘research’, ‘inhabit’ and ‘think’, drawing from the anthropological work of Tim Ingold. In the second essay, I 
explore the concepts of ‘having’, ‘immanence’, and ‘acting in the world’, relating them to the sociology of Gabriel Tarde 
and the philosophy of Gilles Deleuze. Both essays, written in a dialogical format with the journal’s call, intertwine and 
seek to illuminate a series of questions that assist me in problematizing the act of researching (in Mathematics 
Education). Ultimately, I hope that this text becomes a set of (im)pertinences for a research activity (in Mathematics 
Education) that highlights some pathways (of a) possible perspective. 
 
Keywords: Anthropology, Contemporary Philosophy, Mathematics Education, Immanence, Life  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015
https://orcid.org/0000-0003-1808-1470


 

2 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

I 
... pesquisar, habitar e pensar ... 

 

Diante do chamado para a Edição Especial da Revista Eletrônica de Educação 

Matemática (REVEMAT), que versa sobre “Antropologias e Educações Matemáticas: 

diálogos (im)pertinentes”, me propus a refletir sobre meu real interesse em escrever um 

texto que pudesse abordar essa possível relação, que já há um tempo tem se tornado 

quase intrínseca nas produções que exploram as interseções e as possibilidades entre 

Matemática, Educação Matemática e Antropologia. (Coob, 1996; Costa, 2008; Silveira & 

Cunegatto, 2016).  

Em textos como os citados acima, podemos notar que essas interseções e 

possibilidades são assumidas, majoritariamente, com objetivos didáticos e/ou 

pedagógicos. Ou seja, pretendem, a partir de elos entre a Antropologia, tendências e 

perspectivas da Educação Matemática, como o cognitivismo vygotskyano (Coob, 1996), a 

etnomatemática d’ambrosiana (Costa, 2008) e a filosofia wittgensteiniana (Silveira & 

Cunegatto, 2016), compreender o fenômeno da aprendizagem matemática e, com isso, 

delinear caminhos para seu ensino. Em síntese, é possível dizer que são o ensino e a 

aprendizagem da Matemática os conceitos fundamentais dessas propostas, onde as 

possibilidades da Antropologia na prática da Educação Matemática são evidenciadas 

como uma “maneira” de compreender de que modo indivíduos aprendem e/ou atribuem 

sentidos e significados àquilo que lhes é ensinado.  

Por exemplo, após realçar as contribuições do filósofo Ludwig Wittgenstein acerca 

dos jogos de linguagem, Silveira e Cunegatto (2016, p. 53) destacam a necessidade de os 

educadores “[...] criarem hábitos tais como, fazer e refazer exercícios até compreenderem 

o funcionamento de uma dada regra”. Isto porque, para as autoras, inspiradas no filósofo 

mencionado, é o exercício, ou bem a prática, de “jogos de linguagem” que permite que os 

indivíduos atribuam significados e, portanto, produzam conhecimento. Por outro lado, 

Costa (2008) vê na Antropologia a possibilidade de “reconhecer” outras culturas para, com 

isso, em sua relação com a Etnomatemática, “valorizar”, pedagógica e didaticamente, 

conhecimentos matemáticos produzidos por culturas tradicionais. Ao realizar um exaustivo 

exercício de relações entre artefatos e mentefatos – como conceituados por D’Ambrosio 

(2005) – de povos tradicionais e conceitos próprios à Matemática, a autora evidencia que 

aí, nessa oportunidade de encontrar em outras culturas conhecimentos diversos e plurais 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

3 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

que possam ser chamados de “matemática(s)”, situam-se as possibilidades da relação 

entre Antropologia e Educação Matemática, ou seja, e utilizando as palavras da autora, na 

medida em que: 
 
[...] a antropologia nos ensina o valor de cada cultura e como as mesmas devem 
ser vistas em sua singularidade, sem serem desconsideradas, ela [a Antropologia] 
auxilia o processo pedagógico a instaurar uma situação real de diálogo e de troca 
entre seus agentes, na medida em que possui a capacidade de estimular o debate 
sobre a diversidade e a pluralidade das experiências humanas. (Costa, 2008, p. 
522) 

 

Além da centralidade no ensino e na aprendizagem da Matemática e, 

consequentemente, do próprio conhecimento matemático, esses textos possuem outra 

característica comum, que é a identificação de que se está falando de Educação 

Matemática ao abordar o ensino, a aprendizagem e o conhecimento matemático. Em 

outras palavras, a Antropologia, juntamente com suas relações com a Educação 

Matemática e suas tendências, é assumida como uma possibilidade na medida em que 

ela pode “explicar” ou “justificar” como os indivíduos aprendem e constroem 

conhecimento, assim como nós, educadores e professores, podemos “reconhecer” e 

“valorizar” outros modos de atribuir significados e dar sentidos à Matemática no exercício 

de nossa prática cultural e social. Dessa forma, a Antropologia emerge como uma 

ferramenta que “capacita” os educadores matemáticos no desempenho de suas funções 

didáticas e pedagógicas. Isso ocorre porque, para esses autores, quando 

compreendemos os contextos culturais e sociais nos quais a Matemática é ensinada e 

aprendida, é possível promover uma educação matemática “mais” significativa e relevante 

para todos os estudantes, ainda que esses sejam de origem ou contexto cultural 

diferentes. 

Por outro lado, embora eu esteja diretamente envolvido com um referencial 

bibliográfico que transita nas interfaces da Filosofia, Sociologia, Antropologia e Arte, com 

o chamado da revista, percebi que, até então, nunca havia me empenhado em determinar 

minha pesquisa como pertencente a um campo de investigação específico, o que, de 

imediato, denota uma distinção das pesquisas acima mencionadas. Ainda assim, é 

preciso dizer que minhas escolhas de publicação de ensaios e artigos em revistas 

revelam, de certa forma, com quem e sobre quais tópicos desejo estabelecer diálogos. 

(Gondim, 2020, 2022; Gondim & Stival, 2023). 

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

4 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

A resistência à nomeação ou identificação provavelmente ocorre devido à 

emergência de certos temas e escolha epistemológica. Para mim, o que realmente 

importa não é se estamos falando de Antropologia, Filosofia ou Educação Matemática, 

mas sim se o acontecimento ou tópico em discussão ganha relevância ou adquire 

significados na problemática investigada. Isso, é claro, não diminui o valor dos diversos 

esforços de aproximação já realizados na área. Pelo contrário, encaixa-se em uma 

compreensão epistêmica que considera as relações entre diferentes campos como um 

exercício de passagem, ou seja, como uma atividade que permite a circulação de modos 

de vida ou de certas existências necessárias para uma discussão relevante tanto para um 

campo de pesquisa quanto para outro, ou até para vários campos. 

A verdade é que, ao adotar esse modo de compreender a pesquisa, não importa 

necessariamente onde vamos ou se vamos cumprir exatamente o projeto que inicialmente 

planejamos. O que importa, nesse caso, é um compromisso com os potenciais e 

condições que se desdobram à medida que os acontecimentos se desenrolam na 

pesquisa, e que dão origem a formas de vida que são de interesse, uma vez que 

emergem no contexto contemporâneo. 

Inspirado nas reflexões da antropóloga Jeanne Favret-Saada, é possível afirmar 

que uma atividade de pesquisa, que considera a passagem entre diferentes áreas como 

um pressuposto de ação, só se torna viável quando permitimos que o projeto planejado se 

afaste dos objetivos previamente estabelecidos (Favret-Saada, 1977, 2009). Isso, por sua 

vez, resulta na criação dos territórios imanentes para expressar as existências com as 

quais nos envolvemos durante o processo de pesquisa. 

Desse modo, a produção, com a qual nos envolvemos como pesquisadores, 

intelectuais ou acadêmicos – escolhendo qualquer um desses critérios de legitimação 

pela preferência pessoal – assume uma dinâmica de transitividade, como argumenta Tim 

Ingold ao problematizar os modos como indivíduos, sejam humanos ou não, expressam a 

vida.  
Concebido como o movimento atentivo de um ser consciente, inclinado sobre as 
tarefas da vida, o processo produtivo não está confinado nas finalidades de 
qualquer projeto particular. Ele não começa com uma imagem e termina com um 
objeto, mas continua indefinidamente, sem começo nem fim, pontuado – em vez de 
iniciado ou terminado – pelas formas, sejam mentais ou ideais, que 
sequencialmente traz à existência. (Ingold, 2015, p. 29) 

 
 
A partir de uma compreensão como essa, Tim Ingold aborda a atividade 

antropológica em suas obras como um exercício de compreensão e estudo dos modos 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

5 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

nos quais a vida se desdobra indefinidamente nas tramas do mundo (Ingold, 2013b, 2018, 

2019). Conceituando-as como uma ‘contínua tapeçaria em evolução’, as figuras do devir, 

como uma tapeçaria indeterminada, ocupam um lugar proeminente na bibliografia de 

Ingold. Ele percebe as limitações das determinações em um campo de pesquisa 

específico e argumenta que a Antropologia e a pesquisa na área são, antes de tudo, uma 

“[...] investigação constante e disciplinada das condições e potenciais da vida humana” 

(Ingold, 2015, p. 25). 

É crucial destacar que, ao fazer essa afirmação, Ingold pretende desafiar a ênfase 

tradicional na finalidade e no encerramento da vida dentro da tradição antropológica. Para 

isso, o autor rejeita a ideia de que os processos indefinidos do devir podem ser reduzidos 

a padrões, códigos e sistemas finalísticos que determinam o desfecho da vida na cultura e 

nos processos de subjetivação. Contrariamente, advoga pela importância de assumir a 

vida como uma trama contínua de fazer e habitar, os quais nunca se esgotam ou se 

encerram por completo. Nessa perspectiva, a vida é compreendida como algo que se 

multiplica, prolifera e dá origem a mundos compostos por processos contínuos e 

indefinidos, onde o pensamento se torna um modo de construir e viver a própria 

existência. (Ingold, 2013a, 2019).  

Em suas próprias palavras, seu ambicioso trabalho ao longo do último quarto de 

século pode ser resumido da seguinte forma:  
 

[Como um] reconhecimento da capacidade da vida de continuamente ultrapassar as 
destinações que são atiradas em seu percurso. [Isto porque, é] da essência da vida 
que ela não comece aqui ou termine ali, ou conecte um ponto de origem a uma 
destinação final, mas, sim que ela continue, encontrando um caminho através da 
miríade de coisas que formam, persistem e irrompem em seu percurso. A vida, em 
suma, é um movimento de abertura, não de encerramento. Como tal, deve estar no 
próprio cerne da preocupação antropológica. (Ingold, 2015, p. 26) 

 
Partindo de uma análise epistemológica distinta, esse modo de fazer e habitar a 

atividade antropológica em Ingold parece se aproximar da constatação de Nigel Barley 

quando realiza seu trabalho de campo na República dos Camarões, região ocidental da 

África Central. Para ele, “no fim das contas, a maior parte das investigações [em 

Antropologia] começa com uma vaga apreensão de interesse numa certa área de estudo 

e é mesmo raro o homem que sabe qual é o assunto da sua tese antes de a ter escrito” 

(Barley, 2006, p. 21). A vaguidade do ‘assunto’ ou dos ‘conteúdos’ se dá pelo fato de que a 

escrita, neste caso, não se figura em um plano pré-determinado por objetivos previamente 

articulados, mas numa atividade vital articulada à própria prática de estar em campo. Ou 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

6 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

seja, o ‘assunto da tese’ não existe como uma pressuposição dele enquanto produto, mas 

como uma atividade imanente de confundir a escrita com as existências que o campo 

pede passagem. 

Com Tim Ingold, podemos afirmar que a dificuldade com as determinações que 

um projeto estabelece previamente para o fazer antropológico se dá pelo fato de que 

fazer antropologia é, antes de qualquer coisa, habitar uma textura do mundo (Ingold, 

2015). Por essa razão, a Antropologia é compreendida por ele como um exercício de 

aprendizado com a vida e de permitir que ela nos apreenda, em sua mais alta capacidade 

de proliferação e invenção de mundos a serem habitados (Ingold, 2013a, 2018). Em 

outros termos, e utilizando suas próprias palavras:  
 

Se a nossa preocupação é habitar este mundo ou estuda-lo – e, no fundo, as duas 
coisas são as mesmas, uma vez que todos os habitantes são estudantes e todos os 
estudantes habitantes –  a nossa tarefa não é fazer um balanço do seu conteúdo, 
mas seguir o que está acontecendo, rastreando as múltiplas trilhas do devir, aonde 
quer que las conduzam. (Ingold, 2015, p. 41, grifos do autor) 
 
 

Reafirmando minha perspectiva inicial, o desinteresse em escrever algo que 

delimite as relações de confluência entre Educação Matemática, Antropologia, Filosofia ou 

qualquer outra área de estudo reside no fato de que, partindo dessa compreensão, “seguir 

o que está acontecendo” é o que nos permite habitar o mundo e, simultaneamente, 

rastrear as enunciações do devir que se desdobram na textura da imanência. Em outras 

palavras, trata-se de não considerar a vida como um resultado das premissas do ser, nem 

como algo confinado ao esgotamento de suas possibilidades, mas sim como um modo de 

habitar o mundo que é, em si mesmo, uma expressão da multiplicidade e do constante 

esgarçamento da vida. 

Compreendo que uma ação de pesquisa pautada por essa premissa – ao adotar a 

Antropologia, a Arte ou qualquer outro campo de interesse – não fica presa à ficção da 

fidelidade filosófica, epistemológica ou metodológica, tampouco à tarefa de fazer um 

balanço de seu conteúdo em suas possíveis relações. Isso acontece porque parte da 

compreensão de que cada um desses campos de pesquisa, com suas amplas 

possibilidades de intercomunicação, é simplesmente um território de transitividade. Dessa 

forma, habitar os diferentes mundos revela-se em uma liberdade de elevar ao máximo as 

singulares formas de conhecer e sentir, produzidas por meio do compromisso que 

estabelecemos com as figuras do devir e com os indefinidos povoamentos do mundo. 

Essa abordagem, obviamente, ocorre ao nível de uma tarefa vital que nos permite 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

7 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

vislumbrar e criar novos caminhos de pensamento que, à luz do proposto por Ingold 

(2019), significa experimentar um trânsito entre o determinado e o indeterminado, o 

humano e o inumano, o real e o virtual. 

No contexto da pesquisa em Educação Matemática, adotar uma abordagem 

antropológica que concebe sua ação como uma prática vital, ocorrendo no ato de rastrear 

as trilhas do devir, implica, acima de tudo, abandonar a pré-suposição da existência de 

coisas e objetos. Em vez disso, envolve a adoção de uma prática de atenção e de 

participação no lugar dos famigerados método de transmissão e busca pela informação 

(Ingold, 2018). Neste caso, é importante destacar que a participação e a atenção se 

manifestam como um exercício de percepção sensível do “que está acontecendo” 

enquanto singularidade no mundo, momento em que o campo de investigação se torna o 

meio pelo qual as coisas adquirem velocidade, onde é possível expressar suas 

emergências enquanto potências do devir. Em outras palavras, significa dizer que importa 

neste caso a compreensão de que viver e pensar nesta perspectiva requer uma renúncia 

a categorias essencialistas, com o propósito de fomentar uma análise sensível, tanto da 

imanência quanto da contingência da realidade. 

Deste modo, ao adotarmos uma perspectiva que assume os campos de 

investigação como modos de habitar e pensar mundos, podemos sintetizar o que foi 

discutido até aqui da seguinte maneira.  

Em uma pesquisa que se dedica a esse exercício, a abordagem epistemológica e 

metodológica não se baseia em: a) buscar um registro fenomênico preciso e confiável das 

coisas, seja por meio de documentação ou registros, uma vez que b) os acontecimentos 

não se encontram encerrados em fragmentos de padrões, códigos, estruturas e/ou 

sistemas culturais universais. Pelo contrário, c) os acontecimentos se manifestam nas 

tramas do mundo, onde as existências se desenrolam como uma tapeçaria contínua e em 

constante produção viva.  

Nessa abordagem, o pesquisador, independentemente de sua identificação como 

antropólogo, filósofo, educador (matemático) ou qualquer outra categoria preferida, se 

revela no encontro e na imersão imanente do vivido na exterioridade do próprio campo de 

investigação. Isso ocorre porque a produção da pesquisa se desenvolve à medida que os 

acontecimentos ganham expressão e linguagem, colaborando para a manifestação de 

uma textura no mundo. A escrita, por sua vez, enquanto epiderme da mundialidade, se 

revela como algo que Leda Maria Martins conceitua como “palavra encorpada” ao analisar 

os cânticos e danças nos Reinados do Jatobá (Martins, 2022). Essa “palavra encorpada” 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

8 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

presenta uma reminiscência performática de uma urdidura que encarna corpo, voz, 

dança, ruídos, saliva, sopro e tudo aquilo que compõem a textura de uma tapeçaria em 

constante produção. 

... &&& ... 
pausa 

 

Para continuar a escrita deste texto, que não tem a intenção de ser um artigo 

acadêmico tradicionalmente sério, mas, ao contrário, busca abordar a discussão de forma 

aprofundada e levar a sério a problematização proposta, gostaria de retomar uma palestra 

que apresentei no II Colóquio de Monografias em Antropologia da Universidade Federal 

Fluminense (UFF) em 2020.  

Desse modo, o segundo movimento da escrita que apresento nas próximas 

linhas, envolve uma revisão e reelaboração substancial de alguns conceitos que 

considero indispensáveis para assumir a pesquisa e o exercício de pesquisar como uma 

tapeçaria contínua que, neste caso, entrelaça Antropologia e Imanência, como um ato que 

envolve habitar, viver e pensar simultaneamente (os) possíveis. 

Por fim, é importante destacar que algumas circunstâncias do evento são mantidas 

na presente escrita, uma vez que foram importantes para a formulação de uma análise 

tanto filosófica quanto antropológica da questão proposta pelos organizadores. Isso 

ocorre porque, na época, fui convidado a falar sobre a sociologia de Gabriel Tarde (1843-

1904) e suas implicações na atividade antropológica, especialmente considerando o 

período da pandemia, quando a realização de pesquisas de campo estava “impedida” 

devido ao necessário distanciamento social. 
 

II 
... haver, imanência e agir no mundo ... 

 

O convite para discutir alguns conceitos da obra sociológica de Gabriel Tarde veio 

como um despertar em meio a uma situação cotidiana, no mínimo, hermética. Fui instado 

a refletir sobre como nossas subjetividades vêm se produzindo no mundo e como têm 

produzido e sido produzidas na contemporaneidade. Em virtude disso, revirei um caderno 

antigo em busca de anotações sobre o meu primeiro encontro com os conceitos de 

Gabriel Tarde. 

No cenário composto por dois psicanalistas e uma cientista social, testemunhei o 

encerramento de uma tentativa intelectual que buscava a invenção de novos 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

9 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

povoamentos em um mundo porvir1. De alguma forma, eles estavam postulando (ou 

talvez inventando) o que Guimarães Rosa poeticamente criou como a "terceira margem 

do rio" nas veredas dos sertões mineiros (Rosa, 1994). 

Em um ato criativo, propuseram uma escrita que buscava encarnar a 

clandestinidade da vida através da enunciação de uma escrita-mundo que rompe com a 

essência do ser e afirma a singularidade das existências mínimas. Tratava-se de uma 

escrita que era, em si mesma, uma “palavraalma”, como uma das participantes da mesa 

expressou2. Essa escrita não buscava apenas registrar, mas, no ato de criar e habitar as 

páginas, fundamentava-se a uma forma de habitar o mundo, aventurando-se a explorar o 

apagamento da escrita e de si mesmo na clausura do real, ou seja, na imanência 

enquanto a própria vida. 

Como consenso, era uma escrita que habitava a fronteira entre a identidade e a 

alteridade, rejeitando os essencialismos logocêntricos que motivam a produção de 

subjetividades contemporâneas. Em última instância, os palestrantes propunham um 

desafio que envolvia a reativação de um “saber-do-vivo no exercício do pensamento, de 

modo a liberá-lo de seu encarceramento nesse seco logocentrismo e seus falsos 

problemas – consequência de seu divórcio dos fluxos vitais e dos verdadeiros problemas 

que seus movimentos lhe colocam" (Rolnik, 2018, p. 92). 

Neste cenário, onde os séculos têm nos mantido confinados na condição de uma 

razão universal da humanidade, situados entre o Eu e o Outro, eles estavam esculpindo a 

fenda que separa essas “unidades” individuais como uma passagem de um para o outro, 

isto é, como “unidades” expandidas, rompendo com a própria noção de unidade e 

estabelecendo uma multiplicidade. Em última análise, estavam expressando os potenciais 

de um plano infinitesimal, onde, mesmo dentro de um conjunto composto por dois 

elementos denominados Eu e Outro, existem apenas diferenças infinitesimais que se 

desdobram uma sob as outras, concretizando o que Ferreira Gullar já expressara 

poeticamente: 
 
 

 
1 Faço referência aqui ao evento “Novos Povoamentos”, que ocorreu em 2018 na Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo (PUC-SP). A mesa em questão tinha o título: “Modos de Povoar: Para Onde se 
Destina a Invenção de um Povo? Haverá Povo Porvir?”. 
2 A enunciação de uma “palavraalma” veio encarnada de uma inspiração dos modos como os guaranis 
compreendem esse conceito cosmológico e portanto perspectivista, ou seja, e na interpretação de Rolnik 
(2018, p. 27), como “embriões de palavras [que] emergem da fecundação do ar do tempo em nossos corpos 
em sua condição de viventes e que, nesse caso, e só nele, as palavras têm alma, a alma dos mundos 
atuais ou em gérmen que nos habitam nessa condição”.  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

10 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

Uma parte de mim 
é todo mundo: 
outra parte é ninguém: 
fundo sem fundo. 
 
Uma parte de mim 
é multidão:  
outra parte estranheza  
e solidão. 
 
Uma parte de mim 
pesa, pondera:  
outra parte  
delira.  
 
Uma parte de mim 
almoça e janta:  
outra parte  
se espanta  
 
Uma parte de mim  
é permanente:  
outra parte  
se sabe de repente.  
 
Uma parte de mim  
é só vertigem:  
outra parte,  
linguagem.  
 
Traduzir uma parte  
na outra parte  
— que é uma questão  
de vida ou morte —  
será arte? (Gullar, 2004, p. 335) 
 

Uma espécie de repetição amplificadora, caracterizada por relações infinitesimais 

de repetição, oposição e adaptação. Essas relações não buscam definir uma dimensão 

metafísica, antropológica e sociológica do indivíduo, mas sim conceber o social e o 

indivíduo não como entidades entrelaçadas, relacionadas, amalgamadas, e uma 

variedade de sinônimos que frequentemente usamos. Em vez disso, podemos descrever 

essas relações como uma dimensão transdutora, conforme proposto pelo filósofo Gilbert 

Simondon (1958, 2005). Esta dimensão amplifica a repetição como afirmação de uma 

multiplicidade, um defasamento das subjetividades que contribui para a formação do 

comum e das condições de existência no comum, sem que, com isso, hajam hierarquias 

que divisam humano, natureza e não humanos (Simondon, 2005). Desse modo, a 

transdução pode ser vista como uma “pessoa coletiva”, como expressa Ailton Krenak ao 

afirmar uma coletividade pré-individual dos povos Krenak em oposição a uma ideia de 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

11 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

humanidade única e universal pautada no humano (Krenak, 2019)3.  

A compreensão de que a humanidade é uma repetição amplificadora de uma 

coletividade que não se restringe ao âmbito humano, mas, pelo contrário, encontra sua 

continuidade ao romper com a noção de universalidade, pode ser interpretada como uma 

forma de “transpor a vida” sem perdê-la de vista. Em relação à perspectiva de Tim Ingold, 

isso implica em “seguir o que está acontecendo” na medida em que se compreende a vida 

em sua capacidade de transpor qualquer delimitação que a confine a um início ou a um 

fim. Em vez disso, trata-se de compreender que a vida produz uma multiplicidade de 

devires como um ato que entrelaça fazer, habitar e pensar. 

Neste contexto, onde cada exponenciação devastadora do novo coronavírus 

confina os indivíduos em suas próprias individualidades, onde suas "bolhas existenciais" 

tornam-se cada vez mais rígidas, onde as ilhas são subjugadas e impossibilitadas de se 

intercomunicarem, onde prevalece o universal em detrimento da multiplicidade de 

singularidades, onde a possibilidade de criar multidões é sufocada pelo vazio que separa 

o tempo, o corpo e a tela de nossos computadores, entre tantos outros elementos que 

compõem a cena diária de nossas vidas contemporâneas, deparamo-nos com um mundo 

que, em sua aparente manifestação, se apresenta enclausurado e atemorizado perante 

sua própria capacidade de ação. Nesse contexto, surge a pergunta: "Como desenhar 

universos alternativos, construir mundos possíveis e desejáveis?" Ou, mais 

especificamente, "Como agir no mundo, nas pesquisas, nos trabalhos de campo?" 

Theodoro, como um dos organizadores do evento, coloca este desafio que se entrelaça 

com a sociologia de Gabriel Tarde, onde as multidões existenciais emergem desse vazio 

social como infinitesimais a serem considerados em um processo de acelerada 

diferenciação. 

Será que Gabriel Tarde pode realmente nos auxiliar a pensar sobre o momento 

atual? A transposição da sua sociologia da França do século XVIII para o Brasil do século 

XXI e, por que não, para o mundo inteiro em uma constante repetição da diferença, é 

possível? Como estabelecer essa continuidade como um meio de nos deslocarmos por 

 
3 Para uma análise mais detalhada dessa comparação epistemológica, recomendo a leitura do texto de 
Malafaia (2021). Nele, será possível observar que a “pessoa coletiva” proposta por Krenak não é, em última 
análise, uma reafirmação logocêntrica da humanidade, mas, pelo contrário, representa um estado de 
individuação que rompe com as hierarquias antropocêntricas em sua própria enunciação. Ainda nesta 
direção, também sugiro uma análise empreendida por mim em meus textos onde problematizo uma 
situação em que os quilombolas, ao indicarem que suas individualidades são como um “bicho de várias 
pernas”, propõem um rompimento com a ideia de que a humanidade se encerra no logocentrismo da 
existência humana, visto que consideram que ela, antes de qualquer coisa, é um “bicho”, portanto animal, 
de “muitas pernas” (Gondim, 2021).  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

12 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

diversos mundos? Como superar a crua realidade de um tecido social interrompido pela 

ausência da presença? E como conceber que, em vez de falta e escassez, só existem 

excessos? Em vez de nos deixarem sem resposta, essas perguntas nos fundamentam 

como entidades topológicas no mundo, como um espaço heterotópico de mônadas que se 

comunicam entre si, como um desfasamento que desdobra uma multiplicidade na outra, 

tecendo as tramas de nossas vidas. 

É através dessas perguntas e com a ajuda delas que eu os convido ao exercício 

de considerar a vida como uma imanência absoluta, levando em consideração o que o 

filósofo Gilles Deleuze afirmou: 
 
Uma vida está em toda parte, em todos os  momentos  que  este  ou  aquele  
sujeito  vivo  atravessa  e  que  esses  objetos vividos medem: vida imanente que 
transporta os acontecimentos ou singularidades que não fazem mais do que se 
atualizar nos sujeitos e nos objetos. Essa vida indefinida não tem, ela própria, 
momentos, por mais próximos que estejam uns dos outros, mas apenas entre-
tempos, entre-momentos. Ela não sobrevém nem sucede, mas apresenta a 
imensidão do tempo vazio no qual vemos o acontecimento ainda por vir e já 
ocorrido, no absoluto de uma consciência imediata. (Deleuze, 2002, p. 14, grifos do 
autor) 
 

Portanto, nestes entre-tempos e entre-momentos, onde o colóquio se dedica a 

refletir sobre as formas de ação no contexto da pandemia por meio da Antropologia, 

convido todos a conceber a vida como um continuum infinitesimal, uma pura imanência. 

Nesse cenário, nós, sejamos sujeitos, objetos ou qualquer outra categoria criada pela 

racionalidade intelectual, continuamos a se entrelaçar uns nos outros. Como Gabriel 

Tarde diria, nesse espaço, “todos, com uma diversidade de sotaques, entonações, timbres 

de voz e gestos [...]” contribuem para a formação do elemento social como um “verdadeiro 

caos de heterogeneidades discordantes” (Tarde, 2018, p. 99). 

No entanto, é crucial salientar que essas heterogeneidades discordantes não 

implicam uma distinção enraizada nas categorias antropológicas e logocêntricas de 

Eu/Outro. Pelo contrário, em um ato de subversão junto à filosofia de Simondon e à 

sociologia de Tarde, poderíamos dizer que se trata de assumir uma diferença transdutora, 

tanto extensiva quanto intensiva, na qual as categorias Eu e Outro são dissolvidas na 

própria dimensão do defasamento do haver, como hei, havido e havendo. Isto porque, 

como afirmou Tarde:  
 
Existir é diferir [...]. Pois a identidade é apenas um mínimo e, portanto, apenas uma 
espécie, e uma espécie infinitamente rara, de diferença, assim como o repouso é 
apenas um caso do movimento, e o círculo, uma variedade singular da elipse. 
(Tarde, 2018, p. 97-98, grifos do autor) 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

13 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

 
Nas palavras do antropólogo Eduardo Viana Vargas, compreender a existência 

como uma constante diferenciação significa reconhecer que a vida não é outra coisa 

senão uma "possessão que nos leva de uma existência a outra, de uma diferença a outra" 

(Vargas, 2018, p. 35). 

Fiz menção ao haver como hei, havido e havendo porque essa perspectiva será 

proposta por Gabriel Tarde como uma filosofia do Haver. Segundo ele:  
 
Toda a filosofia fundou-se até agora no verbo Ser [Être], cuja definição parecia a 
pedra filosofal a descobrir. Pode-se afirmar que, se tivesse sido fundada no verbo 
Haver [Avoir], muitos debates estéreis, muitos passos do espírito no mesmo lugar 
teriam sido evitados.  (Tarde, 2018, p. 114, grifos do autor) 
 

Isso ocorre porque, de acordo com Gabriel Tarde, o verbo “ser”, assim como o 

pronome pessoal “Eu”, estabelecem oposições rígidas, como “não ser” e “outro”, onde 

não há meio-termo além da determinação da dualidade contraditória. Por outro lado, o 

verbo “haver” permite graus variados de manifestação, ou seja, sempre pode ser “mais ou 

menos”. Nas palavras de Tarde (2018, p. 115, grifos do autor), “o oposto verdadeiro do eu 

não é o não eu, é o meu; o oposto verdadeiro do ser, isto é, do havendo [ayant], não é o 

não ser, é o havido [eu].” Em outras palavras, a filosofia do Haver, conforme proposta por 

Tarde, assim como observa Eduardo Viana Vargas, não se funda sob a égide do 

individualismo, mas de um relacionismo4 que, “em vez de buscar a essência identitária 

dos entes”, define-os “por suas propriedades diferenciais e por suas zonas de potência" 

(Vargas, 2018, p. 36).   

Conforme observamos, essa perspectiva de desdobramento daquilo que existe 

enquanto existência diferencial, bem como as várias evocações conceituais aqui 

mencionadas, será intensamente defendida por Gabriel Tarde em sua obra Monadologia e 

Sociologia. Neste trabalho, ele se apropriará das mônadas leibnizianas em seu caráter 

diferencial e contínuo, com suas diferenças internas, onde cada ‘substância simples’, para 

usar as denominações de Leibniz (2020), constitui um mundo distinto, mas também uma 

unidade primordial que compõe todos os outros corpos. (Tarde, 2018b).  
 

4 O autor – estabelecendo uma correlação com o perspectivismo ameríndio de Eduardo Viveiros de Castro 
(2009) – sustenta uma compreensão na qual o relacionismo na filosofia do Haver de Gabriel Tarde se refere 
ao contraste entre a “relatividade do verdadeiro” e a “verdade do relativo”, conforme proposto por Deleuze 
(1988) e Deleuze e Guattari (1991), uma vez que, para ele, “[...] em Tarde não há sociedade transcendente, 
somente associação imanente, composição em ato, relação [...]” (Vargas, 2018, p. 37). 

 
 
 
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

14 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

No entanto, enquanto Leibniz (2020) concebia suas mônadas como ‘entes’ que 

não exercem qualquer efeito sobre outros, onde cada uma possui a totalidade 

representativa de Deus em sua dimensão universal metafísica, Tarde (2018) as concebe 

como intercomunicantes. Portanto, sua característica ativa no mundo pode ser definida 

pelo exercício de uma ação vital sobre as outras. Referenciando as palavras do próprio 

Gabriel Tarde:  
 
Na hipótese das mônadas tudo flui naturalmente. Cada uma delas absorve o mundo 
em si, o que é apreender-se melhor a si mesma. Elas bem fazem parte umas das 
outras, mas podem pertencer-se mais ou menos, e cada uma aspira ao mais alto 
grau de possessão; daí sua concentração gradual; além disso elas podem 
pertencer-se de mil maneiras diferentes, e cada uma aspira a conhecer novas 
maneiras de apropriar-se de suas semelhantes. Daí suas transformações. (Tarde, 
2018, p. 121) 

 

Com isso, podemos afirmar que as mônadas em Tarde se assemelham a mundos 

compostos por multidões que se interpenetram. Nessa dimensão da 

intercomunicabilidade, a discordância entre os seres, sejam eles humanos ou inumanos, 

se insere como uma possibilidade de produção da diferença no continuum imanente que é 

a vida. Trata-se, portanto, de uma possessão que almeja manifestar-se de diversas 

maneiras na tessitura da vida, como se essa fosse uma tapeçaria imanente que enrola e 

desenrola os acontecimentos em constante produção. Isto porque, como comenta 

Maurizio Lazzarato no posfácio da versão francesa, nesta apropriação tardeana da 

filosofia monadológica de Leibniz: 
 
O infinitesimal torna-se mais uma vez a “chave do universo”: abre-se ao infinito 
como infinidade das forças; um infinito absolutamente imanente, um ‘infinito real’ 
[...] que, sem qualquer outra referência à transcendência da divindade, volta a 
colocar na agenda a questão da superação do ‘homem em sua finitude’’. ‘Tudo vem 
do infinitesimal, e, vamos acrescentar, é provável que tudo retorne a ele’. 
(Lazzarato, 1999, p. 106) 

 

Tendo essa compreensão do infinitesimal, e como mencionado anteriormente, 

Tarde escapou do sociologismo e individualismo da época para fundar um “relacionismo” 

como enunciação de ‘pertencer-se de mil maneiras diferentes’. Nesta perspectiva, 

segundo Eduardo Vianna Vargas, agir no mundo pode ser interpretado como um ato de 

substituição do: 
grande pelo pequeno, [d]as totalidades e [d]as unidades pelas multidões, [d]os 
átomos, [d]os indivíduos, [d]as sociedades ou outros ‘tipos divinos’ 
precipitadamente unificados, como estes, pelas ações infinitesimais de uma 
infinidade de mônadas abertas, cada qual contendo em si todas as outras.  Em 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

15 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

poucas palavras, se ação é a essência da mônada é porque cada mônada já é 
multidão. (Vargas, 2018, p. 15-16) 

 

Nesse contexto de abertura de mundos, as mônadas são interpretadas na 

perspectiva de uma variação criativa, onde a repetição, a oposição e a adaptação dão 

expressão a uma multidão que se diferencia ao infinito. Portanto, agir no mundo pode ser 

compreendido como uma transformação, ao mesmo tempo vaga e profunda, que mistura 

todas as categorias individuantes em um processo diferencial. Como mencionado em 

linhas anteriores, essa concepção se assemelha ao conceito de transdução na medida 

que implica na intercomunicabilidade das discordâncias heterogêneas que se desdobram 

em mundos em um acelerado processo de variação contínua (Tarde, 2018a).  

Em resumo, agir no mundo se apresenta como uma atividade vital, seja ela física, 

biológica, mental ou social. Nesse processo, as variações infinitas determinam os entre-

tempos e entre-momentos como um meio de experienciar a vida em sua plenitude, como 

propõem Deleuze (2002) e Ingold (2019). Isso significa encarar a vida como uma variação 

imanente e criativa, que se manifesta como um pensamento dinâmico e simultâneo que 

envolve o ato de fazer e habitar a si mesmo e o mundo. Dito de outra maneira, e 

utilizando as palavras de Tarde (Tarde, 2018b, p. 119): 
 
É preciso chegar ao mundo social para ver as mônadas apreenderem-se de 
maneira nua e sensível pela intensidade de seus caracteres transitórios plenamente 
desdobrados um diante do outro, um no outro, um pelo outro. Essa é a relação por 
excelência, a possessão típica da qual o restante não é senão um esboço ou um 
reflexo. Pela persuasão, pelo amor e pelo ódio, pelo prestígio pessoal, pela 
comunhão das crenças e das vontades, pela cadeia mútua do contrato, espécie de 
rede cerrada que não cessa de estender-se, os elementos sociais se ligam e se 
esticam de mil maneiras, e de sua cooperação nascem as maravilhas da 
civilização. 
 

Aqui estão as dimensões éticas, estéticas e políticas que Gabriel Tarde nos 

apresenta enquanto vitalismo de sua filosofia do Haver. Em resumo, como discutimos na 

antropologia de Tim Ingold, trata-se de conceber a vida em sua potência de variação e 

intercomunicabilidade contínua ao modo de uma tapeçaria em constante urdidura, que é 

inerente à dimensão vital dos mundos possíveis. A partir das palavras de Deleuze (2002), 

significa compreender que a imanência, enquanto aqui e agora, é a própria vida se 

enrolando e se desenrolando em acontecimentos e singularidades, isto é, modos de fazer, 

habitar e pensar (os) possíveis.  

Desse modo, reinterpretar e retomar o contexto em que este segundo tópico foi 

escrito significa abordar os questionamentos levantados pela organização do II Colóquio 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015


 

16 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

de Monografias em Antropologia da UFF da seguinte maneira: como agir em pesquisas, 

seja qual for o campo de investigação, diante das formas de confinamento que 

atravessam as figuras do devir? Trazer este questionamento para a chamada em questão 

seria o mesmo que perguntar: como produzir pesquisas em educação matemática que 

assumam a Antropologia, Filosofia, Sociologia, Arte, ou qualquer outra disciplina de 

estudo, como campos de transitividade e intercomunicabilidade de mundos, como uma 

possessão, e não como uma defesa ontológica da determinação? 

Diante destas questões, percebo que a (im)pertinência que desejo destacar no 

contexto da Educação Matemática neste momento diz respeito à forma como ela encara a 

vida e sua interação com o mundo. Ela pode seguir um caminho pautado por categorias 

predefinidas, estabelecidas por padrões, códigos, estruturas e sistemas culturais, naturais 

e sociais, ou pode abraçar uma compreensão da vida e da ação no mundo como 

atividades simultâneas, nas quais a pesquisa em educação matemática se torna uma 

textura que permite pensar e habitar a mundanidade dos possíveis em sua 

indefinibilidade. 

Isto porque, ao adotar a antropologia e a imanência como 'guias' para este texto, 

proponho o desafio de um divórcio de quaisquer categorias essencialistas para assumir 

os acontecimentos como manifestações e possessões nas complexas tramas do mundo, 

onde as existências se enrolam e desenrolam como uma tapeçaria contínua, 

constantemente em processo de produção do vivo e, portanto, dos possíveis 

perspectivistas. Assim, Antropologia, Filosofia, Arte, Sociologia, e mesmo a Educação 

Matemática, seriam compreendidos, apenas, como territórios de transitividade cujo 

funcionamento se localizaria nos pontos de singularidades que eles dão passagem – 

como pontos de vista (do) possível. 

 
 

REFERÊNCIAS 
 

Barley, N. (2006). O antropólogo inocente: Notas vindas de uma cabana de lama 
(V. T. Viseu, Trad.). Fenda Edições. 

 
Castro, E. V. de. (2009). Métaphysiques cannibales: Lignes d’anthropologie post-

structurale. PUF. 
 
Coob, P. (1996). Perspectivas experimental, cognitivista e antropológica em 

Educação Matemática. Zetetike, 4(2), 166–180. https://doi.org/10.20396/zet.v4i6.8646747.  
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015
https://doi.org/10.20396/zet.v4i6.8646747


 

17 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

Costa, H. R. da. (2008). Antropologia e etnomatemática: Um diálogo possível para 
o ensino de Matemática. Educação. Revista do Centro de Educação, 33(3), 509–524. 

 
D’Ambrosio, U. (2005). Etnomatemática: Elo entre as tradições e a modernidade 

(2o ed). Autêntica. 
 
Deleuze, G. (1988). Le pli: Leibniz et le barroque. Les Éditions de Minuit. 
 
Deleuze, G. (2002). A imanência: Uma vida (T. Tadeu, Trad.). Educação & 

Realidade, 27(2), 10–18. 
 
Deleuze, G., & Guattari, F. (1991). Qu’est-ce que la philosophie ? Les Éditions de 

Minuit. 
 
Favret-Saada, J. (1977). Les mots, la mort, les sorts. Éditions Gallimard. 
 
Favret-Saada, J. (2009). Désorceler. Éditions de l’Olivier. 

 
Gondim, D. de M. (2020). O trabalho de campo na/para/com Etnomatemática como 

possibilidade de uma pesquisa afecção: Potências do devir. Bolema: Boletim de 
Educação Matemática, 34(68), 1077–1104. https://doi.org/10.1590/1980-4415v34n68a12. 

 
Gondim, D. de M. (2021). Manifestos Quilombolas: Desta terra, nesta terra, para 

esta terra [Tese (Doutorado em Educação Matemática e em Filosofia)]. Universidade 
Estadual Paulista “Júlio Mesquita Filho” (UNESP) e Université Paris 8: Vincennes Saint-
Denis. 

 
Gondim, D. de M. (2022). Vidas que perseveram: Escrevivências de uma 

comunidade quilombola como ruptura ótica e política. Cadernos de Campo (São Paulo - 
1991), 31(1), 1–22. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v31i1pe173838.  

 
Gondim, D. de M., & Stival, M. L. (2023). Rationalité Colonial. Essai sur le « corps 

politique brésilien ». Cahiers Critiques de Philosophie, 26(1), 81–101. 
https://doi.org/10.3917/ccp.026.0081.  
 

Gullar, F. (2004). Traduzir-se. Em Toda poesia (12o ed). José Olympio. 
 
Ingold, T. (2013a). Marcher avec les dragons (P. Medelin, Trad.). Zones Sensibles. 
 
Ingold, T. (2013b). Une brève histoire des lignes (S. Renaut, Trad.; 3o ed). Zones 

Sensibles. 
 
Ingold, T. (2015). Estar vivo: Ensaios sobre movimento, conhecimento e descrição 

(F. Creder, Trad.). Vozes. 
 
Ingold, T. (2018). L’anthropologie comme éducation. Presses Universitaires de 

Rennes. 
 
Ingold, T. (2019). Faire Anthropologie, Archéologie, Art et Architecture (H. Gosselin 

& H.-S. Afeissa, Trads.; 3o ed). Éditions Dehors. 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015
https://doi.org/10.1590/1980-4415v34n68a12
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v31i1pe173838
https://doi.org/10.3917/ccp.026.0081


 

18 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

 
Krenak, A. (2019). Ideias para adiar o fim do mundo. Companhia das Letras. 
 
Lazzarato, M. (1999). Postface: Gabriel Tarde, un vitalisme politique. Em G. Tarde, 

Monadologie et sociologie. Institut Synthélabo. 
 
Leibniz, G. W. (2020). Monadologia ou Princípios de filosofia. Em F. R. R. Évora & 

T. H. R. Marques (Orgs.), & T. M. Verza & M. A. D. Custódio (Trads.), A filosofia moderna 
e suas bases (p. 1–31). UNICAMP IFCH. 

 
Malafaia, P. A. M. (2021). Filosofia de uma pessoa coletiva. PerCursos, 22(48), 83–

108. https://doi.org/10.5965/1984724622482021083 
 
Martins, L. M. (2022). Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 

Cabogó. 
 
Rolnik, S. (2018). Esferas da insurreição: Notas para uma vida não cafetinada. n-1 

edições. 
 
Rosa, G. (1994). A terceira margem do rio. Em G. Rosa, Ficção completa: Vol. II (p. 

409–413). Nova Aguilar. 
 
Silveira, M. R. A. da, & Cunegatto, T. (2016). Por uma Antropologia da Educação 

Matemática. Perspectivas da Educação Matemática, 9(19), 39–55. 
 
Simondon, G. (1958). Du mode d’existence des objets techniques. Aubier. 
 
Simondon, G. (2005). L’ individuation à la lumière des notions de forme et 

d’information. Millon. 
 
Tarde, G. (2018a). A variação universal. Em E. V. Vargas & P. Neves (Orgs.), 

Monadologia e sociologia: E outros ensaios (p. 133–164). Editora Unesp. 
 
Tarde, G. (2018b). Monadologia e sociologia. Em E. V. Vargas (Org.), & P. Neves 

(Trad.), Monadologia e sociologia: E outros ensaios (p. 51–132). Editora Unesp. 
 
Vargas, E. V. (2018). Gabriel Tarde e a diferença infinitesimal. Em E. V. Vargas & 

P. Neves (Orgs.), Monadologia e socologia: E outros ensaios (p. 7–50). Editora Unesp. 
 

 
 
 

NOTAS 
TÍTULO DA OBRA 
Antropologia e imanência como ‘guias’ de um olhar (do) possível 
 
Diego de Matos Gondim 
Doutor em Educação Matemática e em Filosofia 
Universidade Federal Fluminense, Departamento de Ciências Exatas, Biológicas e da Terra, Brasil 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em Educação, Brasil 
dieggondim@id.uff.br 

 https://orcid.org/0000-0003-1808-1470 
 
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015
https://orcid.org/0000-0003-1808-1470


 

19 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-19, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015  
' 

Endereço de correspondência do principal autor  
Rua Miguel de Frias, 9 - Icaraí, Niterói - RJ, 24220-900, Brasil.  
 
AGRADECIMENTOS  
Inserir os agradecimentos a pessoas que contribuíram com a realização do manuscrito. 
 
CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA  
Não se aplica.  
 
CONJUNTO DE DADOS DE PESQUISA 
O conjunto de dados que dá suporte aos resultados deste estudo não está disponível publicamente.  
 
FINANCIAMENTO 
Não se aplica 
 
CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM 
Não se aplica 
 
APROVAÇÃO DE COMITÊ DE ÉTICA EM PESQUISA  
Não se aplica. 
 
CONFLITO DE INTERESSES  
Não se aplica.   
 
LICENÇA DE USO – uso exclusivo da revista 
Os autores cedem à Revemat os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado 
sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. Estra licença permite que terceiros remixem, 
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste 
periódico. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 
exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, 
publicar uma tradução, ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER – uso exclusivo da revista 
Universidade Federal de Santa Catarina. Grupo de Pesquisa em Epistemologia e Ensino de Matemática (GPEEM). 
Publicação no Portal de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus autores, 
não representando, necessariamente, a opinião dos editores ou da universidade. 
 
EQUIPE EDITORIAL – uso exclusivo da revista 
Méricles Thadeu Moretti 
Rosilene Beatriz Machado 
Débora Regina Wagner 
Jéssica Ignácio 
Eduardo Sabel 
 
HISTÓRICO – uso exclusivo da revista 
Recebido em: 30-10-2023 – Aprovado em: 13-03-2024 

 
  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97015
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

	ANTROPOLOGIA E IMANÊNCIA COMO ‘GUIAS’ DE UM OLHAR (DO) POSSÍVEL
	I

