
Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 

 
 
                                                                                                                                    

  

 

Artigo 
Original 

Artigo  
Original 

QUADROS TEÓRICOS PARA A CONSIDERAÇÃO DA 
MATERIALIDADE EM PESQUISAS NA INTERFACE ENTRE 

ANTROPOLOGIA E EDUCAÇÃO MATEMÁTICA 
Theoretical Frameworks For Considering Materiality In Research At The Interface 

Between Anthropology And Mathematics Education 
 

Ana Lúcia BRAZ DIAS 
Central Michigan University, Mount Pleasant-MI, EUA 

dias1al@cmich.edu 
https://orcid.org/0000-0003-0674-0758  

 
Juliana BRAZ DIAS 

Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil 
jbrazdias@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-0316-971X  
  

  A lista completa com informações dos autores está no final do artigo   
 
 

RESUMO 
 

Como é que a educação matemática pode estabelecer um diálogo com a antropologia e em especial com a virada 
ontológica? A nossa contribuição para responder a esta questão será através de uma discussão dos conceitos de 
materialidade e da antropologia das coisas, tendo como pano de fundo a nossa consideração da sua aplicabilidade à 
nossa investigação em particular. Sem realizar a análise dos nossos dados em si, concentrar-nos-emos em se e como 
as diferentes perspectivas analisadas poderiam ser uma boa opção para a nossa análise. Começamos com um alerta 
para nos lembrar dos cuidados que devemos ter, nomeadamente evitar tomar emprestado teorias de outras áreas sem 
estabelecer diálogos com investigadores experientes nessas áreas. Fazemos uma breve introdução ao nosso trabalho 
de investigação, que é uma etnografia sobre o jogo do uril praticado na ilha de São Vicente, Cabo Verde. Apresentamos 
uma revisão da literatura sobre a chamada virada ontológica, com especial atenção aos conceitos de materialidade e 
agência. Concluímos que a noção de Técnicas Corporais de Mauss será um quadro antropológico adequado para uma 
análise posterior dos nossos dados, e consideramos que representará um afastamento de alguns pressupostos básicos 
na educação matemática. 
 
Palavras-chave: Técnicas Corporais, Virada Ontológica, Mancala 

 
 

ABSTRACT 

How can mathematics education establish a dialogue with anthropology and in particular with the ontological turn? Our 
contribution to answering this question will be through a discussion of concepts of materiality and the anthropology of 
things, against the backdrop of our consideration of their applicability to our research in particular. Without conducting the 
analysis of our data itself, we will focus on if and how the different perspectives reviewed could be a good fit for our 
analysis. We start with a cautionary tale to remind us of precautions that we need to take, namely avoiding borrowing 
theories from other areas without establishing dialogues with experienced researchers in those areas. We make a brief 
introduction to our research work, which is an ethnography about the uril game played on São Vicente Island, Cape 
Verde. We present a review of the literature on the so-called ontological turn, with special attention to the concepts of 
materiality and agency. We conclude that Mauss's notion of Techniques of the Body will be a suitable anthropological 
framework for a subsequent analysis of our data, and consider it will represent move away from some basic assumptions 
in mathematics education. 
 
Keywords: Techniques Of The Body, Ontological Turn, Mancala 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312
https://orcid.org/0000-0003-0674-0758
https://orcid.org/0000-0003-0316-971X


2 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

c 
1 INTRODUÇÃO 

 

Como é que a educação matemática pode estabelecer um diálogo com a 

antropologia? Em especial, a virada ontológica ocorrida na antropologia, nas ciências 

sociais e nos estudos sociais da ciência e tecnologia pode ser útil nas investigações em 

educação matemática? Começaremos por lembrar um caso de insucesso para discutir 

certos cuidados que precisamos ter, principalmente em evitar pegar emprestadas teorias 

de outras áreas sem estabelecer diálogos com pesquisadores experientes nas mesmas. 

Faremos então uma breve introdução ao nosso trabalho de pesquisa, que é uma 

etnografia sobre o jogo de uril jogado na Ilha de São Vicente, Cabo Verde. Partiremos 

então para uma revisão da chamada virada ontológica e incluiremos, principalmente, 

questões sobre materialidade e agência. Voltaremos então para nossa pesquisa e como 

concluímos que a noção de técnicas corporais de Marcel Mauss será um referencial 

teórico mais adequado para uma análise de nossos dados. Não apresentaremos a análise 

dos dados em si. Focaremos na nossa trajetória de escolha de referencial teórico e 

teceremos considerações sobre como ele representará também uma mudança com 

relação aos “pressupostos basilares” da educação matemática. 

 

2 UM EXEMPLO A TÍTULO DE ADVERTÊNCIA 
 

Os teóricos da educação matemática reconhecem, há algumas décadas, que a 

antropologia pode ser uma ferramenta útil para a compreensão do desenvolvimento do 

conhecimento matemático. No entanto, os estudos que tentam investigar a aprendizagem, 

o ensino e a produção de conhecimento da matemática a partir de uma perspectiva 

antropológica têm sido desafiados pela natureza interdisciplinar que tal análise exige. Um 

caso que exemplifica tal dificuldade é o do livro Mathematical enculturation: a cultural 

perspective on mathematics education (Bishop, 1988). No livro, o educador matemático 

Alan Bishop, professor emérito da Monash University, na Austrália, procura argumentar 

justamente que a antropologia pode oferecer uma dimensão que tem sido negligenciada 

na pesquisa em educação matemática. No entanto, para caracterizar a matemática como 

um aspecto cultural, ele se baseia no livro The Evolution of Culture, de Leslie White 

(White, 1959), uma teoria (neo)evolucionista que já foi rechaçada há muito tempo na 

antropologia. A antropóloga Jeanne Connors apontou esse problema em um artigo 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


3 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

publicado no Educational Studies in Mathematics, um dos periódicos mais respeitados e 

de ampla leitura na área de educação matemática (Connors, 1990). 
Do ponto de vista de uma antropóloga, no entanto, o livro exemplifica o principal 
problema que surge quando especialistas em uma área tentam tomar emprestado 
ideias de pesquisa de outro. Devido à escassez de trabalho interdisciplinar no meio 
acadêmico, tais “empréstimos” muitas vezes não são bem-sucedidos; o 
pesquisador em um campo nem sempre está ciente das questões envolvidas ou da 
situação atual de um paradigma específico em outro campo. Toda disciplina é 
dinâmica. Um quadro teórico é colocado, examinado por estudiosos, elaborado, 
avaliado e depois pode ser descartado em favor de ideias mais novas. A menos 
que aquele que toma emprestado esteja ciente deste debate disciplinar, o resultado 
pode ser a aplicação de uma ideia ultrapassada a um novo campo, onde pode 
muito bem ser aceita e perpetuada por leitores ingênuos. Neste caso específico, o 
problema de Bishop não reside na definição de matemática como uma cultura ou 
uma "tecnologia simbólica", mas na teoria que informa a análise. Voltando ao 
passado da antropologia, ele ressuscitou a teoria discutível e amplamente 
desacreditada da evolução cultural desenvolvida por Leslie White. (Connors, 1990, 
p. 462) 

 

O comentário de Connors (1990) de que uma teoria já abandonada em um campo 

pode florescer acriticamente em outro é justificado pelas resenhas do livro de Bishop 

feitas por Chavallard (1990) e por Stigler (1989), que mencionam o fato de Bishop se 

basear em White, mas que não problematizam o fato. 
 

Apoiando-se em The Evolution of Culture (1959), de L. A. White, e considerando a 
matemática como um fenómeno cultural, Bishop fornece uma análise “ampla” dos 
valores que, na sua opinião, são transportados pela matemática “ocidental”. 
(Chevallard, 1990, pp. 13-14) 
 

Stigler chega a escrever que as citações de Bishop são um tanto estranhas, pois 

muitos autores contemporâneos e influentes em matemática cultural não são citados, 

enquanto o livro de White se torna protagonista. Conclui, porém, que “[i]sso dá ao ensaio 

uma sensação estranha, mas às vezes refrescante.” (Stigler, 1989, p. 367). 

Do mesmo modo que usar teóricos que já não são influentes em sua área de 

origem pode ter consequências indesejadas (no caso do evolucionismo cultural, em 

particular, as implicações são bastante “politicamente incorretas”), sabemos que dentro de 

toda área disciplinar há várias correntes que convivem em uma mesma temporalidade. 

Então, enquanto em antropologia a virada ontológica tem sido muito influente, nem todo 

objeto de estudo pede necessariamente um questionamento ontológico. E quando pede, 

não há em antropologia uma abordagem ontologicamente orientada que seja 

unanimemente aceita. Há, sim, uma tendência na área de se questionar a ontologia de 

alguns conceitos, objetos ou entidades, como natureza, cultura, corpo, matéria, coisas, 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


4 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

espíritos, animais, plantas. Mas, a depender do objeto da pesquisa, esses 

questionamentos podem simplesmente não caber. E se, por outro lado, o tema inspirar 

uma análise ontologicamente orientada, há atualmente várias correntes ontológicas na 

antropologia, nas ciências sociais e nos estudos sociais da ciência que diferem entre si, 

todas com aceitação por um ou outro grupo. 

O ideal então é manter o diálogo aberto, no sentido de conversar mesmo com 

pesquisadores de outras áreas, participar de grupos de discussão de leituras ou 

disciplinas oferecidas, para que se encontrem práticas e teorias que façam sentido dentro 

de determinado contexto. 

 

3 NOSSA PESQUISA ETNOGRÁFICA 
 

A chamada para esse número temático da REVEMAT se dirige a investigações que 

movimentem diálogos com teorizações antropológicas. Uma das linhas da chamada é 

para trabalhos que “[d]iscutam o não humano, a materialidade, o corpo e suas relações 

com práticas, saberes e temporalidades”. No âmbito de um projeto de pesquisa sobre o 

jogo do urilem Cabo Verde, nós autoras (uma educadora matemática e uma antropóloga) 

temos refletido sobre a relação que os jogadores estabelecem com as pedras do jogo, e 

como estas últimas auxiliam o jogador em suas jogadas que mais parecem proezas de 

uma matemática mental extremamente veloz. A nosso ver, o tabueiro, as pedras, a 

agilidade dos gestos da mão e outros aspectos que observamos têm um papel crucial no 

desempenho dos jogadores. A investigação deu origem a um artigo em coautoria (Braz 

Dias & Braz Dias, 2020) onde parte dos dados é tratada sob a perspectiva da Teoria dos 

Campos Conceituais de Vergnaud, mais precisamente, usando as conceitualizações 

sobre a atividade em situação: os conceitos e teoremas em ação (Vergnaud, 2019). Ainda 

pretendemos fazer uma análise que considere as questões descritas acima. Nos interessa 

também a aprendizagem do jogo. Esta foi discutida brevemente no artigo anterior; no 

entanto, pretendermos nos dedicar a essa questão por outros caminhos. 

Os dados do projeto foram produzidos em cinco momentos distintos, em 2006, 

2009/10, 2015, 2016 e 2017, utilizando o método etnográfico (com ênfase na observação 

participante), na cidade do Mindelo, Ilha de São Vicente, Cabo Verde. Ao longo de nosso 

trabalho de campo, acompanhamos diariamente a prática do uril, em uma praça 

construída exclusivamente para as atividades envolvidas no referido jogo, a praça “Nhô 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


5 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Bruno”, que congrega quantidade significativa de pessoas (em torno de 15 indivíduos por 

dia, com alguma rotatividade), em especial homens adultos. Nossa opção pelo estudo do 

uril na Ilha de São Vicente deve-se ao fato de que a pesquisa de doutorado em 

antropologia de uma das autoras foi realizada naquela localidade (Braz Dias, 2004). A 

pesquisa teve aprovação do comitê de ética da Central Michigan University. 

 

3.1 O uril 
O uril é um jogo de tabuleiro do tipo “contagem e captura”, pertencente à família de 

jogos denominada mancala ou oware. Variantes desses jogos são encontradas por todo o 

continente africano e aparecem ainda em regiões tão diversas como a Indonésia e o 

Suriname. As mancalas adquirem denominações distintas nas diferentes regiões onde 

são jogadas. Num país com muitas línguas, haverá provavelmente tantos nomes para o 

jogo quanto variedades linguísticas; também existem variações nas regras de região para 

região (Bennett, 1979; Braunholtz, 1931; Chaplin, 1956; Fernald, 1978; Herskovits, 1932; 

Marin, 1931; Odeleye, 1977; Powell-Cotton & Braunholtz, 1931; Ralston, 1992). Uril, ouril 

ou ouri é como o jogo é conhecido em Cabo Verde. 

As mancalas são jogadas em tabuleiros com conjuntos de casas, que são 

escavações semiesféricas no tabuleiro, por onde se movimentam pedras ou sementes. A 

forma como as pedras são jogadas na mancala é geralmente denotada pela palavra 

“semear”, pois se assemelha ao ato de colocar as sementes em covas consecutivas: uma 

jogada consiste em escolher uma casa, reunir todas as pedras dessa casa e redistribuí-

las uma a uma nas casas seguintes, ao redor do tabuleiro, em sentido anti-horário. O 

objetivo no jogo de mancala costuma ser capturar o maior número de pedras. Apesar de 

todos os jogos do tipo mancala parecerem semelhantes a uma primeira observação, 

qualquer pequena modificação muda completamente o jogo do ponto de vista 

matemático. A começar pelas diferenças nos tabuleiros em que os jogos são disputados: 

em algumas versões o tabuleiro tem duas fileiras de seis casas cada; em outras, duas 

fileiras, mas com número diferente de casas em cada fileira; em alguns jogos, o tabuleiro 

tem quatro fileiras de casas. Outro aspecto em que os tabuleiros (e, portanto, os jogos) 

podem diferir é a presença ou ausência de uma casa de armazenamento adicional em 

cada extremidade do tabuleiro – na maior parte das versões industrializadas de mancalas 

vendidas nos Estados Unidos, essas casas estão presentes. Além da presença ou não 

dessas casas, as regras com relação a elas podem variar: em alguns jogos, essas casas 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


6 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

são usadas no movimento de “semear”; em outros, elas são “puladas”. Outras variações 

nas regras referem-se à forma como as sementes são capturadas pelo adversário. Uma 

regra popular é quando a última semente semeada cai em uma casa contendo 1 ou 2 

sementes. As 2 ou 3 sementes resultantes naquela cova seriam capturadas. Outra 

possibilidade é fazer com que as sementes da casa oposta sejam capturadas quando a 

semeadura terminar em uma casa vazia. Outra variação ainda é quanto a se, quando há 

sementes suficientes semeadas em um movimento para dar mais de uma volta completa 

no tabuleiro, a casa onde as sementes estavam inicialmente será contada ou ignorada. 

As regras específicas do jogo de uril jogado em São Vicente, que foi a que 

estudamos, estão descritas em outro artigo nosso (Braz Dias & Braz Dias, 2020). 

 

3.2 Estudos sobre mancalas em educação e em matemática 
Os jogos do tipo Mancala, em geral, e suas variações específicas têm sido 

estudados por pesquisadores de diferentes disciplinas, por diversos motivos. Têm sido 

atraentes para educadores pelo potencial dos jogos em geral e das mancalas em 

particular como ferramentas pedagógicas, pela oportunidade que proporcionam para a 

aplicação do raciocínio matemático. Além disso, por estarem associadas a países 

africanos, as mancalas foram exploradas nas décadas de 1990 e 2000 como um meio de 

acrescentar uma dimensão multicultural ao currículo do ensino primário (Cruz et al., 2000; 

Fowler, 1996; Powell & Temple, 2001; Zaslavsky, 1995, 1998). As possibilidades do uso de 

mancalas em salas de aula continuam a ser exploradas sob outras perspectivas, uma 

delas a decolonial (de Voogt et al., 2018; Diogenes & Ferreira, 2020; Silva et al., 2020) 

Do ponto de vista da matemática, as mancalas são jogos combinatórios. Nos jogos 

combinatórios, os jogadores têm informações completas sobre as posições do outro 

jogador e os resultados dos movimentos não são afetados pelo acaso (são jogos sem 

azar ou de pura estratégia, ao contrário dos jogos de azar). Alguns estudos matemáticos 

produziram resultados diretamente relacionados às mancalas de duas fileiras, como o uril 

(ver, por exemplo, Broline & Loeb, 1995; Neller & Neller, 2023; Taalman et al., 2013; 

Whitney Rhianna Fillers & Andrew, 2014). Alguns estudos na área são inspirados em 

contextos reais de jogos, mas adicionam ou removem restrições de situações reais para 

chegar a resultados matemáticos. Por exemplo, a “mancala aberta” (Musesti et al., 2015) 

é imaginada com infinitos buracos em uma única linha, onde não ocorreria sobreposição 

na semeadura (o que em partidas reais acontece com muita frequência). 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


7 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

4 VIRADA ONTOLÓGICA 
 

Como já escrevemos acima, nossa intenção é fazer uma análise de alguns dados 

nossos que dizem respeito a questões materiais, bem como a questões relacionadas aos 

corpos e gestuais dos jogadores do uril que observamos. Sabemos que há em educação 

matemática uma dupla de autoras escrevendo na esteira dos novos materialismos, que 

têm suas origens na filosofia, na física e na teoria política (De Freitas & Sinclair, 2012, 

2013, 2014, 2020). As autoras oferecem uma teoria materialista da corporificação que 

reformula a relação entre matéria e significado, procurando utilizar o conceito de 

corporificação para além do corpo humano e seu papel na aprendizagem matemática. As 

autoras baseiam-se nos chamados novos materialismos, explorando suas origens na 

filosofia e na teoria política para desafiar visões tradicionais da materialidade, 

argumentando que a agência e a liberdade estão dispersas entre agentes humanos e não 

humanos. Elas estendem o novo materialismo, principalmente aquele apresentado por 

Barad (2007), à matemática propriamente dita, com o intuito de considerar “o materialismo 

de conceitos matemáticos, tanto os aparentemente não visíveis como os conceitos 

tomados-como-concretos” (De Freitas & Sinclair, 2013, p. 461, tradução nossa). De 

Freitas e Sinclair (2013) destacam a importância de considerar os conceitos matemáticos 

como entidades materiais dinâmicas, e não como entidades abstratas estáticas e 

imutáveis. Conhecemos também a noção de cognição corporificada (Lave & Wenger, 

1991), que fundamenta várias pesquisas em educação matemática (Abrahamson et al., 

2020; Núñez et al., 1999; Tran et al., 2017). No entanto, quisemos considerar a literatura 

em antropologia e nos estudos sociais da ciência e tecnologia, esta última principalmente 

por causa da contribuição de Bruno Latour (Latour, 1994, 2004, 2012, 2014; Latour & 

Woolgar, 2013). Procuramos, então, trazer um panorama dessas discussões, 

principalmente aquilo a que costumam se referir pelo termo virada ontológica da 

antropologia. 

Holbraad e Pedersen (2017) identificam quatro viradas ontológicas, além daquela 

que propõem. Todas distintas, associadas a diferentes autores e com maior ou menor 

influência em uma ou outra comunidade acadêmica. Talvez devamos dizer, ao invés, 

quatro propostas de antropologia como ontologia, se reservarmos o termo “virada 

ontológica” para o movimento geral em direção a questionamentos ontológicos. A primeira 

seria a ontologia orientada a objetos (OOO); a outra seria aquela que nasceu dos Estudos 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


8 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

de Ciência e Tecnologia, que inclui a visão latouriana e outras afins; em outra linha eles 

incluem Terence Evens, Tim Ingold e Viveiros da Castro; a “quarta virada ontológica”, para 

Holbraad e Pedersen, tem origem na Universidade de Chicago, com Marshall Sahlins e 

Valerio Valeri, mas também Bruce Kapfere, que não é da escola de Chicago. Referimos o 

leitor ao capítulo “Other Ontological Turns”, do livro The Ontological Turn: an 

anthropological exposition para essa discussão. (Holbraad & Pedersen, 2017) 

 

4.1 “Levando coisas a sério” humanista e pós-humanistamente  
Poderiam as coisas, tal como as pessoas, proporcionar uma perspectiva a partir da 
qual se poderia transformar a infraestrutura do pensamento antropológico? Na 
verdade, pode-se levar as coisas tão ‘a sério’ quanto as pessoas? O que isso 
poderia significar, se é que significa alguma coisa, e o que isso implicaria? 
(Holbraad & Pedersen, 2017, p. 1990) 

 
Holbraad e Pedersen (2017) abordam essas questões com referência a um corpo 

crescente de literatura que está localizado na interface entre a virada ontológica na 

antropologia e debates na teoria social de forma mais ampla, que foram conduzidas sob 

rótulos como “pós-humanismo”, “teoria das coisas”, “novos materialismos”, “Ontologia 

Orientada a Objetos” e “virada material” e que dizem respeito ao papel dos objetos 

materiais e outras entidades não humanas. 

Os autores começam com uma revisão da literatura sobre materialidade em 

antropologia, “onde as fronteiras ontológicas do que pode constituir uma ‘coisa’, em 

primeiro lugar, está muito em jogo” (Holbraad & Pedersen, 2017, p. 201). Eles citam 

visões tão diferentes quanto a proposta de Appadurai (Appadurai, 1988) de que coisas 

adquirem biografias e vidas sociais próprias através de seus envolvimentos complexos 

com as vidas das pessoas que se engajem com elas; o posicionamento de Latour (1994) 

e Pinney (2005) de qua a própria distinção entre pessoas e coisas (ou humanos e não 

humanos) deve ser eliminada do modo em que pensamos nesses engajamentos; a 

posição de Miller (2005) de que pessoas e coisas emergem umas das outras 

dialeticamente; e a visão de Strathern (1990) de que em certos contextos pessoas e 

coisas são versões analógicas umas das outras. Na esteira de Haraway (1991), Holbraad 

e Petersen concebem essas diferenças como acontecendo em dois palcos distintos no 

eixo do radicalismo, o humanismo e o pós-humanismo. 
As abordagens humanistas, então, procuram elevar o status das coisas na análise 
antropológica — até mesmo 'emancipá-las' (...) — dentro da divisão ontológica 
entre humanos e coisas, que elas deixam intacta. As abordagens pós-humanistas, 
pelo contrário, fazem-no indo além desta distinção, refigurando-a ou mesmo 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


9 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

cancelando-a de diferentes maneiras. Assim, o contraste entre o humanismo e o 
pós-humanismo corresponde a diferentes formas de ‘levar as coisas a sério’. As 
abordagens humanistas fazem-no mostrando quão intimamente as coisas estão 
interligadas com a vida dos humanos, permitindo que parte da luz do que é ser 
humano brilhe sobre as coisas também. As abordagens pós-humanistas procuram, 
ao invés, melhorar o estatuto das coisas, não associando-as aos humanos, mas por 
direito próprio, mostrando como, devidamente reconcebidas, as coisas podem 
irradiar luz própria. (Holbraad & Pedersen, 2017, p. 202) 
 
 

Em Jamais Fomos Modernos (1994), Bruno Latour descreve a modernidade em 

termos de um processo duplo de purificação e hibridização. A purificação envolve a 

construção limpa de natureza e de ciência separadas da sociedade e do eu, enquanto a 

hibridização envolve misturas de natureza e cultura. São dois conjuntos de práticas: 

enquanto a purificação cria duas zonas ontológicas inteiramente distintas, a dos humanos, 

de um lado, e dos não humanos do outro, a hibridização cria misturas entre gêneros de 

seres completamente novos, híbridos de natureza e cultura. 

O resultado é que se acredita que os domínios do real, do discursivo e do social 

estão separados um do outro, cada um sendo uma forma pura. Uma de suas estratégias 

contra a purificação foi pegar o conceito de agência, uma vez sacralizado como a 

propriedade essencial e definidora dos humanos, e aplicar ao mundo não humano. 

Quando as formas materiais têm consequências para os humanos independentemente da 

agência humana, pode-se dizer que elas possuem a agência que causa esses efeitos. 

 

4.2 Agência 
Em Reagregando o Social: uma introdução à Teoria do Ator-Rede (Latour, 2012) 

Latour escreve que todas as entidades que a Constituição Moderna distingue como 

pessoas ou coisas têm que ser reconceitualizadas como híbridos de pessoas e coisas. O 

exemplo famoso que Latour dá é o do debate sobre posse de armas nos Estados Unidos 

da América. Para Latour, os agentes responsáveis não são nem as armas, nem as 

pessoas, como os lobistas a favor das armas sempre argumentam (“Armas não matam; 

quem mata são as pessoas”). A responsabilidade pelas mortes deve ser atribuída, 

conforme Latour, a um coletivo formado pelas armas e por seus usuários: um híbrido 

“pessoa-com-arma”. Ora, mas então esse híbrido já é ontologicamente diferente de coisa. 

Então não seria essa uma maneira de “levar coisas a sério” como “coisas propriamente 

ditas”. 

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


10 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Um outro antropólogo que discute agência é Alfred Gell (1998). Holbraad e 

Pedersan (2017) consideram a conceitualização de agência das coisas de Gell como 

humanista, apesar de ser citada por muitos como pós-humanista. Eles explicam que, para 

Gell, o conceito de agência das coisas é indireta e tem origem em um agente humano, 

seja este real ou imaginado. Por exemplo, se alguém diz que um carro “se recusa a 

pegar” e xinga o carro por fazê-lo atrasado, a agência do carro é apenas secundária à 

agência do humano. Miller também faz uma resenha ao trabalho de Gell e considera a 

abordagem do antropólogo como uma teoria do antropomorfismo natural e semelhante ao 

que chegou Webb Keane (1997). 
 
Parece que adoramos atribuir agência a outras pessoas e a coisas. Por exemplo, 
alegremente antropomorfizamos os objetos como agentes: podemos acusar um 
carro de traição se ele quebrar quando precisamos dele. Webb Keane (1997) 
contribuiu com uma etnografia inteira baseada praticamente no mesmo argumento. 
No livro de Keane, um pano não “rasga” meramente por acidente; alguém deve ter 
causado isso. Portanto, precisamos atribuir a agência presumida ao evento que 
está por trás dela. Isto parece-me notavelmente próximo da lógica expressa nos 
jornais que leio todos os dias. Não importa quão complexas sejam as nossas 
instituições, nenhuma notícia ocorre sem a suposição de que deve haver culpa 
associada, na forma de ação intencional. A única diferença é que no jornalismo 
contemporâneo insistimos que a culpa deve ser atribuída às pessoas, enquanto 
outras sociedades estariam preparadas para culpar algum tipo de espírito maligno.  
(...) 
Gell (1998: 20–21) e Latour (1999: 176–180) têm discussões semelhantes sobre a 
agência de armas e de campos minados como estando atreladas à agência 
daqueles que as disparam ou plantam, a fim de defenderem os seus pontos de 
vista sobre a centralidade da agência. Mas enquanto Latour procura os não 
humanos abaixo do nível da agência humana, Gell olha através dos objetos para a 
agência humana incorporada que inferimos que aqueles contêm. Neste sentido, 
Gell está mais próximo do núcleo da antropologia social britânica recente, que 
parece ter gravitado em torno de um eixo que vai de Durkheim a Marcel Mauss. 
(Miller, 2005, p. 19-20) 
 

Voltando à distinção entre visões humanistas e pós-humanistas da ontologia das 

coisas, Holbraad e Pedersan (2017) dizem que o motivo principal de fazermos no senso 

comum uma distinção entre humanos e não humanos é uma questão de “dignidade 

ontológica (agência, liberdade, razão, e assim por diante)” (p. 205). Então, se alguém quer 

“levar coisas a sério”, mas deixando intacta a divisão ontológica entre humanos e coisas, 

o que se pode fazer é associá-las mais intimamente a pessoas, e assim dar a elas certa 

dignidade e respeito por meio de suas associações a humanos. O pós-humanismo, por 

sua vez, procuraria “levar as coisas a sério” como coisas propriamente ditas, em si 

próprias. Mas há críticas sobre se o modo como isso é feito continua mantendo as coisas 

como si, ou se criam uma concepção completamente diferente de “coisas”. 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


11 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Miller (2005) apresenta seu próprio jeito humanista de se “levar as coisas materiais 

a sério”, estabelecendo que as coisas têm um papel irredutível e constitutivo nas vidas 

dos humanos por associação. Miller considera seu programa de estudos da cultural 

material como interdisciplinar. Ele convoca a antropologia a largar o que chama de 

obsessão com o social e a ter humildade suficiente para reconhecer os modos nos quais 

as coisas também contribuem com nossa humanidade. Notemos que em sua revisão da 

literatura, Holbraad e Pedersen (2017) consideram o trabalho de Miller altamente aceito e 

influente em antropologia. E escrevem: “Este é exatamente o tipo de postura que temos 

em mente quando falamos de humanismo e da sua elevação do status das coisas por 

associação aos humanos.” (Holbraad & Pedersen, 2017, p. 203). 

 

5 COISAS, O CORPO E TÉCNICAS CORPORAIS 
 

O historiador da arte E. H. Gombrich (1979) escreveu que quando uma moldura é 

boa a gente nem a vê. O sociólogo Erving Goffman criou a ideia de enquadramento de 

uma experiência social para denotar os aspectos culturalmente determinadas da realidade 

que permitem às pessoas dar sentido a objetos e eventos. Como molduras, esses 

enquadramentos não são percebidos pelas pessoas na experiência em si, apesar destes 

permitirem que elas compreendam as coisas e eventos de certas formas – o que pode ser 

analisado pelos cientistas sociais. Miller (2005) usou o termo “a humildade das coisas” 

para encapsular as visões de Erving Goffman e apontar que as coisas materiais não são 

importantes por serem visíveis e nos oferecerem barreiras ou ajuda, mas precisamente 

porque não as notamos.  
[O]bjetos são importantes não porque sejam evidentes e fisicamente restrinjam ou 
facilitem, mas muitas vezes precisamente porque não os “vemos”. Quanto menos 
tivermos consciência deles, mais poderosamente eles poderão determinar as 
nossas expectativas, definindo o cenário e garantindo um comportamento 
normativo, sem estar aberto a desafios. Eles determinam o que acontece na 
medida em que não temos consciência da sua capacidade de fazê-lo. (Miller, 2005, 
p. 11) 

 

Para Miller, essa capacidade um tanto inesperada dos objetos de desaparecerem 

de foco e permanecerem periféricos à nossa visão e, ainda assim, determinarem nossos 

comportamentos e compreensões ajuda a explicar por que os estudos da cultura material 

já tiveram um estatuto extremamente baixo dentro da disciplina: “parecia que os objetos 

tinham tido muito sucesso em alcançar esta humildade, pelo menos dentro da 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


12 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

antropologia” (2005, p.11). 

Também Pierre Bourdieu enfatizou o posicionamento dos objetos – por exemplo, as 

oposições espaciais na casa – em seu Esboço de uma teoria da prática (Bourdieu, 2003).  

Bourdieu argumentou que somos educados com as expectativas características do nosso 

grupo social específico, em grande parte através do que aprendemos em nosso 

envolvimento com as relações encontradas entre as coisas cotidianas, onde o menos 

tangível baseia-se no mais tangível. Estas tornam-se formas habituais de estar no mundo 

e na sua ordem subjacente emergiram como uma segunda natureza, ou habitus. 

Bourdieu apresentou então sua própria teoria da educação, de acordo com a qual 

são essas taxonomias práticas que educam as pessoas nas ordens normativas e nas 

expectativas de suas sociedades. E que aquilo que a escola tenta inculcar nas crianças 

através do ensino pedagógico explícito, baseado em grande parte na linguagem, já tinha 

sido anteriormente inculcado em grande parte através da cultura material. 

Talvez seja menos conhecido entre educadores o fato de Bourdieu ter desenvolvido 

o conceito de habitus a partir da obra do antropólogo e sociólogo francês Marcel Mauss. 

Em Marcel Mauss, Aujourd’hui (Bourdieu, 2004), Bourdieu menciona  
uma filosofia da prática que Mauss delineou em Les Techniques du corps, mas que 
nunca desenvolveu completamente, sem dúvida porque ele oscilou entre uma 
filosofia da consciência do tipo kantiana, na qual os durkheimianos foram treinados 
e imersos, e uma filosofia que foi desenvolvida na mesma época e de uma maneira 
muito mais explícita pelos pragmatistas anglo-saxões. 
 

Apesar de Bourdieu ter encontrado mais espaço para desenvolver a obra de 

Mauss, seu ensaio As Técnicas Corporais (Mauss, 1934) tem sido muito influente, 

servindo de base para várias análises antropológicas por pesquisadores que encontram 

ali uma teoria com a qual têm mais aproximação do que com os desenvolvimentos 

posteriores feitos por Bourdieu (Brussi, 2015; Cavalcante & Potiguar Junior, 2019; de 

Aquino Vieira & Araújo, 2021; Rocha et al., 2021; Scaglia et al., 2020; Tosta et al., 2023). 
Com As Técnica Corporais, Mauss estabeleceu novos e revigorantes vínculos com 
a psicologia, superando o fosso inicial de Durkheim entre a consciência individual e 
os fatos sociais. O ensaio de Mauss provou ser altamente compatível com a 
psicologia histórica social e simbólica exposta por Ignace Myerson, notadamente 
em Les fonctions psychologiques et les oeuvres. Da mesma forma, seus 
comentários sobre o habitus, sobre o autodomínio, a contenção e os modos à mesa 
parecem se encaixar nas preocupações quase contemporâneas de Norbert Elias 
em Über den Prozeß der Zivilisation, e posteriormente com os desenvolvimentos 
fornecidos por Pierre Bourdieu. (Schlanger, 2019, p. 316) 
 

Mauss começou a escrever o ensaio As Técnicas Corporais logo depois da guerra 

(parte de seus insights ele teve quando estava internado no hospital e observava a 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


13 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

técnica do andar das enfermeiras). Diferentemente do que costumava ser feito na escrita 

acadêmica, Mauss apresentou seu pensamento explicando de onde ele tirou a ideia de 

“técnicas do corpo”: como ele percebeu durante seu serviço militar na Frente Ocidental as 

dificuldades que as tropas inglesas tiveram ao usar espadas francesas nas trincheiras ou 

marchando ao som de músicas francesas; como era o andar das enfermeiras que ele 

observava, e que eram todos parecidos, diferenças entre as técnicas de natação e várias 

outras experiências no mundo físico que agora vinham à sua memória. 
Tive pois, durante numerosos anos, esta noção da natureza social do “habitus”. 
Peço que observem que digo em bom latim, compreendido na França, “habitus”. A 
palavra traduz, infinitamente melhor que “hábito”, o “exigido”, o “adquirido” e a 
“faculdade” de Aristóteles. (...) Esses “hábitos” variam não simplesmente com os 
indivíduos e suas imitações, mas, sobretudo, com as sociedades, as educações, as 
conveniências e as modas, com os prestígios. É preciso ver têcnicas e a obra da 
razão prática coletiva e individual, ali onde de ordinário vêem-se apenas a alma e 
suas faculdades de repetição. (Mauss, 1934, p. 214) 

 
Técnicas que podiam ou não envolver instrumentos no sentido em que usamos o 

termo, mas para Mauss “[o] corpo é o primeiro e o mais natural instrumento do homem” 

(Mauss, 1934, p. 217). Ao desenvolver aspectos de sua teoria das técnicas do corpo, 

Mauss pensou também em como essas técnicas são aprendidas. “Em todos esses 

elementos da arte de utilizar o corpo humano, os fatos de educação dominam” (Mauss, 

1934, p. 215, grifo do autor). Mauss enfatiza que as técnicas do corpo não são naturais, 

mas socialmente adquiridas através de um processo de educação fortemente influenciado 

pela imitação. Ele conclui que não podemos considerar a educação operando em uma só 

dimensão, mas em uma perspectiva tripla: física, psicológica e social. Nossos corpos, 

com suas capacidades e limitações inatas, influenciam nossa participação em práticas 

sociais (aspecto físico, biológico). Nossos pensamentos, emoções, motivações e cognição 

também (aspecto psicológico). A perspectiva social foca em como as instituições sociais, 

a dinâmica de poder e os valores culturais influenciam as técnicas do corpo e sua 

aprendizagem. 
O que se passa é uma imitação prestigiosa. A criança, como o adulto, imita atos 
que otiveram êxito e que ela viu serem bem sucedidos em pessoas em quem confia 
e que têm autoridade sobre ela. (...) É precisamente nesta noção de prestígio da 
pessoa que torna o ato ordenado, autorizado e provado, em relação ao indivíduo 
imitador, que se encontra todo o elemento social. No ato imitador que segue, 
encontram-se todo o elemento psicológico e o elemento biológico. 
Mas o todo, o conjunto, é condicionado pelos três elementos indissoluvelmente 
misturados. (Mauss, 1934, p. 215) 
 

O aspecto de imitação como um componente da educação é considerado também 

no âmbito da cognição situada e das relações mentor-aprendiz (Lave & Wenger, 1991). 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


14 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Da mesma forma, acreditamos ter evidências de que a aprendizagem do uril passa pela 

aprendizagem das técnicas corporais observadas nos jogadores mais antigos. 
Chamo de técnica um ato tradicional eficaz (e vejam que, nisto, não difere do ato 
mágico, religioso, simbólico). É preciso que seja tradicional e eficaz. Não há técnica 
e tampouco trasmissão se não há tradição. (Mauss, 1934, p. 217) 
 

As técnicas corporais envolvidas no jogo do uril são ao mesmo tempo eficientes e 

tradicionais, colaborando para a nossa conclusão de que uma análise de nossos dados 

utilizando a noção de técnicas corporais será uma escolha frutífera. Pudemos também ver 

que as três dimensões identificadas por Mauss – biológica, psicológica e social – são 

muito importantes na aprendizagem e na prática do jogo de uril, como veremos a seguir. 

 

6 EFICÁCIA E TÉCNICA CORPORAL NO JOGO DE URIL 
 

Nossa chegada em campo, na fase exploratória da pesquisa, estava orientada por 

um conjunto de questões que cobria os interesses disciplinares de ambas as 

pesquisadoras e as interfaces entre suas respectivas áreas. De um lado, a perspectiva da 

educação matemática sugeria a necessidade de apreender seqüências de jogadas, com 

foco no conhecimento matemático envolvido, e as formas de aprendizado do jogo, 

incluindo a possibilidade de utilização do mesmo nas escolas. De outro lado, o olhar 

antropológico direcionava a investigação para os atos de sociabilidade que giravam em 

torno da prática do uril e para todo o contexto onde tinha lugar a atividade: as 

brincadeiras, as conversas, as relações sociais criadas, além da música e do consumo de 

bebidas que acompanham o evento. 

Não queremos mostrar com isso dois processos de investigação isolados. Muito ao 

contrário. Os dois enfoques foram construídos em diálogo. Ambas as pesquisadoras 

estavam freqüentemente analisando, em conjunto, os dados obtidos, trocando 

informações e aprendendo juntas. 

As primeiras visitas à Praça Nhô Bruno foram marcadas por nossa aproximação 

paulatina ao grupo, observando as partidas e as relações construídas ao redor dos 

tabuleiros, acompanhando as conversas que se desenrolavam e fazendo nossa presença 

menos estranha aos locais, pouco a pouco. 

Um divisor de águas nesse processo foi quando fomos convidadas a aprender a 

jogar, passando da observação à participação direta. Era um convite a adentrarmos esse 

universo. Sem grandes expectativas, é certo, já que fugimos a todos os estereótipos do 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


15 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

bom jogador (homens, africanos, sobretudo os mais velhos). Tivemos ali uma 

oportunidade crucial para melhor conhecer sobre os processos de ensino e 

aprendizagem. Mas foi também o caminho para aprender sobre o sentido do ato de jogar. 

E, embora várias camadas de significados estivessem ali sobrepostas, o foco naquele 

momento estava na habilidade de jogar e vencer. A eficácia do ato de jogar, usando o 

termo desenvolvido por Mauss, não dependia exclusivamente da habilidade e da rapidez 

do raciocínio, abarcando também os usos do corpo como uma ferramenta nesse 

processo. 

A disposição espacial dos tabuleiros, dos jogadores e do público que assistia às 

partidas já indicava padrões e regras subentendidas. Mas era sobretudo na relação com a 

materialidade do uril que a mágica do jogo se dava. As sementes conquistadas em cada 

jogada não se desdobravam em meros pontos em um placar. O vínculo entre essas 

pequenas peças era imediatamente estabelecido com o jogador, que mantinha todas as 

sementes conquistadas em suas mãos, até a jogada derradeira. E as sementes deveriam 

ser movimentadas pelo jogador ao longo da partida, levadas de uma mão a outra, com a 

sonoridade própria denominada por eles de “chacoalhar”. Tato e audição construíam uma 

relação que se desdobrava também no discurso, em formas intimistas e carinhosas de se 

referir às sementes, como, por exemplo, “meus filhos”. Ficava claro que isso estava longe 

de ser um ato banal, uma vez que as aprendizes (nós, autoras), quando não conseguiam 

manter em suas mãos todas as peças conquistadas, eram alvo de comentários solidários 

e eram ajudadas a manter as sementes nas mãos pouco habilidosas. Assim como eram 

ensinadas a contar as casas, prever as ações dos adversários e executar jogadas 

eficientes. Podemos observar como a tríplice perspectiva de Mauss faz sentido nesse 

contexto. Os aspectos físicos, psicológicos e sociais atuavam em conjunto, tanto na 

aprendizagem e no ato de jogar. 

A imitação prestigiosa também faz sentido para uma análise do modo como o qual 

a aprendizagem tradicional do uril se dá. Essa é com certeza diferente do modo como as 

jogadoras foram convidadas a aprender o jogo. Nossa observação etnográfica e 

conversas com jogadores em campo nos ensinaram que aprendizes jovens: a) procuram 

aprender dos jogadores que têm maior prestígio e b) observam e imitam jogadas, não 

sendo comum receberem instruções diretas como aconteceu como as pesquisadoras. Os 

aspectos sociais no caso da formação dos jogadores caboverdianos, difere bastante 

daqueles que descrevemos acima durane nossa aprendizagem do jogo. Os comentários 

solidários que recebemos dão lugar às vezes a outros (no caso dos rapazes 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


16 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

caboverdianos menos experientes jogando) em tons de chacota e críticas. Com certeza 

nosso gênero e o fato de sermos visitantes mudou bastante o aspecto social da nossa 

aprendizagem, em comparação aos modos tradicionais de formação no jogo. 

Essas observações viriam encontrar eco em outras, associadas, por exemplo, à 

relação dos jogadores com os tabuleiros. Não é nossa intenção desenvolver aqui essa 

análise, mas queremos destacar o modo como a materialidade, às técnicas corporais e às 

múltiplas agências envolvidas no jogo de uril se mostraram a nós, pesquisadoras, como 

parte importante das relações ali desenvolvidas. A imersão em campo foi acompanhada 

de uma reorientação de nossa abordagem. Se, como dizem os próprios jogadores, “o uril 

é matemática”, essa matemática não se limita a um procedimento mental entendido como 

um domínio em oposição à corporalidade. 

 

7 ALGUMAS OUTRAS CONSIDERAÇÕES, OU QUANDO NÃO HÁ UM 
ENCAIXE TEÓRICO-EMPÍRICO  

 

Em particular, nossa revisão da literatura nos aponta um limite de aplicabilidade de 

algumas das perspectivas mais conhecidas como constituintes da virada ontológica na 

antropologia ao nosso objeto de estudo, que é o jogo e a aprendizagem do uril. A teoria 

perspectivista ameríndia de Viveiros de Castro, por exemplo, é citada como afirmando 

que ao invés de um mundo com várias culturas há vários mundos. Essa máxima 

descontextualizada fica bem mais compreensível no contexto das cosmologias 

ameríndias. 
[A] resistência do perspectivismo ameríndio aos termos dos nossos debates 
epistemológicos lança suspeitas sobre a robustez e a transportabilidade das 
partições ontológicas que eles pressupõem. Em particular, como muitos 
antropólogos já concluíram (embora por outras razões), a distinção clássica entre 
Natureza e Cultura não pode ser usada para descrever domínios internos às 
cosmologias não-ocidentais sem antes passar por uma rigorosa crítica 
etnográfica. 
Tal crítica, no presente caso, implica uma redistribuição dos predicados subsumidos 
nos dois conjuntos paradigmáticos que tradicionalmente se opõem sob os títulos de 
“Natureza” e “Cultura”: universal e particular, objetivo e subjetivo, físico e social, fato 
e valor, o dado e o instituído, necessidade e espontaneidade, imanência e 
transcendência, corpo e mente, animalidade e humanidade, entre muitos mais. Esta 
remodelação dos nossos esquemas conceptuais, de base etnográfica, leva-me a 
sugerir a expressão “multinaturalismo” para designar uma das características 
contrastantes do pensamento ameríndio em relação às cosmologias 
“multiculturalistas” ocidentais. Onde estas últimas se baseiam na implicação mútua 
da unidade da natureza e da pluralidade das culturas - a primeira garantida pela 
universalidade objetiva do corpo e da substância, a segunda gerada pela 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


17 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

particularidade subjetiva do espírito e do significado - a concepção ameríndia 
suporia uma unidade espiritual e uma diversidade corporal. Aqui, a cultura ou o 
sujeito seriam a forma do universal, enquanto a natureza ou o objeto seriam a 
forma do particular. (Viveiros de Castro, 1998, p. 469-470, grifo nosso) 
 

Ao considerarmos a aplicação de teorias antropológicas à educação, acreditamos 

ser imperativo considerarmos a comensurabilidade dos contextos nos quais elas foram 

desenvolvidas com aqueles contextos onde pretendemos aplicá-las. 

Novamente, consideremos a seguinte pergunta e resposta colocados por Viveiros 

de Castro: 
“será que a teoria perspectivista ameríndia é de fato afirmar uma multiplicidade de 
representações do mesmo mundo? É suficiente considerar a evidência etnográfica 
para perceber que o oposto se aplica: todos os seres vêem ('representam') o 
mundo da mesma forma - o que muda é o mundo que eles vêem.” (Viveiros de 
Castro, 1998, p. 477) 
 

A resposta de Viveiros de Castro é que consideremos a evidência etnográfica. Os 

apontamentos ontológicos do autor são elaborados a partir de etnografia com povos 

ameríndios, não a partir de considerações filosóficas pensadas em abstrato e 

universalizantes. Este último é o caminho oposto ao da antropologia. Focamos nosso 

olhar na importância da etnografia para nossas respostas. Ainda que as perguntas 

originalmente elaboradas nos projetos de pesquisa partam de um acúmulo de leituras e 

reflexões teóricas, são os dados de campo que ditarão a pertinência ou não dessas 

elaborações teóricas para o exercício desafiador de adentrar mundos particulares. A 

remodelação crítica de nossos esquemas conceituais pela antropologia, conforme indica o 

próprio Viveiros de Castro (ibid.), só faz sentido enquanto seja de “base etnográfica”. É o 

empreendimento etnográfico bem-sucedido que leva ao refinamento dos nossos próprios 

conceitos, e não o contrário.  Essa é para nós, a principal contribuição da antropologia 

para a educação matemática. Não a única, já que uma análise antropológica dos 

processos educacionais pode ser feita por outras linhas, como já foi realizado por vários 

antropólogos da educação. No entanto, essa teorização do particular, com cuidados com 

qualquer generalização ou transferibilidade, também faz parte do modus operandis da 

antropologia. 

Miller (2005) faz um comentário semelhante: 
Existe, portanto, na filosofia uma “solução” para o problema da materialidade, que 
consiste na dissolução do nosso dualismo de “senso comum”, no qual objetos e 
sujeitos são vistos como separados e em relação uns com os outros. Esta foi 
evidentemente a conclusão da teoria dialética e também foi encontrada na obra de 
Bruno Latour. (...) Embora seja possível transcender assim a vulgaridade da nossa 
apreensão dualista do mundo através do envolvimento com ele apenas nos níveis 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


18 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

elevados e abstratos que nos são dados pela filosofia, eu argumentaria que isso 
nunca poderá constituir plenamente uma abordagem antropológica da 
materialidade. A antropologia sempre incorpora um envolvimento que parte da 
posição oposta à da filosofia – uma posição assumida a partir do seu encontro 
empático com as práticas menos abstratas e mais plenamente engajadas dos 
vários povos do mundo. Neste encontro descemos das alturas filosóficas e lutamos 
pela própria vulgaridade que a filosofia necessariamente evita. Muitas vezes 
podemos encontrar-nos a realizar pesquisas entre pessoas para quem o “senso 
comum” consiste numa distinção clara entre sujeitos e objetos, definida pela sua 
oposição. Eles podem considerar qualquer tentativa de transcender esta distinção 
como mistificadora e ofuscante. Como parte do nosso próprio envolvimento, 
tentaremos necessariamente ter empatia com estas opiniões. Além disso, esforçar-
nos-emos por incluir na nossa análise as consequências sociais de conceitualizar o 
mundo como dividido desta forma. (Miller, 2005, p. 19-20) 
 

Ou seja, a menos que durante nosso trabalho etnográfico encontremos indícios de 

que para nossos interlocutores não haja distinção entre o material e o imaterial, ou que 

para eles não humanos tenham agência, não iremos impor uma ontologia pós-humanista 

à nossa análise. 

Esperamos que essa descrição do caminho que percorremos pela literatura 

antropológica tendo a análise de nossos dados etnográficos como objetivo final, apesar 

de a mesma não ter sido o foco deste artigo, contribua com o pensar de outros 

pesquisadores que estejam fazendo semelhantes considerações. 

Por fim, acrescentamos que uma análise nossa do jogo de uril que considere o 

papel das pedras (sementes de uril), do tabuleiro e das técnicas corporais dos jogadores 

em seus raciocínios matemáticos vá contribuir para balançar pressupostos de que o 

raciocínio por meio de objetos concretos seja inferior ao raciocíno totalmente abstrato e 

mental. 

 

8 IMPLICAÇÕES PARA A EDUCAÇÃO MATEMÁTICA 
 

Apesar de acreditarmos que nossa contribuição seja mais direcionada a 

pesquisadores em educação matemática na busca de perspectivas de análise e de 

interpretação, pensamos ser importante tentarmos tecer possíveis contribuições para a 

atuação em ensino e aprendizagem, ou em “educações matemáticas”. A materialidade e 

as técnicas corporais podem desempenhar papéis essenciais no processo de educação 

matemática e não devem ser vistos como etapas inferiores que devem ser abandonadas 

em direção à abstração. Ao contrário, na esteira de Mauss afirmamos que elas constituem 

uma parte integral e contínua do fazer matemático. A exploração de espaços tangíveis e o 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


19 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

uso do corpo como ferramenta cognitiva, bem como uma visão holística do material, 

cognitivo e social de forma articulada tornam-se parte do objetivo, deixando de ser apenas 

um estágio preliminar a ser superado. Além disso, as técnicas corporais, como gestos, 

movimentos e representações físicas, são formas poderosas de expressar e comunicar 

ideias matemáticas. Será com certeza mais produtivo reconhecer sua importância 

contínua e integrá-los de forma orgânica ao longo do processo de aprendizagem 

matemática, ao invés de considerá-los como pontos de partida que devem ser deixados 

para trás. 

 

REFERÊNCIAS 
 

Abrahamson, D., Nathan, M. J., Williams-Pierce, C., Walkington, C., Ottmar, E. R., Soto, 
H., & Alibali, M. W. (2020). The future of embodied design for mathematics teaching 
and learning. Frontiers in Education.  

 
Appadurai, A. (1988). The social life of things: Commodities in cultural perspective. 

Cambridge University Press.  
 
Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entanglement 

of matter and meaning. Duke University Press. 
 
Bennett, G. T. (1979). Wari. In R. S. Rattray (Ed.), Religion & art in Ashanti (pp. 382-398). 

AMS Press.  
 
Bishop, A. J. (1988). Mathematical enculturation: a cultural perspective on mathematics 

education. Kluwer.  
 
Bourdieu, P. (2003). Esboço de uma teoria da prática. In R. Ortiz (Ed.), A sociologia de 

Pierre Bourdieu (pp. 39-72). Olho d'Água.  
 
Bourdieu, P. (2004). Marcel Mauss, aujourd’hui. Sociologie et sociétés, 36(2), 15-22.  
 
Braunholtz, H. J. (1931). The game of Mweso in Uganda. Man, 31, 121-122.  
 
Braz Dias, J. (2004). Mornas e coladeiras de Cabo Verde: versões musicais de uma 

nação [Tese de Doutorado, Universidade de Brasília]. Catálogo de Teses e 
Dissertações da Capes. 

 
Braz,Dias, A. L., & Braz Dias, J. (2020). An understanding of socially-constructed 

knowledge in the context of traditional game-playing as theorems-in-action. Revista 
Baiana de Educação Matemática, 1, e202003-e202003.  

 
Broline, D. M., & Loeb, D. E. (1995). The combinatorics of Mancala-type games: Ayo, 

Tchoukaitlon, and 1/pi. UMAP Journal, 16, 21-36.  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


20 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

 
Brussi, J. D. E. (2015). Batendo bilros: rendeiras e rendas em Canaan (Trairi – CE) 

Universidade de Brasília].  
 
Cavalcante, L. M., & Potiguar Junior, P. L. T. (2019). O karatê-do como instrumento de 

formação do caráter e personalidade dos praticantes através de suas técnicas 
corporais. Motrivivência, 31(60).  

 
Chaplin, J. H. (1956). A note on mancala games in Northern Rhodesia. Man, 56, 168.  
 
Chevallard, Y. (1990). On mathematics education and culture: critical afterthoughts. 

Educational Studies in Mathematics, 21(1), 3-27. http://www.jstor.org/stable/3482216  
 
Connors, J. (1990). When mathematics meets anthropology: the need for interdisciplinary 

dialogue. Educational Studies in Mathematics, 21(5), 461-469. 
http://www.jstor.org/stable/3482553  

 
Cruz, R., Cage, C., & Lian, M. (2000). Let’s play mancala and sungka: learning math and 

social skills through ancient multicultural games. Teaching Exceptional Children, 32(3), 
38.  

 
de Aquino Vieira, G. L. S., & Araújo, N. M. (2021). O sol nascente: um ensaio sobre 

realismo e técnicas corporais no wrestling, utilizando da luta entre Shinsuke 
Nakamura contra Sami Zayn. Ensaios, 18, 28-46.  

 
De Freitas, E., & Sinclair, N. (2012). Diagram, gesture, agency: Theorizing embodiment in 

the mathematics classroom. Educational Studies in Mathematics, 80, 133-152.  
 
de Freitas, E., & Sinclair, N. (2013). New materialist ontologies in mathematics education: 

The body in/of mathematics. Educational Studies in Mathematics, 83, 453-470.  
 
De Freitas, E., & Sinclair, N. (2014). Mathematics and the body: Material entanglements in 

the classroom. Cambridge University Press.  
 
De Freitas, E., & Sinclair, N. (2020). Measurement as relational, intensive and analogical: 

Towards a minor mathematics. The Journal of Mathematical Behavior, 59, 100796.  
 
de Voogt, A., Rougetet, L., & Epstein, N. (2018). Using mancala in the mathematics 

classroom. The Mathematics Teacher, 112(1), 14-21. 
https://doi.org/10.5951/mathteacher.112.1.0014  

 
Diogenes, A. L. B., & Ferreira, G. S. (2020). O jogo Mancala como estratégia pedagógica 

Etnomatemática: relato de uma experiência numa turma de 2º ano do Ensino 
Fundamental da Escola Estadual “Professor Elídio Duque no município de Salinas-
MG. Em tempo de histórias, 1(36).  

 
Fernald, R. D. (1978). A comparison of four variations of mancala found in Central Africa. 

Anthropos, 73, 205-214.  
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


21 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Fowler, D. (1996). Wari Construction Set Integrating Technology with Multicultural 
Mathematics. Journal of Computers in Mathematics and Science Teaching, 15(3), 
237-248.  

 
Gell, A. (1998). Art and agency: an anthropological theory. Clarendon Press.  
 
Gombrich, E. H. (1979). The sense of order: a study in the psychology of decorative art. 

Cornell University Press.  
 
Graça, A. (1998). Jogo de oril: regras, estratégias e teorias. Edição da Onds.  
 
Haraway, D. (1991). A cyborg manifesto: science, technology, and socialist-feminism in 

the late twentieth century. In D. Haraway (Ed.), Simians, Cyborgs and Women: The 
Reinvention of Nature (pp. 149-181). Free Association Books.  

 
Herskovits, M. J. (1932). Wari in the New World. The Journal of the Royal Anthropological 

Institute of Great Britain and Ireland, 62, 23-37.  
 
Holbraad, M., & Pedersen, M. A. (2017). The ontological turn: an anthropological 

exposition. Cambridge University Press.  
 
Keane, W. (1997). Signs of recognition. University of California Press.  
 
Latour, B. (1994). Jamais fomos modernos. Editora 34.  
 
Latour, B. (2004). How to  talk about the body? the normative dimension of science 

studies. Body & Society, 10(2-3), 205-229. 
https://doi.org/10.1177/1357034x04042943  

 
Latour, B. (2012). Reagregando o social: uma introdução à Teoria do Ator-Rede. Edufba.  
 
Latour, B. (2014). Agency at the time of the anthropocene. New Literary History, 45(1), 1-

18. http://www.jstor.org.cmich.idm.oclc.org/stable/24542578  
 
Latour, B., & Woolgar, S. (2013). Laboratory life: The construction of scientific facts. 

Princeton university press.  
 
Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated learning: Legitimate peripheral participation. 

Cambridge university press.  
 
Marin, G. (1931). Somali games. The Journal of the Royal Anthropological Institute of 

Great Britain and Ireland, 61, 499-511.  
 
Mauss, M. (1934). As técnicas corporais. In M. Mauss (Ed.), Sociologia e Antropologia 

(pp. 209-234). Cosac Naify.  
 
Miller, D. (2005). Materiality. Duke University Press.  
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


22 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

Musesti, A., Paolini, M., & Reale, C. (2015). An optimal bound on the number of moves for 
open mancala. Discrete mathematics, 338(11), 1827-1844. 
https://doi.org/10.1016/j.disc.2015.04.013  

 
Neller, T. W., & Neller, T. C. (2023, November 22–24, 2022). FairKalah: towards fair 

mancala play Computers and Games: International Conference, CG 2022, Virtual 
Event.  

 
Núñez, R. E., Edwards, L. D., & Filipe Matos, J. (1999). Embodied cognition as grounding 

for situatedness and context in mathematics education. Educational Studies in 
Mathematics, 39(1-3), 45-65.  

 
Odeleye, C. A. O. (1977). Ayo: A popular Yoruba game. Oxford University Press.  
 
Pinney, C. (2005). Things happen: or, from which moment does that object come? In D. 

Miller (Ed.), Materiality (pp. 256-272). Duke University Press.  
 
Powell, A., & Temple, O. (2001). Seeding ethnomathematics with oware: Sankofa. 

Teaching children mathematics, 7(6), 369-375.  
 
Powell-Cotton, P. H. G., & Braunholtz, H. J. (1931). A mancala board called "Songo". Man, 

31, 123.  
 
Ralston, R. D. (1992). Change and migration of a game called mankala/warri in Africa and 

the Americas during the colonial period. African Studies Center.  
 
Rocha, A. C., Rolande, J. F., & de Sousa Abreu, C. M. (2021). Corpo, artefato e 

movimento: técnicas corporais na arte de tecer e trançar entre os Tenetehar. Revista 
em Favor de Igualdade Racial, 4(1), 19-31.  

 
Scaglia, A. J., Fabiani, D. J. F., & de Godoy, L. B. (2020). Dos jogos tradicionais às 

técnicas corporais: um estudo a partir das relações entre jogo e cultura lúdica. 
Corpoconsciência, 187-207.  

 
Schlanger, N. (2019). Marcel Mauss (1872–1950): Socializing the body through 

techniques. History of Humanities, 4(2), 313-317.  
 
Silva, J. N. d., Santos, A. C. d., & Cusati, I. C. (2020). Família mancala: potencialidades 

dos jogos africanos para o desenvolvimento do conhecimento matemático. Revista 
Imagens da Educação, 10(3), 96-111.  

 
Stigler, J. W. (1989). Mathematics meets culture. Journal for Research in Mathematics 

Education, 20(4), 367-370. http://www.jstor.org/stable/749442  
 
Strathern, M. (1990). Artefacts of history: events and the interpretation of images. Culture 

and History in the Pacific, 27, 25-44.  
 
Taalman, L., Tongen, A., Warren, B., Wyrick-Flax, F., & Yoon, I. (2013). Mancala matrices. 

The College Mathematics Journal, 44(4), 273-283. 
https://doi.org/10.4169/college.math.j.44.4.273  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


23 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

 
Tosta, S. d. F. P., da Silva, W. L., & Costa, L. A. L. (2023). Mauss, religião e técnicas 

corporais: Estudo com alunos evangélicos da zona rural de uma escola pública de 
Minas Gerais/Brasil. Esporte e Sociedade(37).  

 
Tran, C., Smith, B., & Buschkuehl, M. (2017). Support of mathematical thinking through 

embodied cognition: Nondigital and digital approaches. Cognitive research: 
principles and implications, 2, 1-18.  

Vergnaud, G. (2019). Quais questões a teoria dos campos conceituais busca responder? 
Caminhos da Educação Matemática em Revista, 9(1), 5-28.  

 
Viveiros de Castro, E. (1998). Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. The 

Journal of the Royal Anthropological Institute, 4(3), 469-488. 
https://doi.org/10.2307/3034157  

 
White, L. A. (1959). The evolution of culture : the development of civilization to the fall of 

Rome. McGraw-Hill Book Company, Inc. https://doi.org/10.4324/9781315418575  
 
Whitney Rhianna Fillers, B. L., & Andrew, S. (2014). Mancala as Nim. The College 

Mathematics Journal, 45(5), 350-356. https://doi.org/10.4169/college.math.j.45.5.350  
 
Zaslavsky, C. (1995). The multicultural math classroom: bringing in the world Heinemann.  
 
Zaslavsky, C. (1998). Math games & activities from around the world. Chicago Review 

Press.  
 
 

NOTAS  
TÍTULO DA OBRA 
Quadros Teóricos para a Consideração da Materialidade em Pesquisas na Interface entre Antropologia e Educação 
Matemática. 
 
Ana Lúcia Braz Dias 
Ph.D. 
Central Michigan University, Mathematics Department, Mount Pleasant, MI, U.S.A. 
dias1al@cmich.edu 

https://orcid.org/0000-0003-0674-0758  
 
Juliana Braz Dias 
Ph.D. 
Universidade de Brasília, Departamento de Antropologia, Brasília, DF, Brasil 
jbrazdias@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-0316-971X  
 
Endereço de correspondência do principal autor  
214 Pearce Hall, Central Michigan University, Mathematics Department, Mount Pleasant, MI, U.S.A., 48859 
 
AGRADECIMENTOS  
Agradecemos ao jogadores de uril de Mindelo, São Vicente, Cabo Verde. 
 
CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA  
Concepção do manuscrito: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
Elaboração do manuscrito: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
Coleta de dados: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
Análise de dados: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
Discussão dos resultados: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
Revisão e aprovação: A. L. Braz Dias, J. Braz Dias 
 

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312


24 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, Edição Especial: Antropologias e Educação Matemática: diálogos 
(im)pertinentes, p. 01-24, jan./dez. 2024. Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322.  
DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312 
 

CONJUNTO DE DADOS DE PESQUISA 
O conjunto de dados que dá suporte aos resultados deste estudo não está disponível publicamente.  
 
FINANCIAMENTO 
Faculty Research and Creative Endeavors, Type A Grant, Office of Sponsored Programs, Central Michigan University.  
 
CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM 
Não se aplica  
 
APROVAÇÃO DE COMITÊ DE ÉTICA EM PESQUISA  
A pesquisa foi aprovada pelo comitê de ética da Central Michigan University. 
Processo número 199221-1. Aprovado 04 de novembro de 2010. 
Processo número 777411. Classificado com Exempt em  
 
CONFLITO DE INTERESSES  
Não se aplica. 
 
LICENÇA DE USO – uso exclusivo da revista 
Os autores cedem à Revemat os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado 
sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. Estra licença permite que terceiros remixem, 
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste 
periódico. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 
exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, 
publicar uma tradução, ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER – uso exclusivo da revista 
Universidade Federal de Santa Catarina. Grupo de Pesquisa em Epistemologia e Ensino de Matemática (GPEEM). 
Publicação no Portal de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus autores, 
não representando, necessariamente, a opinião dos editores ou da universidade. 
 
EQUIPE EDITORIAL – uso exclusivo da revista 
Méricles Thadeu Moretti 
Rosilene Beatriz Machado 
Débora Regina Wagner 
Jéssica Ignácio 
Eduardo Sabel 
 
HISTÓRICO – uso exclusivo da revista 
Recebido em: 16-11-2023 – Aprovado em: 02-05-2024 
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97312
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

	Quadros teóricos para a consideração da materialidade em pesquisas na interface entre antropologia e educação matemática
	Theoretical Frameworks For Considering Materiality In Research At The Interface Between Anthropology And Mathematics Education
	1 Introdução
	2 Um Exemplo A Título de Advertência
	3 Nossa Pesquisa Etnográfica
	3.1 O uril
	3.2 Estudos sobre mancalas em educação e em matemática

	4 Virada Ontológica
	4.1 “Levando coisas a sério” humanista e pós-humanistamente 
	4.2 Agência

	5 Coisas, o Corpo e Técnicas Corporais
	6 Eficácia e Técnica Corporal no Jogo de Uril
	7 Algumas outras Considerações, ou Quando Não Há um Encaixe Teórico-Empírico
	8 Implicações para a educação matemática
	NOTAS

