
Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez. 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

 
 
                                                                                                                                    

  

 

Artigo 
Original 

Artigo  
Original 

AS ETNOANTROPOLOGIAS E A PLURALIDADE DOS MODOS 
TERRANOS DE EXISTIR, APRENDER E HABITAR DIFERENTES 

ESPAÇOS 
Ethnoanthropologies And The Plurality Of Earth Ways Of Existing, Learning And 

Inhabiting Different Spaces. 
 
 

João Severino FILHO 
Universidade do Estado de Mato Grosso, Barra do Bugres, Brasil 

joaofilho@unemat.br 
https://orcid.org/0000-0002-9421-7192  

 
Adailton Alves da SILVA 

Universidade do Estado de Mato Grosso, Barra do Bugres, Brasil 
adailtonbbg@unemat.br 

https://orcid.org/0000-0002-3749-0512  
  
 

RESUMO 
 

Esse texto foi produzido na perspectiva de responder inquietações ou provocações desencadeadas durante o caminhar 
do ensino, pesquisa e extensão que temos desenvolvido, no campo da Educação Matemática, nos últimos 10 anos e 
que, nesta ocasião, pretendemos compartilhar com os leitores da Revista Eletrônica de Educação Matemática – 
REVEMAT, na edição especial, denominada Antropologias e Educações Matemáticas: diálogos (im)pertinentes. Nossas 
ideias foram organizadas e expostas de modo a discutir o tema proposto a partir do nosso entendimento sobre as novas 
antropologias críticas e as educações matemáticas em um diálogo mediado pela Educação Etnomatemática, que 
discute a sala de aula como espaço das alteridades, concebendo cada aluno como um ente cultural de sua família e seu 
bairro. Evidenciamos a importância do movimento indígena na busca do conhecimento e apropriação de instrumentos e 
técnicas de estudos e pesquisas sobre os contextos habitados por eles e por outros povos e argumentamos que a 
formação e atuação dos pesquisadores indígenas sobre a própria cultura, na relação com as outras, pode se tratar de 
uma virada ontológica das ciências humanas, quando provavelmente farão importantes atualizações ou revisões sobre 
o que foi descrito até a atualidade a respeito do mundo produzido e habitado por eles. Finalizamos defendendo a 
possibilidade de serem eles, povos terranos ameríndios a nos ensinar e inspirar sobre seus modos de existir e habitar o 
planeta em verdadeira simbiose com os demais seres vivos e espirituais, como forma de mitigação dos efeitos do 
Antropoceno. 
 
Palavras-chave: Antropoceno, Educação Etnomatemática, Seres Terranos 

 
 

ABSTRACT 

This text was produced from the perspective of responding to concerns or provocations triggered during the teaching, 
research and extension that we have developed, in the field of Mathematics Education, over the last 10 years and that, 
on this occasion, we intend to share with the readers of the Electronic Magazine of Mathematics Education – REVEMAT, 
in the special edition, called Anthropologies and Mathematics Educations: (im)pertinent dialogues. Our ideas were 
organized and exposed to discuss the proposed theme based on our understanding of new critical anthropologies and 
mathematical education in a dialogue mediated by Ethnomathematics Education, which discusses the classroom as a 
space of otherness, conceiving each student as a cultural member of your family and your neighborhood. We highlight 
the importance of the indigenous movement in the search for knowledge and appropriation of instruments and 
techniques for studies and research on the contexts inhabited by them and other peoples and we argue that the training 
and performance of indigenous researchers on their own culture, in relation to others , this could be an ontological turn in 
the human sciences, when they will probably make important updates or revisions to what has been described to date 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338
mailto:joaofilho@unemat.br
https://orcid.org/0000-0002-9421-7192
mailto:adailtonbbg@unemat.br
https://orcid.org/0000-0002-3749-0512


 

2 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

regarding the world produced and inhabited by them. We conclude by defending the possibility of them, Terran 
Amerindian peoples, teaching and inspiring us about their ways of existing and inhabiting the planet in true symbiosis 
with other living and spiritual beings, as a way of mitigating the effects of the Anthropocene. 
 
keywords: Anthropocene, Ethnomathematics Education, Terran Beings 
 
 
 
1 INTRODUÇÃO 

 

Esse texto, a exemplo de outros que temos produzido, vem na tentativa de 

responder às questões emergentes dos contextos de incertezas, desencontros, 

descobertas e aprendizagens do nosso campo de atuação, primeiramente para nós, 

durante o processo de sua criação, depois, com sua eventual publicação, para nossos 

pares e demais interessados na área de estudos e pesquisas, articuladas nos diferentes 

cenários do nosso trabalho de educadores e pesquisadores na Educação 

Etnomatemática.  

Nos colocamos a escrever suas primeiras linhas antecipando a instigação e 

ansiedade para saber que diferentes direções nossas reflexões irão assumir no seu 

decorrer, pois, avaliamos como tão extremamente acertada, a ideia de conceber 

pertinências (ou impertinências) de diálogos entre Antropologia e Educação Matemática, 

quanto ousada ou desapegada das estruturas canônicas da academia, conceber, com 

seus plurais, a existência de mais de uma de cada uma delas. 

Então, nos inserimos nesses diálogos, anunciando, já de início, alguns 

entendimentos, os quais consideramos argumentarem em favor das pertinências de se 

colocar em movimento nesse espaço acadêmico de debates, essas duas áreas de 

estudos e pesquisas, cujo cenário de fundo comum entre elas poderia ser nomeado como 

a pluralidade dos modos terranos (humanos e não humanos) de existir, aprender e habitar 

diferentes espaços. 

Não é objetivo desse texto, apresentar e discutir de modo aprofundado resultados 

empíricos de uma pesquisa ou trabalho específico que temos desenvolvido. Trata-se de 

escritas reflexivas, que buscam apontar diferentes direções ou perspectivas discursivas, 

as quais, acreditamos, convergem para os cenários propostos pela temática do presente 

dossiê.  

Isto posto, organizamos nossas ideias de modo a discuti-las a partir das 

teorizações que atualmente tem pautado nossas práticas, ao mesmo tempo em que 

emergem delas, e apresentar a Educação Etnomatemática como um possível elo de 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

3 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

pertinência para esse diálogo. 

 

2 AS ANTROPOLOGIAS 
 

A Antropologia, enquanto área de conhecimento, talvez não comporte o plural. Ou, 

talvez, até comporte, se me refiro, por exemplo, às suas diferentes ramificações - a 

antropologia física, a antropologia cultural, a linguística, a social ou mesmo a arqueologia. 

Entretanto, no nosso entendimento, mais que isso, ela é uma experiência entre seres 

terranos. Uma ou múltiplas experiências nos atravessando e interpelando nosso ser 

antropológico em cada momento que saímos de casa, ou dos gabinetes de trabalho, e 

nos deslocamos para diferentes espaços praticados e habitados por grupos culturais 

distintos. 

Em uma imersão para estudos de contextos culturais de determinado grupo, 

sempre consideramos que esse grupo não está isolado de outros grupos de seres 

humanos das sociedades circundantes. Nesse sentido, para compreender os modos de 

vida e de produção de saberes desse grupo, é imprescindível nos atentarmos para as 

relações que ele constrói e mantém com as sociedades do entorno.  

Suas trocas, seus conflitos e confrontos, suas produções de significados sobre o 

outro e sobre si estarão, também, implícitas ou explícitas nessas relações. Portanto, 

mesmo se optarmos por não adjetivar ou ramificar a Antropologia, a temos como 

múltiplas, posto que serão sempre múltiplas as culturas, os saberes e as racionalidades 

produzidas pelo encontro entre elas. 

Segundo Viveiros de Castro (2002), a ideia de cultura definida pela antropologia 

coloca pesquisadores e pesquisados como se estivessem em pé de igualdade, já que o 

conhecimento produzido pelos antropólogos sobre outras culturas é sempre mediado 

culturalmente. Contudo, ainda somos nós, pesquisadores não indígenas, por exemplo, 

que iremos produzir as interpretações sobre as culturas dos outros e os outros dentro da 

sua cultura, que nossos pares da academia irão legitimar e tornar público. Nesse sentido, 

ele afirma que: 

O antropólogo tem usualmente uma vantagem epistemológica sobre o nativo. O 
discurso do primeiro não se acha situado no mesmo plano que o discurso do 
segundo: o sentido que o antropólogo estabelece depende do sentido nativo, mas é 
ele quem detém o sentido desse sentido — ele quem explica e interpreta, traduz e 
introduz, textualiza e contextualiza, justifica e significa esse sentido. A matriz 
relacional do discurso antropológico é hilemórfica: o sentido do antropólogo é 
forma; o do nativo, matéria. O discurso do nativo não detém o sentido de seu 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

4 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

próprio sentido. De fato, como diria Geertz, somos todos nativos; mas de direito, 
uns sempre são mais nativos que outros. (Viveiros de Castro, 2002, p. 115) 

 

Nosso conceito de cultura, necessariamente, resulta e é resultante da nossa 

compreensão sobre nós, seres humanos. Ela se apoia na antropologia de Geertz (2008), 

que vai nos definir como produtores de significados para as coisas do nosso e de outros 

mundos, a partir desses significados, são estabelecidas nossas práticas, a visão sobre 

nós mesmos, sobre o outro e sobre o ambiente que habitamos. Para Geertz (2008), as 

culturas são essas teias simbólicas que os humanos tecem coletivamente e, nas quais se 

prendem ao tecer.  

Por serem simbólicos, os estudos sobre aspectos culturais de um povo deverão ser 

interpretativos, quando o pesquisador sempre assumirá sua visão sobre as descrições e 

teorizações produzidas. Sempre será aquilo que lhe pareceu ser, mas que pode ser 

diferente do que os praticantes daquela cultura estão dizendo, no entendimento de que 

nunca acessaremos os sentidos do outro sem a mediação dos nossos próprios sentidos e 

racionalidades.  

 

2.1 Antropologias do nós e a etnografia 
 

Em nosso campo de atuação as pesquisas acadêmicas de perspectivas 

antropológicas ou socioculturais, desenvolvidas por não-antropólogos de formação, 

fazendo uso das técnicas ou mesmo dos conceitos e definições trazidas pela 

antropologia, tem se tornado cada vez mais comum. Confessamos, contudo, que até o 

momento não tivemos o cuidado de nos colocar em um debate mais profundo com 

antropólogos, principalmente os de formação e atuação clássica, do nosso círculo de 

amizades, ou mesmo com aqueles com os quais eventualmente nos encontramos e 

estabelecemos um período de convivência, durante algumas imersões no campo, para 

afirmarmos o que eles têm pensado desse uso pouco ortodoxo de sua área de formação 

e atuação. 

Nossos encontros com as antropologias ocorrem, predominantemente, a partir dos 

textos de importantes teóricos da área ou, durante nossas incursões para atividades de 

ensino, pesquisa e extensão, nos territórios de diferentes povos indígenas, quando 

trocamos pontos de vistas e informações sobre os contextos comuns entre nossas áreas 

de estudos, sempre de maneira aparentemente amistosa. Nesse sentido, nos colocamos 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

5 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

nesse conjunto de reflexões, esperando evitar melindres ou interpretações distorcidas, 

possam sugerir a invasão do métier dos nossos amigos antropólogos. 

Não há muitas diferenças entre os trabalhos dos pesquisadores e produtores de 

teorizações sobre a nova antropologia crítica e os nossos trabalhos como pesquisadores 

da Etnomatemática. Além de pesquisadores, ambos compartilhamos, em alguma medida, 

a visão de educadores. Nossas pesquisas não intencionam estabelecer um olhar distante 

e isento de posicionamento político, acadêmico, como também, não imergimos em um 

contexto cultural sem que aproximemos e nos misturemos aos habitantes dali, fazendo de 

seus problemas os nossos problemas, de suas necessidades nossas necessidades, 

enfim, nossas ações estarão sempre na intenção de produzir novas realidades, novas 

possibilidades de existência e de nos relacionarmos, simetricamente, com diferentes 

mundos.  

Não estamos afirmando, com isso, que as antropologias clássicas não inspirem ou 

apontem possibilidades de mudanças. Uma das principais funções das pesquisas 

antropológicas, da qual, inclusive, nos apropriamos, é a ampliação da nossa capacidade 

conceber diferentes modos de existir e de nos relacionar com outros seres humanos. 

Entretanto, segundo Viveiros de Castro (2002, p.117), 
 

o antropólogo toma o nativo muito facilmente por um outro sujeito que ele não 
consegue vê-lo como um sujeito outro, como uma figura de Outrem que, antes de 
ser sujeito ou objeto, é a expressão de um mundo possível. É por não aceitar a 
condição de ‘não-sujeito’ (no sentido de outro que o sujeito) do nativo que o 
antropólogo introduz, sob a capa de uma proclamada igualdade de fato com este, 
sua sorrateira vantagem de direito. Ele sabe demais sobre o nativo desde antes do 
início da partida; ele predefine e circunscreve os mundos possíveis expressos por 
esse outrem; a alteridade de outrem foi radicalmente separada de sua capacidade 
de alteração. 

 

Entendemos não se tratar apenas dos antropólogos, a questão acima. Estamos, 

nós, educadores e pesquisadores de contextos socioculturais, em busca de uma 

autodesconstrução e ressignificação dos modos de nos colocarmos diante dos nossos 

alunos de diferentes culturas e enxergá-los, em nossas práticas e discursos, como a 

expressão de um mundo possível, que possa ser concebido a partir das 

intersubjetividades dos nossos mundos que, com o encontro, passam a ser de outrora. 

Pelas características da nossa, relativamente longa, atuação como pesquisadores 

junto aos povos originários, é necessário e, quase natural, transitarmos pelas zonas de 

fronteiras produzidas nos encontros e convergências teórico filosóficas entre Educação, 

Educação Matemática, Antropologia, Educação Ambiental, Sociologia, dentre outras. Em 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

6 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

nossas teorizações, elas estão em constante diálogo e, recorrentemente, encorajados 

pelas experiências vividas na prática e nas leituras dos textos trazidos por cada uma, 

abandonamos a segurança de suas fronteiras e nos arriscamos, em incursões profícuas 

pelas regiões mais centrais dessas áreas de conhecimento, onde estão os importantes 

conceitos e noções que as definem. 

Uma perspectiva metodológica de pesquisa que herdamos dos antropólogos e 

adaptamos às nossas necessidades e aos nossos estilos de imersão no campo e de 

produção de significados sobre as práticas de grupos culturais distintos, é a etnografia. 

Temos observado e aprendido sobre nossas relações durante o processo de 

atuação na formação acadêmica, no início, em cursos de licenciaturas e, mais 

recentemente, no programa de pós-graduação a nível de mestrado. A etnografia do 

encontro e as antropologias do nós, praticadas por professores e alunos, nos diferentes 

espaços comunicativos, produzidos por esses cursos, nos alojamentos, nos refeitórios, 

nas salas de aulas presenciais e virtuais, independentemente do nível de formação 

ofertada, tem nos propiciado aprendizagens incomensuráveis, acima de tudo, sobre nós 

mesmos. 

Para Geertz (2008, p.10), é na relação com o outro, propiciada pela etnografia, que 

os grandes conceitos sobre os quais as ciências sociais contemporâneas se debruçam, 

“podem adquirir toda a espécie de atualidade sensível que possibilita pensar não apenas 

realista e concretamente sobre eles, mas, o que é mais importante, criativa e 

imaginativamente com eles.” Pensar com eles é atualizar e ampliar nossas possibilidades 

de existir e habitar o mundo, não apenas com nossas humanidades, mas, inclusive, 

renunciando a elas, quando a arrogância e prepotência, mesmo que sutis, nos permitem 

falar de outros povos ou de outros seres vivos sob o nosso olhar de superioridade 

humana. 

Nesse sentido, a etnografia que praticamos pressupõe que o resultado de uma 

pesquisa ou estudo seja o discurso do pesquisador, cuja construção se dá em interação 

mútua e simetricamente equilibrada com os sujeitos coparticipantes desse processo. Por 

considerarmos, tanto os sujeitos, quanto o ambiente habitado, produtores de significados, 

não os estudamos ou pesquisamos. Nós coabitamos o mundo com eles. 

Desse modo, segundo nosso entendimento, ao imergirmos nesses contextos, 

simbioticamente constituídos por seres terranos (animais, humanos e não humanos, 

vegetais, minerais, seres espirituais), onde as humanidades deverão ser apenas um dos 

aspectos de um dos entes que habitam esses contextos, passamos a produzir e habitar 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

7 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

os espaços sobre os quais compreenderemos e organizaremos nossas impressões, 

solidariamente, com os demais entes, com os quais passaremos a coabitá-los e a 

compartilhar essa experiência.  

Mais adiante, na Seção 5, desse texto, retomaremos a questão das nossas 

humanidades como lente pela qual, temos pensado, que, mesmo bem-intencionados, 

produzimos significados terminativos e hierarquizados para as existências de outros 

humanos e não-humanos do mundo que conhecemos. 

  

3 AS EDUCAÇÕES MATEMÁTICAS 
 

As múltiplas educações matemáticas não existem a priori. Acreditamos que elas 

emergem como uma perspectiva, um posicionamento político e ideológico, uma 

necessidade de reconhecimento e visibilidade da multiplicidade epistemológica dos 

mundos habitados por nós, educadores, e pelos nossos alunos, incluindo-se os novos 

mundos criados coletivamente a partir do compartilhamento dos, anteriormente, habitados 

por cada um. Consideramos importante demarcar que quando nos referimos aos alunos, 

não fazemos distinções entre culturas. Atuamos como educadores matemáticos junto a 

alunos indígenas e não indígenas e acreditamos que nossa perspectiva de educação 

constitui direitos de todos, indistintamente. 

Os seres humanos são todos diferentes entre si, pela sua constituição biológica e, 

principalmente, cultural e cognitiva. Grupos de seres humanos, organizados em famílias, 

bairros, atividades laborais diversas, religiões, dentre outros, produzem e compartilham 

histórias, crenças, gostos, éticas, necessidades, objetivos, sendo que cada membro 

desses grupos mantém sua individualidade e subjetividade em relação a cada um desses 

aspectos. 

Esse fenômeno faz com que cada um dos nossos alunos venham de contextos 

culturais familiares, sociais, religiosos distintos. Por conseguinte, cada um traz 

conhecimentos diferentes, produzidos e praticados por estratégias diversas.  

Isto posto, é mais que razoável considerarmos que num processo educacional 

dinâmico, que se proponha eficiente em termos de aprendizagens, haja diferentes 

perspectivas didático pedagógicas, as quais podem ser concebidas a partir de diferentes 

educações. Acreditamos que, toda vez que sujeitos das aprendizagens matemáticas, 

educadores e/ou alunos, se reconhecem e se sentem protagonistas dos processos 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

8 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

pedagógicos desenvolvidos na sala de aula, ou em qualquer espaço socioeducativo que 

habitam, nasce uma educação matemática.  

As educações matemáticas são múltiplas porque são múltiplos os contextos 

culturais nos quais se encontram, compartilham e produzem o espaço multicultural 

chamado sala de aula. Nesse sentido, propomos a Educação Etnomatemática como uma 

educação matemática que emerge dos contextos educacionais onde educadores 

matemáticos reconhecem a diversidade cultural de seus alunos, como um potente e 

necessário multiverso a ser compartilhado em diálogos simétricos com o mundo escolar.  

 

4 EDUCAÇÃO ETNOMATEMÁTICA: A PERTINÊNCIA DOS DIÁLOGOS 
 

A Etnomatemática é um programa de pesquisa, proposto pelo Professor Ubiratan 

D’Ambrosio, que busca compreender os modos de produzir, atualizar, ensinar e aprender 

os conhecimentos praticados em contextos de diferentes grupos culturais e nas relações 

entre esses grupos, como forma de garantia da sobrevivência no planeta. Esses 

conhecimentos emergem das necessidades de respostas às questões imediatas 

apresentadas pelos modos de vida de cada grupo, mas, também, às questões filosóficas 

e transcendentes, que buscam explicar como as coisas funcionam no mundo que 

habitam. (D’Ambrosio, 2009). 

Povos de diferentes culturas habitam e interagem diferentemente com o ambiente 

local e global. Por conseguinte, constituirão e serão constituídos, individual e 

coletivamente, por diferentes corpos de conhecimentos. Esses conhecimentos, por sua 

vez, estarão apoiados, explicados e legitimados por diferentes epistemologias. 

A Educação Etnomatemática que praticamos foi estruturada como uma disciplina 

do curso de Licenciatura em Matemática e nos Programas de Pós-Graduação em 

Contextos Indígenas e não indígenas, na intenção de propô-la como uma dimensão 

pedagógica da Etnomatemática, com potencial de contribuir na construção do olhar dos 

educadores matemáticos para a diversidade cultural dos seus aprendizes. Entendemos 

que não há separação entre os papeis de educador e pesquisador, posto que não há 

como ensinar algo sem dialogar e conhecer o universo sociocultural dos aprendizes. 

Enquanto área de estudos, pesquisas e aprendizagens, ela se insere no contexto 

desses diálogos (im)pertinentes com a intenção de evidenciar a diversidade 

epistemológica e cultural, característica de uma sala de aula, e propor uma perspectiva de 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

9 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

aprendizagens centrada na comunicação entre os diferentes entes culturais que 

compartilham esse espaço. 

Mais que uma unidade disciplinar, a Educação Etnomatemática é um espaço de 

construções coletivas, praticado e compartilhado por sujeitos das aprendizagens, alunos e 

professores, com diferentes histórias, crenças, intencionalidades, necessidades e estilos 

de se comunicar. Esse espaço de aprendizagens sobre si, o outro e o mundo do qual ele 

é representante, também é habitado pelos teóricos, autores de textos de outros espaços, 

regiões ou países, mas que aqui estão por meio de suas histórias e dos seus textos 

acadêmicos. 

A Educação Etnomatemática deve ser concebida enquanto possibilitadora de 

experiências. Nesse sentido, entendemos que ela deverá se inserir no contexto da 

educação, não para habitar espaços restritos, limitados pela sala de aula ou pelos muros 

da escola. Como, também, não terá sua atuação em apenas uma disciplina. Ela não 

reconhecerá limites ou restrições disciplinares. Sobre esse aspecto da Educação 

Etnomatemática, Severino-Filho e Silva (2023, p 08) afirmam: 
Nessa perspectiva, compreendemos a Educação Etnomatemática brasileira como 
de natureza insurgente. Ela pertence a um lado da sociedade que se coloca nas 
trincheiras militantes feministas, esquerdistas, LGBTQIA+, negras, indígenas e de 
pés descalços. Nasce e toma corpo nas escolas periféricas, sem muros e sem 
limitações de espaços, quando educadores matemáticos se levantam em defesa de 
uma escola justa, gratuita e de qualidade, que atenda a diversidade sociocultural, 
cognitiva e histórica de seus alunos.  

 

Enquanto experiência didático pedagógica, o que se espera é que o ambiente 

criado por ela interpele e afete os futuros e atuais educadores matemáticos na construção 

desse novo olhar para o universo habitado pelos seus alunos, que possibilite a existência 

de uma práxis etnomatemática, tanto na sua atuação profissional quanto pessoal. 

Ao inseri-la como provável origem e, ao mesmo tempo, originada por esse diálogo 

entre as antropologias e as educações matemáticas, entendemos que os cenários 

produzidos no contexto da Educação Etnomatemática serão de encontros entre os 

próprios seres vivos, humanos e não-humanos, na construção e garantia de um mundo 

habitável, em todos os sentidos. Desse modo, como todo diálogo entre seres vivos, 

antropologias e educações matemática se comunicam pela falta, pelas diferenças, mas 

muitas das vezes, também, pelos contraditórios, enfim, pelas alteridades. 

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

10 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

4.1 A sala de aula como um espaço etnográfico das alteridades 
 

A definição de alteridade proposta por Freire (1987), argumenta que a constituição 

do sujeito se dá na relação com outros sujeitos, mediatizada pelo mundo que, a partir do 

encontro, passam a coabitar. Esse mundo não é como os antigos, anteriormente 

habitados, separadamente, pelos sujeitos do encontro. Trata-se de um novo mundo, 

compreendido por Freire, como resultado e resultante do encontro entre eles, que, ao 

serem interpelados, um pelo outro, se mobilizam, objetivando entender e transformar seu 

contexto, agora estranho e desconhecido, na busca de uma convivência solidária. 

Nesse sentido, conhecer é transformar e criar mundos, uma vez que o 

conhecimento se constrói como relação entre sujeitos, que dialogam e se solidarizam, 

principalmente a partir das suas diferenças, para se entenderem e, nesse entendimento, 

coproduzir e coabitar um novo contexto. 

Entendemos a sala de aula como um dos espaços mediadores, que devem ser 

organizados e concebidos para propiciar a comunicação entre os alunos e, desses 

alunos, com os professores. Uma sala de aula, como um espaço das alteridades 

freirianas, não deverá ser lugar de silêncio, de calmaria, de equilíbrio. É o espaço do 

encontro, da excitação diante do outro, da busca pelo complemento que nos falta. É o 

lugar do constante desequilíbrio e reequilibração. 

Quando somos questionados diante da existência do outro, pelas suas narrativas, 

pelos seus modos de fazer e explicar as coisas, por todas as diferenças que nele 

percebemos, até pelo seu silêncio, nos desequilibramos. Esse desequilíbrio é testemunho 

de que nos aconteceu algo. De que vivemos uma experiência e fomos atravessados por 

ela (Larrosa, 2002) e, a partir daí, todos os nossos sentidos passarão a produzir 

conhecimentos ou explicações que nos devolvam o conforto e tragam de volta o 

reequilíbrio. Esse fenômeno ocorre simultânea e diferentemente com todos os sujeitos do 

encontro, posto que os questionamentos são produzidos nas diferentes direções e 

sentidos. 

Os sujeitos do encontro compartilham os desequilíbrios e os processos de 

equilibração. Passam, então, a compartilhar algo novo. O novo equilíbrio, que será um 

espaço provisório e cognitivo, coabitado por todos. No caso da sala de aula, inclusive, 

pelo professor. Até que, pela própria dinâmica desse ambiente de aprendizagens, tomem 

corpo outros diálogos, outros encontros, com as novas (des)informações e mais 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

11 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

descobertas sobre o mundo e, novamente, iniciamos novos desequilíbrios. Nesse sentido, 

no nosso entendimento, a sala de aula é para ser assim, bem bagunçada e em constante 

processo de desequilíbrio e equilibração. 

Temos defendido, em diferentes espaços de discussões, que uma das mais 

importantes e, talvez, a principal tarefa do educador e da educadora seria a organização e 

manutenção de salas de aulas que se configurem como espaços comunicativos 

compartilhados, descritos por Lins (1999). Nesses espaços, necessariamente provisórios 

e inacabados, concebidos na perspectiva transcultural, alunos e educadores, com 

diferentes histórias de vida, visões de mundo e necessidades distintas, se encontram em 

relação dialógica, na produção de saberes. 

A sala de aula, como espaço bagunçado, produzido por encontros, diálogos, 

relacionamentos, afetividades, alteridades, desequilíbrios e reequilibração é, também, um 

espaço de práticas etnográficas. 

Acreditamos que essa perspectiva faz com que cada aula se torne um exercício 

etnográfico, cujas atividades didáticas definem-se pelo diálogo entre as subjetividades dos 

diferentes e, por vezes, contraditórios saberes, produzidos e em produção, ora individual, 

ora coletivamente pelos alunos e educadores. 

A etnografia se insere nesses espaços, concebida pedagogicamente como 

instrumento para leitura e invenção de mundos. Ela trata de aprendizagens, entendendo 

que, aprender é interagir e produzir significados na direção dos contextos habitados pelos 

alunos, sendo a escola apenas um desses contextos. 

Nesse sentido, conceber uma sala de aula como espaço etnográfico das 

alteridades, não se trata de uma discussão sobre ensino, mas, sobre aprendizagens. O 

aprender pela pesquisa parte do pressuposto de que o aluno é protagonista de suas 

aprendizagens e que os conhecimentos propostos pela escola são passíveis de reflexões, 

críticas, atualizações, acréscimos e supressão daquilo que, durante o processo, 

concluímos que não nos serve. 

A etnografia que propomos configura-se numa pedagogia crítica, concebida como 

um exercício de alteridades. Como tal, é um entendimento multilateral, construído a partir 

das intersubjetividades dos sujeitos envolvidos nessa prática. Configura-se na relação 

recíproca entre sujeitos, quando ambos se sentem atraídos pela descoberta de algo novo, 

que emerge do próprio contexto criado pela convivência.  

Portanto, a etnografia, tal como a alteridade, se desenvolve pela interação entre os 

sujeitos. Ao imergir no universo do outro, seja uma pessoa, um grupo social, uma cultura 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

12 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

ou povo, no nosso entendimento, o etnógrafo deverá reconhecer, a partir de um 

posicionamento crítico sobre seu próprio trabalho, a autonomia e o protagonismo dos 

sujeitos com quem passa a coabitar esse mundo, na produção de explicações 

compartilhadas sobre esse mundo.  

Os referenciais desses novos saberes nunca se restringirão aos limites 

epistemológicos e físicos da instituição escola, apontados e criticados por D’Ambrosio 

(2016), em sua metáfora das Gaiolas Epistemológicas, quando ele assume não esperar 

que elas sejam destruídas, posto que a organização das disciplinas e do conhecimento 

historicamente produzido em torno delas tem sua utilidade. Contudo, ele defende que 

essas “gaiolas tenham as portas abertas, para o entrar e sair livremente”, já que sua 

crítica está na submissão às normas, regras, objetivos e métodos inflexíveis das 

disciplinas e ao programa escolar como um todo. 

Esse trânsito livre, de mão dupla, entre os espaços exteriores e interiores da gaiola 

somente pode ser possível se os saberes produzidos e praticados pelos alunos, em seus 

contextos, estiverem em um diálogo simétrico com os saberes produzidos e praticados 

por eles na escola. Essa condição parte das premissas de que nenhum desses saberes é 

absoluto e acabado, posto que estarão sempre em construção/avaliação, e que a sala de 

aula não é apenas um dos compartimentos da escola prédio, mas, todos os espaços de 

aprendizagens habitados pelos alunos, que constituem as escolas gentes.   

Na Pedagogia da Esperança, Freire (1997) fala sobre a incompletude ou a 

inconclusão como condição dos seres vivos, animais vegetais. Segundo ele, a diferença 

dos seres humanos é que nós temos consciência dessa inconclusão e a assumimos, 

quando nos mobilizamos na busca do outro. A esperança, outra característica 

estritamente humana, para Freire, é a força motora da nossa busca pela conclusão. O 

que não significa que iremos encontrá-la. De fato, muito provavelmente isso não irá 

ocorrer. Contudo, a existência da esperança nos move. Ser humano é se mover sempre 

na busca do outro. Na busca da completude. 

Nesse sentido, para Freire (1997) a prática educativa se funda, não apenas na 

incompletude ontológica do ser humano, mas na consciência dessa incompletude e na 

busca pela complementaridade. Segundo ele, a educabilidade do ser humano se funda na 

consciência dessa incompletude. 

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

13 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

5 O ANTROPOCENO E A SOLIDÃO HUMANA 
 

A Época do Antropoceno, apesar de afetar a todos, com diferentes intensidades, 

enquanto conceito, ainda é pouco conhecida e debatida pelas sociedades, mesmo pela 

comunidade acadêmica. Ainda há muitas indefinições, por quem se dispõe a debater, 

sobre a própria conceituação e, consequentemente, sobre o momento em que entramos 

nessa Época. Contudo, o nome Antropoceno é o que mais nos apresenta como consenso.  

Trata-se de um período de mudanças climáticas acentuadas, com catástrofes 

ambientais e sociais de abrangência global, que, portanto, diz respeito a todas as vidas no 

planeta terra. Uma época geológica pela qual o planeta está passando, aparentemente, 

iniciada com a revolução industrial, e na qual os seres humanos finalmente atingiram o 

ápice de sua capacidade de (auto)destruição. Por essa razão, merecidamente, nós, 

humanos, demos o prefixo do nome para ela.  

Em nossas leituras sobre o tema, temos encontrado uma discussão com 

argumentos plausíveis em torno do conceito Capitaloceno. Entretanto, apesar de 

acreditarmos não se tratar apenas de uma questão semântica, no nosso entendimento, 

esses dois conceitos não se distanciam substancialmente, para o que queremos discutir 

nesse texto. O que consideramos como principal aspecto a se refletir são as centralidades 

humanas na determinação do destino da vida no planeta. 

Em uma entrevista dada ao canal de notícias BBC News Brasil, em dezembro de 

2018, o ex-presidente do Uruguai, Pepe Mujica, afirmou, brilhantemente, que as 

esquerdas da América Latina têm cometido o equívoco de ajudar as pessoas 

necessitadas a se tornarem bons consumidores, contudo, segundo ele, não conseguimos 
transformá-los em cidadãos. Nesse aspecto, concordamos com Ailton Krenak (2019, p. 
21), ao afirmar com sua irreverência característica, que: 

Não tem gente mais adulada do que um consumidor. São adulados até o ponto de 
ficarem imbecis, babando. Então para que ser cidadão? Para quê ter cidadania, 
alteridade, estar no mundo de uma maneira crítica e consciente, se você pode ser 
um consumidor? Essa ideia dispensa a experiência de viver numa terra cheia de 
sentido, numa plataforma para diferentes cosmovisões. 

 

Não há capitalismo sem a desconexão entre as pessoas. Sua principal estratégia 

de sobrevivência é criar a solidão humana. Produzir nos seres humanos a necessidade de 

cercar, acumular, ter cada vez mais, em relação ao outro. Para que isso ocorra, há que se 

aproveitar o tempo de agora. Há que se utilizar todas as oportunidades de crescer, 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

14 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

indefinidamente, mais que os concorrentes, sejam empresários ou apenas os nossos 

vizinhos. Há que se explorar a força de trabalho do outro. Por fim, há que se produzir 

mercadorias, concomitantemente, acompanhadas da produção da ideia de esteticamente 

belo, de bom, de útil, de ético e, principalmente, acompanhadas da produção do desejo e 

da imprescindível ideia de saciedade da vida. Segundo Ailton Krenak, nossa reação 

diante do provável fim do mundo, como nós o conhecemos, 
É como parar numa memória confortável, agradável, de nós próprios, por exemplo, 
mamando no colo da nossa mãe: uma mãe farta, próspera, amorosa, carinhosa, 
nos alimentando forever. Um dia ela se move e tira o peito da nossa boca. Aí, a 
gente dá uma babada, olha em volta, reclama porque não está vendo o seio da 
mãe, não está vendo aquele organismo materno alimentando toda a nossa gana de 
vida, e a gente começa a estremecer, a achar que aquilo não é mesmo o melhor 
dos mundos, que o mundo está acabando e a gente vai cair em algum lugar. Mas a 
gente não vai cair em lugar nenhum, de repente o que a mãe fez foi dar uma 
viradinha para pegar um sol, mas como estávamos tão acostumados, a gente só 
quer mamar. (Krenak, 2019, p. 49) 

 

Em suas palavras, o maior sofrimento dos humanos está na inevitável certeza de 

que precisam mudar e repensar tudo que temos feito enquanto modos de existência. 

Nesse sentido, “o fim do mundo talvez seja uma breve interrupção de um estado de 

prazer extasiante que a gente não quer perder” (Krenak, 2019, p. 50).  

A solidão humana, nessa perspectiva, terá que ser superada pela consciência e 

necessidade do compartilhamento das diferentes visões sobre a vida na terra. 

Acreditamos, como Paulo Freire, que as alteridades emergem da inconclusão dos seres 

vivos e da incontível busca humana pela sua completude. Discordamos parcialmente 

dele, no entanto, por entendermos que a busca e a esperança na completude são 

atributos de todos os seres terranos.  

Pensamos haver outras possibilidades de se pensar a inconclusão dos seres vivos, 

que nossa racionalidade ocidental humana invisibiliza. A racionalidade humana nos 

concebe em condições de existência como parte disjunta e com certa superioridade 

diante dos outros seres vivos. Krenak (2019, p. 24) também nos lembra que nós, 

humanos, “não somos as únicas pessoas interessantes no mundo, somos parte do todo.” 

Que precisamos nos desapegar disso para que nossa vaidade diminua, juntamente com a 

falta de respeito que temos para com as nossas companhias de “viagem cósmica”. 
 
Quando despersonalizamos o rio, a montanha, quando tiramos deles os seus 
sentidos, considerando que isso é atributo exclusivo dos humanos, nós liberamos 
esses lugares para que se tornem resíduos da atividade industrial e extrativista. Do 
nosso divórcio das integrações e interações com a nossa mãe, a Terra, resulta que 
ela está nos deixando órfãos, não só aos que em diferente graduação são 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

15 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

chamados de índios, indígenas ou povos indígenas, mas a todos. (Krenak, 2019, p. 
39) 

 

Desse modo, temos pensado que, uma saída é nos concebermos como seres 

terranos, com capacidade cognitiva suficiente para compreendermos as razões da 

existência de um ecossistema em verdadeira simbiose. De outro modo, nós apenas os 

estudaremos e os reconheceremos sob os parâmetros biológicos e cognitivos de nossas 

humanidades. De onde observamos, não percebemos consciência, nem tão pouco, a 

possível esperança que impulsiona os outros seres não humanos, animais vegetais ou 

espirituais, em suas jornadas de buscas pela auto conclusão. 

Isto posto, combater e invisibilizar as alteridades terranas, constitui uma ação que o 

capitalismo pratica, desde a sua gênese, com habilidade e competência, para se 

perpetuar como único e possível modo de existir. Assim, são criados complexos sistemas 

de distinções, que estruturam, naturalizam e nutrem a solidão humana, mesmo em meio a 

multidões. Acreditamos não haver capitalismo sem o racismo, o machismo, o fanatismo 

religioso, enfim, sem todas as distinções e discriminações entre classes, gêneros, 

culturas, etnias e visões de mundo, impostas por sua racionalidade. 

 

5.1 O indígena pesquisador da própria cultura 
 

Os povos indígenas têm sobrevivido e resistido bravamente durante todo esse 

processo contínuo de cerco e avanço do capital sobre seus territórios. Por tudo que temos 

vivido e aprendido na relação com eles, acreditamos que um dos importantes fatores de 

sua resistência e fortalecimento de suas posições nos dias de hoje está nos modos como 

se concebem na relação com os outros humanos e com os demais seres terranos, no ato 

de existir e habitar diferentes espaços.  

Esse é um dos primeiros e maiores impactos que sentimos em nossas imersões 

em territórios indígenas. É quando descobrimos a existência de um mundo sem cercas, 

sem delimitações de onde termina o nosso e começa o dos outros. As coisas passam a 

nos produzir um certo sentido quando, a título de ilustração, somos convidados a nos 

juntar com outras pessoas, em torno de uma trempe com peixes assados e farinha, e 

percebemos que não importa a quantidade de peixes, farinha ou de pessoas. Todos ali 

irão se alimentar de maneira equitativa.  

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

16 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

Seus modos de existir, espacializar, produzir e habitar territórios, se dá de maneira 

coletiva e compartilhada. Não há compartimentalização, em pequenas porções individuais 

de terra ou lotes. Não existe, nem há como conceber cognitivamente, a necessidade do 

acúmulo de terras, residências ou alimentos. Seus quintais são públicos e de livre acesso 

para todos da comunidade. Todos, ao que nos parece, se veem como parte do mesmo 

ambiente natural, social e espiritual das aldeias, florestas, rios, lagos e outros. 

Apesar de termos mais de duas décadas de atuação em pesquisa e ensino 

relacionados a contextos habitados por povos indígenas, acreditamos que muito pouco 

sabemos, de fato, sobre os conhecimentos indígenas e seus modos de produção e 

justificação. E essa consciência da própria, ainda, ignorância é que, acreditamos, nos 

legitima a continuar dialogando com e sobre eles, tanto com nossos parceiros 

interlocutores indígenas quanto com nossos pares da academia. 

No entanto, fazendo referências ao texto da chamada para publicações da 

REVEMAT, que estamos respondendo com a produção desse artigo, devemos alertar que 

verdadeira virada ontológica das ciências sociais, e de outras áreas do conhecimento 

humano, ainda está por vir e se aproxima, inexoravelmente.  

Trata-se de um movimento de educadores e pesquisadores indígenas, assumindo 

gradativamente o protagonismo das produções acadêmicas sobre suas culturas, com 

potencial de estabelecer outras perspectivas e modos de se dialogar sobre suas 

teorizações a respeito de seus conhecimentos, dos conhecimentos dos não indígenas e 

de suas visões sobre a vida na terra.  

Nos referimos, não apenas aos processos produção, atualização e difusão de seus 

conhecimentos, mas também, de apropriação, ressignificação e uso de importantes 

conceitos trazidos das antropologias e das demais áreas do conhecimento, por povos, 

cuja existência tem sido historicamente estudada, dissecada ou interpretada por 

pesquisadores não indígenas de diferentes áreas. No interior desses movimentos está, a 

nosso ver, a gênese da inevitável virada ontológica do conhecimento científico da 

humanidade. Para Viveiros de Castro (2012, p. 163), 
... aqui já não se trata mais de “emancipar o nativo”, de direito ou de fato, mas de 
emancipar a antropologia de sua própria história. Vacina antropofágica: é o índio 
que virá (que eu vi) nos emancipar de nós mesmos. Antes de sairmos a emancipar 
os outros (de nós mesmos), emancipemo-nos nós mesmos, com a indispensável 
ajuda dos outros. 
 

Temos observado, a partir de nossa atuação no Mestrado em Contexto Intercultural 

Indígena, que os temas das pesquisas que cada candidato indígena propõe, no momento 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

17 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

da seleção para ingresso como aluno, é parte de suas vidas e da vida de suas 

comunidades. Inclusive, cada inscrição segue acompanhada por uma carta da 

comunidade, apoiando e legitimando a importância do seu ingresso no Programa e de seu 

tema de pesquisa. 

São temas relacionados aos saberes produzidos e praticados no cotidiano, ou 

sobre questões de ordem filosóficas, linguísticas, espirituais, sobre a história de vida do 

seu povo, os processos atuais de resistência cultural, política, territorial, dentre outros. As 

principais fontes, além das memórias produzidas por diferentes intensidades de 

envolvimento com o tema, nas diferentes fases da vida individual, familiar e comunitária, 

são os anciãos de seu povo. Acreditamos que isso seja um dos aspectos que fazem com 

que as metodologias praticadas sejam, predominantemente, de abordagens que se 

aproximam da autoetnografia ou autobiografia comentada. 

Ao discutir contextos dos conhecimentos e da visão de mundo de povos indígenas, 

Viveiros de Castro aponta para a necessária transformação da antropologia, a qual 

afirmamos que esteja em curso.    
 

Surge assim o tema das transformações indígenas da antropologia, que seriam o 
inverso e o correlato das transformações “antropológicas” dos indígenas. Por 
transformações indígenas da antropologia entendo as transformações da estrutura 
conceitual do discurso antropológico suscitadas por seu alinhamento em simetria 
com as pragmáticas reflexivas indígenas, isto é, com aquelas etnoantropologias 
alheias que descrevem nossa própria (etno-)antropologia precisamente ao e por 
divergirem dela. (Viveiros de Castro, 2012, p.163) 

 

Nesse sentido, reconhecemos e somos entusiastas desse movimento de 

transformações indígenas da Antropologia que está em curso. As etnoantropologias 

alheias emergem dessas transformações, com a função primeira de ampliação e 

subversão ontológica da antropologia praticada até os dias de hoje. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Chegamos, enfim, ao momento em que pensamos ter apontado, minimamente, o 

que, para nós, representam as condições ou os pressupostos a partir dos quais os 

diálogos entre as antropologias e educações matemáticas ocorrem, ou pelo menos 

deveria ocorrer. 

Acreditamos que um diálogo, para ser profícuo, prazeroso e enriquecedor para as 

partes envolvidas, deve ocorrer de tal modo que, em determinado momento, elas deixem 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

18 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

de se ver como partes e passem a se identificar como a continuidade, ou a 

complementaridade de algo novo, possibilitado pela própria dinâmica do diálogo, e ainda 

assim se vejam como diferentes. 

A história das civilizações tem testemunhado processos colonizadores nos quais, 

predominantemente, um grupo mais forte comete atrocidades inumanas, em nome de 

uma suposta não humanidade atribuída ao outro. Assim, a própria condição de 

humanidade atua como um sistema de distinções e justificações para que possam 

assassinar, pilhar, invadir, violentar, possuir, destruir, comprar, vender e escravizar outras 

formas vida ou de sociedades diferentes das suas. 

Não propomos, nas reflexões trazidas por esse texto, que as diferenciações entre 

seres humanos e não humanos sejam eliminadas, desconsideradas ou invisibilizadas. 

Inclusive, porque seria algo como, passar pano, para os humanos, distribuindo igualmente 

a responsabilidade pela catastrófica jornada do planeta e seus habitantes pela Época do 

Antropoceno.  

O Antropoceno não pode ser considerado uma crise ambiental, científica ou social. 

Toda crise pressupõe a possibilidade de reversão, de saídas possibilitadas pelo diálogo. 

Estar na Época do Antropoceno é uma consequência irreversível da visão hegemônica de 

mundo, imposta pelo capitalismo, nas diferentes áreas da atuação humana. A crise é da 

ordem ideológica, social e de visão de mundo.  

Não há como retroceder e sair da Época do Antropoceno. Contudo, pensamos que 

há como minimizar ou mitigar seus efeitos sobre a vida na terra. Não se trata de combater 

ou alterar apenas uma variável dessa equação de dimensões globais. Todas as suas 

variáveis estão interrelacionadas aos modelos de tecnologia, de indústria, de economia, 

de consumo, de habitar a terra. Todas elas, para serem mitigadas, dependem de uma 

mudança profunda, que promova o desenvolvimento de uma visão de mundo, que resulte 

da combinação de novas visões de mundos, compartilhadas globalmente por todos. Nós, 

que trouxemos o planeta até aqui, somos responsáveis por encontrar as direções ou 

caminhos que nos levem para além do Antropoceno.  

A Educação Etnomatemática, por conta de sua dimensão transdisciplinar, se insere 

como elo de pertinência do diálogo entre as antropologias e educações matemáticas, com 

a função de evidenciar a realidade de que não iremos encontrar respostas aos problemas 

emergentes dos modos hegemônicos de habitar o planeta, mesmo em incursões 

etnográficas nos territórios habitados por culturas distintas. Não nos lugares onde 

pensamos que elas estejam. 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

19 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

O discurso sobre cultura que temos adotado, apesar de, no nosso entendimento, 

ser a definição que mais avança na direção de uma possibilidade do reconhecimento de 

que somos apenas parte de uma espécie dentre inúmeras outras, vivendo em 

autodependência mútua no planeta, acreditamos que, como pesquisadores não indígenas 

que se dispõem a dialogar e produzir teorizações sobre os contextos de conhecimentos 

culturalmente constituídos, ainda temos muito a ampliá-lo. E, certamente, não faremos 

isso sem desconstruirmos nossa centralidade humana, em relação aos demais terranos. 

O movimento indígena pela ressignificação de nossos conhecimentos e pela 

perspectiva de produção de teorizações sobre o mundo que habitamos e que 

pretendemos habitar é, essencialmente, decolonial. Eles são os seres terranos 

paradigmáticos que nos ensinarão, ou pelo menos nos inspirarão, a pensar em outras 

possibilidades de existir, de habitar, de produzir, de se relacionar com o ambiente e com 

os outros seres. 

A Época do Antropoceno não tem suas causas apenas nas questões práticas do 

modelo humano/capitalista de habitar o mundo. Atualmente vivemos em um período 

extremamente confuso, em relação a visão de mundo das pessoas. O modelo global de 

(des)conhecimentos, paradoxalmente, emergido do incomparável aumento da 

possibilidade do nosso acesso às informações disponibilizadas no mundo digital, contudo, 

desacompanhado de nossa capacidade, ou interesse, de produzir experiências (Larrosa, 

2002) a partir delas, tem se tornado dominante, na produção de realidades totalmente 

desconectadas de uma coerência ou de uma plausibilidade mínima.  

Por conta desse contexto, somos dominados por uma verdadeira dissonância 

cognitiva coletiva, a qual tem inviabilizado os debates em busca de alternativas para 

passarmos por esse período. No Brasil, e em alguns outros países, por exemplo, 

organizações religiosas, que representam uma crescente parcela da população que se 

identifica como cristã, aparentemente destituíram Cristo como guia espiritual, ignorando 

sua doutrina e retrocedendo às máximas dos tempos do Velho Testamento, tendo o 

Guerreiro Davi, um dos maiores e mais polêmicos reis de Israel, como seu conveniente 

novo guia.  

O Brasil, por conta de sua diversidade de biomas, suas áreas ainda cobertas por 

florestas, cerrados e pantanal, além de uma pluralidade cultural incomparável, reúne 

grande parte das condições necessárias para amainarmos os efeitos e sobrevivermos, 

enquanto espécie, ao Antropoceno.  

 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338


 

20 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

Entretanto, finalizamos nossas reflexões com o que decidimos chamar de a 

metáfora do paraquedas colorido, de Ailton Krenak (2019). Quando ele compara os efeitos 

do Antropoceno a um movimento de queda em que nos encontramos. Ele afirma que, 

apesar de, enquanto espécie, não termos feito outra coisa durante as épocas geológicas 

anteriores senão cair, ainda ficamos apavorados com a beira do abismo e a iminente 

queda para o fim do mundo. Mas que, de maneira sarcástica, utilizando-se dessa 

parábola, sugere que, já que não nos propomos a mudar nosso modo de habitar a terra, 

que construamos “paraquedas coloridos, divertidos e, inclusive, prazerosos. Já que aquilo 

de que realmente gostamos é de gozar e viver no prazer aqui na terra”. 

 

REFERÊNCIAS 
 

D’Ambrosio, U. (2009). Etnomatemática: elo entre as tradições e a modernidade. Belo 
Horizonte: Autêntica. 

 
D’Ambrosio, U. (2016). A Metáfora das Gaiolas Epistemológicas e uma Proposta 

Educacional. Perspectivas Da Educação Matemática, 9(20). Recuperado de 
https://periodicos.ufms.br/index.php/pedmat/article/view/2872 

 
Freire, P. (1987). Pedagogia do Oprimido. 17ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 
 
Freire, P. (1997). Pedagogia da Esperança. 1ª. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 
 
Geertz, C. (2008). A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC. 
 
Krenak, A. (2019). Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

85p. 
 
Larrosa, B. J. (2002). Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista 

Brasileira De Educação, (19), 20–28. https://doi.org/10.1590/S1413-
24782002000100003 

 
Lins, R. C. (1999). Por que discutir teoria do conhecimento é relevante para a Educação 

Matemática. In: Bicudo, M. A. V. (Org.). Pesquisa em Educação Matemática: 
concepções e perspectivas. (pp. 75-94) São Paulo: Editora da UNESP. 

  
Severino-Filho, J., & Silva, A. A. da. (2023). As emergências das matemáticas e a 

decolonização do pensamento científico do lado de cá. Revista De Educação 
Matemática, 20, e023073. https://doi.org/10.37001/remat25269062v20id787 

 
Viveiros de Castro, E. (2002). O nativo relativo. Mana, 8(1), 113–148. 

https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005  
 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338
https://periodicos.ufms.br/index.php/pedmat/article/view/2872
https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003
https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003
https://doi.org/10.37001/remat25269062v20id787
https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005


 

21 
  

Revista Eletrônica de Educação Matemática - REVEMAT, Florianópolis, v. 19, p. 01-21, jan./dez., 2024.  
Universidade Federal de Santa Catarina. ISSN 1981-1322. DOI: https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338  

Viveiros de Castro, E. (2012). “Transformação” na antropologia, transformação da 
“antropologia”. Mana, 18(1), 151–171. https://doi.org/10.1590/S0104-
93132012000100006 

 
 

NOTAS 
 

TÍTULO DA OBRA 
As etnoantropologias e a pluralidade dos modos terranos de existir e habitar diferentes espaços 
 
João Severino Filho 
Doutorado em Educação Matemática 
Universidade do Estado de Mato Grosso, Campus Universitário de Barra do Bugres.  
http://lattes.cnpq.br/7460307084763089.  
joaofilho@unemat.br 

https://orcid.org/0000-0002-9421-7192 
 
Adailton Alves da Silva 
Doutorado em Educação Matemática 
Universidade do Estado de Mato Grosso, Campus Universitário de Barra do Bugres. 
http://lattes.cnpq.br/3275537710838553.  
adailtonbbg@unemat.br 

https://orcid.org/0000-0002-3749-0512   
 
Endereço de correspondência do principal autor  
A, s/n. Bairro: Cohab São Raimundo Barra do Bugres/MT – Brasil, CEP: 78.390-000. 
 
CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA  
Concepção e elaboração do manuscrito: J. SEVERINO-FILHO, A. A. SILVA  
 
CONJUNTO DE DADOS DE PESQUISA 
O conjunto de dados que dá suporte aos resultados deste estudo não está disponível publicamente.  
 
FINANCIAMENTO 
Não se aplica.  
 
CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM 
Não se aplica 
 
APROVAÇÃO DE COMITÊ DE ÉTICA EM PESQUISA  
Não se aplica 
 
CONFLITO DE INTERESSES  
Não se aplica 
 
LICENÇA DE USO – uso exclusivo da revista 
Os autores cedem à Revemat os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado 
sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. Estra licença permite que terceiros remixem, 
adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial neste 
periódico. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 
exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site pessoal, 
publicar uma tradução, ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial neste periódico. 
 
PUBLISHER – uso exclusivo da revista 
Universidade Federal de Santa Catarina. Grupo de Pesquisa em Epistemologia e Ensino de Matemática (GPEEM). 
Publicação no Portal de Periódicos UFSC. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus autores, 
não representando, necessariamente, a opinião dos editores ou da universidade. 
 
EQUIPE EDITORIAL – uso exclusivo da revista 
Méricles Thadeu Moretti 
Rosilene Beatriz Machado 
Débora Regina Wagner 
Jéssica Ignácio 
Eduardo Sabel 
 
HISTÓRICO – uso exclusivo da revista 
Recebido em: 17-11-2023 – Aprovado em: 02-02-2024 

https://doi.org/10.5007/1981-1322.2024.e97338
https://doi.org/10.1590/S0104-93132012000100006
https://doi.org/10.1590/S0104-93132012000100006
http://lattes.cnpq.br/7460307084763089
mailto:joaofilho@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/3275537710838553
mailto:adailtonbbg@unemat.br
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.bu.ufsc.br/

	AS ETNOANTROPOLOGIAS E A PLURALIDADE DOS MODOS TERRANOS DE EXISTIR, APRENDER E HABITAR DIFERENTES ESPAÇOS
	Ethnoanthropologies And The Plurality Of Earth Ways Of Existing, Learning And Inhabiting Different Spaces.
	1 INTRODUÇÃO
	2 AS ANTROPOLOGIAS
	2.1 Antropologias do nós e a etnografia

	3 AS EDUCAÇÕES MATEMÁTICAS
	4 EDUCAÇÃO ETNOMATEMÁTICA: A PERTINÊNCIA DOS DIÁLOGOS
	4.1 A sala de aula como um espaço etnográfico das alteridades

	5 O ANTROPOCENO e a solidão humana
	5.1 O indígena pesquisador da própria cultura

	6 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

