
O anarquismo  ético  de Robert Nozick 

(Uma critica ao utilitarismo especiezista que 
predomina na relação dos homens 

com os animais)* 

Sonia T Felipe** 
Prof do Departamento de Filosofia/Núcleo de estudos 

interdisciplinares sobre violência - UFSC 

Resumo 

Apresento a critica de 
Robert Nozick ao impasse 
gerado pela aceitação e defesa 
do principio ético kantiano, 
quando se trata de preservar os 
interesses da espécie dotada de 
racionalidade, e, de, ao mesmo 
tempo, se pretender aplicar o 
principio utilitarista somente no 
que se relaciona a esses 

Abstract 

In this article I present 
Robert Nozick's critique of the 
impasse created by the 
acceptance and defence of the 
Kantian principle (in which the 

interests of the species endowed 
with rationality are to be 
preserved), together with the 
application of the utilitarian 

* The Ethical anarchism of Robert Nozick (a critique of the spiciest utilitarianism 
which is predominant in the relationship of mankind with the animals). 

** Doutora em Filosofia e Teoria  Política  pela Universidade de Konstanz, Alemanha. 
Professora de Etica e Filosofia Politica na UFSC. Pesquisadora do CNPq no projeto: 
JUSTICA, CONTRATO E CONSTITUIÇÃO EM KANT E RAWLS. Orienta bolsistas 
nas areas de Etica e Filosofia Politica. Co-fundadora do Nucleo de estudos 
Interdisciplinares da UFSC sobre a violência. 

Revista de Ciências Humanas Florianópolis v.14 
	

n.20 
	

p.51-62 1996 

51 



mesmos interesses, excluindo 
de qualquer consideração o 
interesse que também seres de 
outras espécies possam ter, em 
função  de serem igualmente 
dotados de inteligência e 
sensibilidade. 

Concluo, baseada na 
argumentação de Nozick, pela 
necessidade de redefinirmos, 
ainda no  âmbito  da ética 
antropocêntrica, o significado 
do conceito de  domínio  sobre 
seres de outras espécies. As 
ações  para assegurar o 
domínio  sobre outras espécies 
podem ser pensadas como 
destinadas a assegurar sua 
preservação. 0 homem pode 
demonstrar sua supremacia 
racional e moral sobre os 
demais seres ao usar inte-
ligentemente essas capacida-
des para assegurar e não para 
destruir a multiplicidade das 
formas de vida que o cercam. 

Palavras-chave: Antropo-
centrisrno ético, anarquismo 
ético, utilitarismo, racionali-
dade, sensibilidade 

principle only when it applies to 
these interests, while at the 
same time excluding any 
consideration for the interests of 
other species, even whey they 
are also endowed with 
intelligence and feeling. 

Based on Nozick's 
arguments, I conclude that — 
even within the realm of 
anthropocentric ethics — we 
should redefine the meaning of 
ruling over other species. The 
activities undertaken for 
ensuring control over other 
species can be understood as 
aiming to assure their 
protection. We human beings 
can show our rational and mo-
ral supremacy over other beings 
by intelligently using our 
capacities to preserve rather 
than to destroy the multiplicity 
of life forms that surround us. 

Keywords: Ethical anthro-
pocentrism, ethical anarchism, 
utilitarianism, rationality, 
sensibility. 

Anarquia, Estado e Utopia de Robert Nozickl pretende 
fundamentar um conceito de Estado capaz de fazer frente as teses 

1  Robert Nozick, Anarchy, State, and Utopie, U.S.A., Basic Books, 1974, 367 p. Trad. 
para o português feita por Ruy Jungmann, Rio de Janeiro : iahar, 1991, 395 p. 
Texto aqui referido como AEU. 

52 



contratualistas 2  , no que diz respeito à  centralização e ao 
monopólio do direito de usar a  força  ou do poder de proteger e 
de preservar os interesses dos cidadãos. Nozick defende a 
manutenção de um Estado  mínimo  e critica, em  função  da sua 
proposta, tanto a defesa do Estado ultraminimo, quanto a do 
Estado com  funções mais extensas 3  Nozick pretende redefinir o 
papel do Estado, em especial, a sua  função  de garantir proteção 
aos "associados" ou "clientes", e o monopólio do emprego da 
violência e da arrecadação dos fundos para custeá-la, 
constitutivos do Estado liberal conservador, teorizado por John 
Locke no Segundo Tratado sobre o Governo. 

De passagem, porém, contrariando a tradição 
contratualista, Robert Nozick considera nesse mesmo livro, talvez 
instigado e estimulado pelos trabalhos de Peter Singer, a questão 
da relação dos homens com os demais animais, como relevante 
no contexto de redefinição da questão da  dominação e do poder 
de uma criatura qualquer sobre quaisquer outras4  . Ele reavalia 
a influência do antropocentrismo na  tradição  contratualista 
utilitarista, inaugurada por Hobbes em meio ao século XVII. Para 
os autores modernos, o Estado é fundado para regulamentar o 
uso da propriedade. Por propriedade deve-se entender, no contexto 
da teoria contratualista, tudo o que o homem encontra, inventa, 

2  Para ver mais de perto o que a tradição contratualista defende em termos de monopólio 
do uso da  força  ou poder do Estado para controlar e/ou punir todos os atos individuais 
contrários ao contrato da paz social, pode-se ler 0 Leviatei de Thomas Hobbes, o 
Segundo Tratado sobre o Governo de John Locke, Do Contrato Social de Jean-
Jacques Rousseau. 

3  Estado  mínimo é o Estado instituído para oferecer segurança aos cidadãos, paga com 
os impostos recolhidos por ele. Ultraminimo é o Estado que exige dos cidadãos o 
pagamento de impostos, monopoliza absolutamente o uso da  força e a oferta de 
segurança e a destina tão somente àqueles  contribuintes,  excluindo aqueles que não 
pagam as taxas, ou, na expressão de Nozick, que não compram suas apólices de 
proteção e segurança. 0 Estado  mínimo e o Estado ultraminimo não controlam as 
funções de nutrição e de manutenção da vida, como o faz o Estado com  funções  mais 
extensas (que Nozick conSidera ser o proposto por John Rawls em Uma teoria da 
justiça).  Mas o Estado  mínimo  oferece proteção a todos os cidadãos, 
indiferenciadamente, enquanto o ultraminimo só a oferece aqueles que pagam os 
impostos, ficando de fora todos os que não podem fazê-lo. (Ver Nozick, AEU, p.41 ss.). 

4  Em especial, cap. 3, Moral Constraints and the State, p. 26-53 no original, e p. 42- 
63 na trad. bras.. 

53 



transforma e domina ou usurpa, em beneficio da manutenção 
da sua forma de vida. A teoria contratualista é antropocêntrica. 
Ela hierarquiza o universo a partir da criatura humana, capaz 
de conhecê-lo e de manipulá-lo. Abaixo desta vêm todos os demais 
seres vivos, cujo único sentido é o de servir para completar sua 
glorificação. 

Essa tendência da ética contemporânea, chamada de 
Utilitarismo, poderia ter rompido com a teoria da criação e da 
hierarquização das criaturas a partir do ser humano, mas, de 
fato, não o fez, embora se contraponha às teses de Kant acerca 
da moralidade. Não é por Dever  instituído pela razão, como o 
defende Kant5 , que o homem age corretamente e com  justiça. 
Utilitarismo avalia o ato humano como bom ou ruim, em  função 
das suas conseqüências. 0 critério aplicado para avaliar as  ações 
humanas é o da consideração da medida do prazer e da 
felicidade, ou de sua ausência, a dor. Uma  ação é boa, quando 
aumenta a quantidade de prazer ou de felicidade de um indivíduo 
ou de um grupo. Se, com a mesma, a quantidade de prazer ou 
de felicidade diminui, ela é ruim. Jeremy Bentham define, em 
1789, o emprego do principio da utilidade: 

Por principio de utilidade entende-se aquele principio que aprova ou 
desaprova qualquer ação, segundo a tendência que tem a aumentar ou 
a diminuir a felicidade da pessoa cujo interesse está em jogo, ou, o que 
é a mesma coisa em outros termos, segundo a tendência a promover ou 
a comprometer a referida felicidade. Digo qualquer ação, com o que 
tenciono dizer que isto vale não somente para qualquer  ação  de um 
indivíduo  particular, mas também de qualquer ato ou medida de 
governo.

6 

A regulamentação utilitarista das  ações  tem por fundamento 
a idéia de que experiências de prazer e de felicidade têm mais 
valor na vida, do que experiências nas quais o prazer e a felicidade 

5  Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785] trad. Fundamentação da  metafísica 
dos costumes. 

6  The Principle of Morals and Legislation, trad. para o português: Uma introdução aos 
princípios  da moral e da legislação [IPML], Os Pensadores. sac. Paulo : Abril, 1979, 
p. 4. 

54 



não se fazem presentes, ou, até mesmo, do que aquelas 
experiências acompanhadas de dor e de desprazer. Em 
decorrência dessa tese faz-se uma hierarquização das 
experiências e classificam-se as espécies de vida existentes, em 
função  da sua capacidade ou incapacidade de experimentar 
felicidade e prazer, hierarquizando-as também. No resultado final 
da aplicação do principio utilitarista aparecem divididos os seres 
entre: a) os que podem ou não sentir felicidade e, b) os que podem 
sentir menos ou mais prazer. Seguindo essa divisão, recebem a 
posição superior na escala hierárquica, os que podem mais que 
os demais sentir felicidade, que são aqueles também que podem 
sentir riais prazer. Os demais seres vivos, dada sua constituição 
neuro-fisiológica não destinada ao prazer, decretada 
unilateralmente por aqueles que se colocam no  nível  mais alto 
da hierarquia, ficam um ou mais degraus abaixo na mesma. 

Divididos os seres vivos a partir da sua eficiência em sentir 
dor e prazer, obtêm-se uma outra classificação: há os seres que 
são uma finalidade em si mesmos, e sua realização é a experiência 
do prazer, e há seres que, por não terem essa finalidade 
determinada em si mesmos, isto 6, por não poderem realizar a 
experiência da felicidade, devem servir de meio para que aqueles 
realizem mais completamente sua própria determinação. Nozick 
denomina essa ética, na qual certos  princípios  valem, somente 
se forem  favoráveis  aos interesses dos homens utilitaristas, de 
"kantianismo para os homens", dado que eles afirmam sua vida 
como a finalidade última da criação e a vida dos animais como 
meios de nutrição da vida humana, e "utilitarismo (às avessas) 
para os animais" 7  , dado que o valor de suas vidas é reconhecido 
ou não, dependendo de como sua capacidade para o prazer for 
confirmada ou não pelos cientistas, e, ainda, de quanto os 
cientistas decretam que sua dor e seu prazer podem ser 
experimentados e mensurados. Vivemos, então, numa dualidade 
ética. E isso, por si só, do ponto de vista ético que pretende ser 
racional e universal, é inadmissível.  Dependendo das criaturas 

Cf. AEU, p. 54. 

55 



envolvidas pelas nossas ações, nos orientamos por uma 
determinada ética ou por outra. 

Não parece a Nozick ser  tão fácil de decidir, do ponto de 
vista ético, se, por exemplo, "comer animais pelo simples prazer 
de degustá-los" é  moralmente mais justificável do que preservar 
suas vidas o seria; ou, ainda, se há uma quantidade "maior" de 
prazer no ato de comer a carne do animal, do que a quantidade 
de dor a ele infligida no ato de matá-lo; se "causar dor a outrem" 
ou "proporcionar-se prazer" são questões tão simples para o 
homem, como o faz parecer sua prática utilitarista cotidiana. 

A atitude ética decorrente e  implícita nessa prática , que 
faz uso do kantianismo, quando se trata de preservar o homem 
como um fim em si mesmo, e do utilitarismo, quando se trata de 
fazer uso da vida dos demais animais, se fosse levada a sério, 
acabaria por criar normas tais como: 

1) maximize a felicidade total de todos os seres vivos; 2) imponha 
rigorosas restrições indiretas ao que se pode fazer com seres humanos. 
Seres humanos não podem ser usados ou sacrificados em beneficio 
dos demais; animais podem ser usados ou sacrificados em beneficio de 
outras pessoas ou de animais apenas se esses beneficios forem maiores 
do que as perdas infligidas. 8  

Da  adoção  do Utilitarismo, quando se trata de usar os 
animais para complementar experiências de prazer e felicidade 
do homem, mas não quando se trata de fazer  valer o principio 
do prazer de modo absoluto, resulta numa espécie de fraude 
praticada pelo homem contra todas as demais espécies. 0 
Utilitarismo poderia vir a servir de modelo para regulamentar as 
relações dos homens entre si e desses com os animais, se negasse 
ao homem o direito de sacrificar animais, a não ser quando isso 
representasse um aumento de felicidade para todos os seres 
vivos9  

Ibid., p. 54-5. 

Ibid., p. 55. 

56 



Os Utilitaristas não levam, pois, seu próprio principio de 
regulamentar as ações, a partir da quantidade de dor ou de prazer 
que a elas se segue, As últimas conseqüências. Quando se trata 
de levar o principio a sério, para regular os atos dos homens em 
relação aos demais seres vivos, o utilitarismo apela para o 
antropocentrismo e resolve o problema hierarquizando os animais 
numa escala, segundo sua capacidade neurofisiológica de 
experimentar ou não dor, prazer e felicidade. A teoria utilitarista, 
escreve Nozick, 

orienta-nos para realizar um ato ou adotar uma  política  cuja soma é 
máxima.(...) Se animais têm menos capacidade para prazer, dor e 
felicidade do que os humanos, (...) eles  serão  fatores menos importantes 
nas decisões finais a serem tomadas. 1°  

Querer adotar uma atitude ética kantiana quando se trata 
de regulamentar as ações dos homens entre si, não permitindo 
que esses se apropriem uns dos outros, para realizar o que 
decidem ser o melhor para si mesmos, mas deixar de adotá-la, 
quando se trata de decidir sobre o tratamento a ser dispensado 
aos animais, é reforçar  a posição antropocêntrica, afirmada pelos 
filósofos que pregam a classificação hierárquica dos seres vivos. 
Com  isso assegura-se ao homem o direito absoluto de violência 
contra outros animais, quando se trata de nutrir e preservar seu 
próprio corpo e hábitos  historicamente  constituídos.  Em nome 
da melhor disposição neuro-fisiológica desse corpo para sentir 
prazer e dor, devem outros ser sacrificados. Isso garante a 
reprodução daqueles corpos eleitos como superiores e como 
finalidade última da criação. 

A Nozick incomoda principalmente o desprezo pelas outras 
formas de vida, expresso na posição antropocêntrica-utilitarista. 
Se o corpo de um ser vivo está capacitado para sentir prazer e 
dor, ele é considerado superior aos demais corpos não 
capacitados ou capacitados limitadamente para tal experiência. 
Elege-se o principio do prazer como principio supremo de 

1° Ibid., p. 56. 

57 



regulamentação das ações do homem em relação aos animais. 
Mas não se é coerente e conseqüente quando se elege, para 
regulamentar as ações dos homens entre si, o principio kantiano 
da dignidade, segundo o qual ninguém pode ser considerado 
como mero meio para que outro realize sua finalidade. Nozick 
pergunta-se, afinal, por que o homem não estende o principio 
kantiano a sua relação com os demais seres vivos? Por que não 
radicalizar o principio kantiano e, assim, respeitar todas as formas 
de vida, sem considerar e presumir que a nossa seja superior as 
demais? 

O  princípio  utilitarista pode ser usado perigosamente, 
contrariando com certeza a vontade moral dos seus seguidores, 
para justificar o extermínio  de vidas humanas que não  estão  em 
condições de sentir qualquer prazer ou felicidade. E certo que 
muitos milhares de seres humanos estão impossibilitados de sentir 
prazer e felicidade, seja por sofrerem de doenças  incuráveis,  seja 
por sofrerem catástrofes, seja por impedimentos de ordem 
psíquica.  Seria justo deixar de atender As outras necessidades 
desses seres humanos, só porque eles estão incapacitados para 
o prazer e a felicidade?" Se a capacidade para sentir prazer e 
dor é determinante, no momento de decidir matar ou não uma 
criatura, o utilitarismo cria dificuldades para responder 
pergunta: pode-se, então, matar uma criatura capaz de sentir 
dor e prazer, quando ela estiver dormindo, ou sob efeito 
anestésico? Parece que o sentido de uma vida continua a existir, 
mesmo quando o corpo vivo se encontra num estado no qual é 
impossível  experimentar a dor, o prazer e a felicidade 12  

0 que Nozick parece querer afirmar é o valor de todas as 
espécies de vida, em contrapartida ao principio utilitarista de 
valorizar "experiências de vida" . 13 E com base nisso que se deve 

Peter Singer constroi de modo minucioso e critico o quadro dos exemplos nos quais 
essas questões são experimentadas dolorosamente. Ele aponta os limites do utilitarismo 
no tratamento dispensado as mesmas. (Cf. Practical Ethics, cap. 3-5.) 

12  Robert Nozick, AEU, p. 57. 

13  Cf. AEU, p. 59-60. 

58 



restringir as  ações das pessoas em relação  à sua própria espécie, 
ou à dos outros seres vivos. Não é porque, numa determinada 
espécie, determinadas "experiências" se processam, que essa 
espécie deve ser classificada como superior às demais. Contra o 
"especiezismo" 14  típico  do antropocentrismo, Nozick defende o 
valor das formas de vida, sem hierarquizá-las e  subordiná-las 
umas às outras. 

...Precisamos meramente notar a complexidade da questão daquilo 
que importa para pessoas, que não suas experiências. Até que 
encontremos uma resposta satisfatória e verifiquemos que ela também 
não se aplica a animais, não podemos sensatamente alegar que apenas 
as experiências sentidas pelos animais limitam o que podemos fazer 
com eles. 15  

Para avaliarmos nossa disposição em aceitar o utilitarismo, 
Nozick sugere que experimentemos classificar as criaturas em 
três grupos distintos, atribuindo a cada uma delas um status 
especifico, em relação ao seu direito de fazer ou não uso das 
demais criaturas para beneficiar-se: 

Status 1: 0 ser não pode ser sacrificado, prejudicado, etc., em beneficio 
de qualquer outro organismo. Status 2: 0 ser pode ser sacrificado, 
prejudicado, etc., apenas em beneficio de seres mais altos na escala, 
mas não em beneficio de seres que estiverem no mesmo  nível.  Status 3: 
0 ser pode ser sacrificado, prejudicado, etc., em beneficio de outros 
seres que estiverem no mesmo  nível  ou em  níveis  mais altos da escala. 16  

As criaturas da espécie Homo sapiens praticam essa 
discriminação, pois se auto-definem como criaturas do status 2. 17  
Não permitem que suas vidas sejam sacrificadas em favor dos 
seres do status 3, mas admitem que seres do status 1 possam fazer 
uso da sua vida como lhes convêm, mesmo que não possamos 

14  Expressão consagrada por Peter Singer para designar a  presunção  de que a espécie 
humana, por considerar-se superior a todas as demais, as explora, manipula, 
extermina, transformando-se, assim, na dona das demais criaturas e colocando-as 
todas ao seu  serviço,  sem nenhuma consideração pela sua dignidade. 

15  AEU, p. 60. 

16  Ibid., p. 61. 

17  Ibid., p. 63. 

59 



entender suas razões. Mas, admitida a hipótese de que seres 
superiores em inteligência e esperteza efetivamente existissem e 
atuassem segundo esse mesmo principio, aceitaria o homem ser 
sacrificado, em  função  das finalidades que aquelas existências 
pudessem definir para si mesmas? 

Por que o fato de um ser demonstrar ser muito sabido, possuir capacidade 
de  previsão  ou um Q. I. acima de certo patamar, constitui razão para 
limitar especialmente a maneira como o tratamos? Seres ainda mais 
inteligentes do que nós teriam o direito de não se limitar no que nos 
interessa? 18  

Queremos garantir o status 2 para nós mesmos, mas, de 
fato, nos comportamos como aqueles seres do status 1, pois 
acreditamos sinceramente que somos nós esses seres dotados de 
habilidades extraordinárias, que justificam seu dorninio sobre todas 
as coisas que os cercam. 

Conclusão  

A superioridade do homem, ou da sua forma de vida, não 
se dá pela sua capacidade de matar outros animais para 
alimentar-se da sua carne, embora essa possibilidade não lhe 
seja negada pela sua constituição natural. Mas o homem possui 
também outras  determinações naturais, cujo impulso ele controla 
sistematicamente, como pressuposto de afirmar-se com base, 
também, na autodeterminação e liberdade, e não apenas na 
constituição natural que lhe é dada pela espécie. A superioridade 
da espécie de vida, da qual o homem compartilha, também não 
se define por sua capacidade neuro-fisiológica de sentir dor, prazer 
e felicidade. Alias, essa tese torna-se perigosa, no momento de 
decidirmos qual deve ser nossa atitude em relação  aqueles  que 
não podem experimentar prazer e felicidade, mesmo pertencendo 

espécie de vida humana. Constata-se, ainda, que a maior parte 
das horas e dias vividos pela criatura humana não lhe propiciam 
nem prazer nem felicidade, mas uma série de outras experiências, 

18  Ibid.. 

60 



que são constitutivas da sua realização e vida digna, tais como 
sua habilidade de fazer escolhas com autonomia, de colocar-se 
a si mesmo limites e restrições, de fazer contratos, de colocar-se 
a serviço de outros para ajudá-los em situações ou contextos 
nada prazeirosos. 

Da reflexão provocada por Nozick através das suas criticas 
ao utilitarismo, poder-se-ia propor uma ética baseada na 
convicção, sem a qual, diga-se de passagem, o homem parece 
não poder suportar nem suas dores, nem qualquer restrição As 
suas ações, de que a forma de vida humana tem especificidades 
que a dignificam acima das demais formas de vida, sim, mas 
essa especificidade não se reduz A sua habilidade em pôr fim A 
vida das demais espécies. A especificidade da vida humana que 
a torna tão digna de admiração é a de poder 

... formular pianos a longo prazo para sua vida, de considerar e decidir 
na base de  princípios  abstratos, (...) não sendo joguete de  estímulos 
imediatos, (de poder) limitar sua própria conduta de acordo com alguns 
princípios  ou idéias que tem do que uma vida correta é para si e para os 
demais ... 19 . 

Em nenhuma dessas habilidades, típicas da natureza 
humana, tida como racional e moral, cabe pensar que se incluiria, 
ainda, a habilidade de matar os outros animais, como constitutiva 
da sua natureza. É oportuno, então redefinir a atitude do homem 
frente a todas as demais espécies de vida, das quais ele não 
compartilha. Se, conforme o afirma a tradição contratualista, o 
principio de reciprocidade, fundamental aos contratados entre 
os iguais não pode ser aplicado para regulamentar a relação dos 
homens para com os animais, parece razoável que o homem 
adote não o contrato, mas outras formas de autorestrição A sua 
ação,  já que ele se declara tão criativo e superior em suas 
capacidades. Por que, então, não seria  possível  adotar, em relação 
aos seres que não compartilham da nossa espécie de vida, a 
atitude de considerá-los como uma finalidade em si mesmos e 
não como nossos escravos, sobre os quais  teríamos  presumida e 

19  Ibid., p. 64. 

61 



falsamente o direito absoluto de vida e de morte? Por que não é 
possível  assegurar a idéia da própria superioridade, se é que ela 
é tão fundamental para assegurar o equilíbrio  emocional dos 
humanos, afirmando que essa se expressa no modo como 
descobrimos a nutrição e a preservação da nossa espécie de 
vida, sem ferir e exterminar quaisquer  indivíduos  das outras 
espécies? Essa atitude é possível. Uma ética assim concebida 
não tira do homem sua dignidade. Pelo contrario, ele se torna 
ainda mais digno, pois prova ser capaz de viver, sem impedir os 
outros de o fazerem. Nisso está sua superioridade: na aplicação 
objetiva do "principio da responsabilidade" 20  perante a vida, na 
extensão do principio kantiano, de respeito aos demais seres como 
realizadores de uma finalidade em si mesmos e para si mesmos, 
e não como meros meios de realização da nossa  própria  felicidade 
e finalidade. 

2° Hans Jonas propõe uma ética da responsabilidade a ser assumida pelo homem, em 
relação a todos os ecosistemas e culturas, como contrapartida à  ética antropocentrista 
utilitarista tradicional. (Ver Das Prinzip Verantwortung [0 Principio da 
responsabilidade], Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M., 1987). 

62 


