
Escola de Frankfurt: 
Uma Superação do 

Materialismo Histórico'? 
Selvino Jose Assmann* 

Quem fala de "superação", obviamente toma em conta o que 
pretente superar... E o caso da corrente de pensamento conhecida 
sob o nome genérico de "Escola de Frankfurt" ou de "Teoria Critica 
da Sociedade". Sem historiar este movimento de idéias e sem ter na 
devida consideração as suas diversas fases e a variedade da temá-
fica abordada, lembre-se contudo que a Escola nasceu na Alema-
nha anterior à Segunda Guerra (mais ou menos em 1924) e que suas 
figuras exponenciais foram os  filósofos  Max Horkheimer (1895- 
1973), Herbert Marcuse (1898-1979) e Theodor Wiesengrund Adorno 
(1903-1969), o psicanalista Erich Fromm (1900-1980), o economista 
Friedrich Pollock (1894-1970), além de Karl Wittfogel, autor da im-
portante e discutida obra Oriental Despotism (1963), e de, pelo 
menos parcialmente, Walter Benjamin (1892-1940) e Ju- rge Habermas. 
Recorde-se  também  a politáloga, bastante conhecida dos estudi-

osos brasileiros, Hannah Arendt (1906-1975), que participou de 
parte dos debates promovidos pelo histitut fUr Sozial-forschung de 
Frankfurt. Para se ter, de antemão, uma idéia das preocupações do 
grupo de intelectuais  alemães, diga-se também que o Instituto de 
Pesquisas Sociais surgiu com apoio nas criticas que Giõrgy Lukács 
(1885-1971) e Karl Korsch (1886-1961) faziam  à  pretensa cientifici-
dade do materialismo dialético. Tanto  Historia  e Consciência de 
Classe, quanto Marxismo e filosofia datam de 1923. Por outro lado, 
o fato de se reunirem filósofos, sociólogos, economistas, politó-
logos, psicanalistas representa não só o enorme leque de aspectos 
estudados pela Escola, mas também um exemplo de interdiscipli-
naridade, hoje  tão urgente em nosso meio intelectual brasileiro, e 

" Professor do Departamento de Filosofia, Doutor em Filosofia pela F'ontificia 
Università Lateranense de Roma. 

19 



uma tentativa importante e recente no sentido de repensar, critica e 

sob diversos ângulos, a totalidade denominada sociedade. 

Em termos gerais, os intelectuais  alemães  de esquerda viram-

se postos diante de um dilema no confronto com o socialismo. O 

sucesso da Revolução Russa e o fracasso das tentativas revolucio-

nárias na Europa Ocidental deixaram duas opções: ou apoiar os 
socialistas moderados (República de Weimar — 1919-1933), ou 
aceitar a liderança de Moscou. Entre as duas, vislumbrava-se uma 
terceira via, a de examinar criticamente os fundamentos da teoria 

marxista, com o objetivo de a tornar  exeqüível em países que esta-

vam enveredando para o totalitarismo nazi-fascista. Como se sabe, 

não foi  possível evitá-lo, apesar das esperanças depositadas na 

sublevação dos  operários atingidos pela grande crise e pela infla-

ção. 
Em breve, foi neste contexto sócio-econômico-politico euro-

pe.0 que nasceu a Teoria Critica — oposta à Teoria Tradicional — 
como luta contra os sistemas filosóficos fechados, usanda um 
método dialético na análise de uma totalidade, a dos fenômenos 
sociais. Para a Escola, todos os absolutos, as teorias da identidade, 
são suspeitas; e assim também, todas as filosofias  da história  que já 
sabem o futuro, um futuro com  justiça e liberdade perfeitas, são 
inaceitáveis. "Na história — afirma Horkheimer ela (a justiça 
perfeita) nunca poderá ser realizada plenamente; porque, mesmo 
que um dia uma sociedade melhor vier substituir a atual desordem e 
desenvolver-se, a miséria passada não será compensada, nem será 
superada a necessidade na natureza circunstantes" (1). 

A tarefa da Teoria Critica consiste em ser "teoria do processo 
histórico da época contemporânea". Dado que a situação já não era 
a mesma do tempo de Marx e Engels, também o marxismo, tido por 
"indispensável para compreender a dinâmica social, já não basta 
para explicar o desenvolvimento interno e a relação com o externo 
das nações" (2). Sendo assim, o marxismo deve ser rejeitado em 
sua dog maticidade. No mesmo sentido vai a afirmação dum critico 
contemporâneo: a Teoria Critica — diz Oskar Negt é "a forma da 
teoria marxista cujo conteúdo de experiências é o fascismo, ou 

seja, a  recaída  da civilização avançada na barbárie" (3). Diante 
desta barbárie, e, posteriormente, diante da relutância do capita-
lismo em deixar transpirar debilidade e em alimentar esperanças de 

20 



uma sua destruição imediata — os membros da Escola constatam-
no também durante a permanência nos Estados Unidos, antes de 
retornarem, por volta de 1950, à Alemanha Federal —, os pensado-
res em questão sempre manifestaram desconfiança na possibili-
dade fácil de passos significativos em direção a uma sociedade 
mais justa. Ademais, conforme observa Horkheimer, "quanta maior 
a justiça, tanto menor a liberdade" (4). Tendo presente o que ocor-
ria na Rússia e no bloco soviético, e a "integração" do proletariado 
na dinâmica do recente capitalismo ocidental, o pessimismo parece 
ter aumentado nas últimas obras da Escola. Confirma-o uma decla-
ração, de matriz schopenhaueriana, do Autor apenas citado: "0 
terror com que se realiza a corrida ao mundo racionalizado, auto-
matizado, administrado, inclusive as revoltas de oficiais ou as infil-
trações em !Daises que são objeto de controvérsia e as relativas 
contramedidas, entra na luta entre os blocos do tempo do nivela-
mento técnico internacional. A época tende A liquidação de tudo 
que era ligado à autonomia, mesmo relativa, do  indivíduo...  No 
movimento da sociedade, a afirmação de um costuma ser paga 
com o envilecimento dos outros; a regulamentação central da 
vida, a administração que programa todo pormenor, a assim cha-
mada racionalidade rigorosa, resulta ser um comportamento hist6- 
rico". Neste contexto, "proteger a limitada, efêmera liberdade do 
indivíduo,  na consciência da ameaça crescente que pesa sobre a 
mesma, conservá-la e, na medida do  possível, ampliá-la, é uma 
tarefa bem mais urgente do que negá-la abstratamente ou põ-la em 
risco com ações sem perspectiva" (5). Dai que se pode compreen-
der não só o convite de Benjamin a procurar redenção na volta 
tradição sacra e messiânica (6), mas também o lamento de 
Horkheimer, porque se perdeu "a função social  importantíssima" 
da  religião,  com sua doutrina do pecado original, do céu e do 
inferno (7). A crise da religião e da teologia aparece assim como um 
dos sinais de totalitarismo, e nada melhor do que lutar para manter as 
confissões religiosas, não como dogmas, mas como expressões de 
um desejo: "que o que acontece neste mundo, a injustiça e o horror, 
não sejam o momento derradeiro, que exista algo diverso... Deve-
mos ser unidos na consciência de sermos seres finitos" (8). 

Com estas observações, talvez seja mais fácil discernir o signi-
ficado de uma "teoria critica" da sociedade  contemporânea.  Ape- 

21 



sar da relutância  à  sistematização, o que corresponde a uma efetiva 

fragmentariedade das obras publicadas, é possível  desvelar uma 

filosofia da história frankfurtiana, que, ao mesmo tempo, se propõe 
rejeitar a visão historicista e fenomenológico-existencial, além do 

positivismo, e superar, pelo menos parcialmente, o materialismo 
histórico dogmático. 

1. A INTERPRETAÇÃO DA HISTÓRIA 

Horkheimer, ao qual se restringe quase exclusivamente o pre-
sente diagnóstico critico-filosófico, pensa que não se pode partir de 

Kant nem de Heidegger, mas só de Hegel, a fim de descrever a 

relação entre a história e a psicologia (9). Nem Kant nem Heidegger 
toma a sério, quanto Hegel, a concordância entre a história empi-
rica e a filosofia da história, entre a pesquisa cientifico-empírica e a 

especulativa. E s6 assim de fato se pode conhecer "a estrutura 

dinâmica unitária que está a base da confusa multiplicidade do 

acontecer"(10). Hegel tem razão em construir uma filosofia da his-

tória partindo dos interesses imediatos, das paixões dos  indivíduos,  
os quais, por sua vez, escondem a atividade objetiva do Weltgeist 

(espirito universal), da Idéia, que se encarna e age astutamente nos 

povos (Volksgeist); contudo, ele segundo Horkheimer menos-
preza a estrutura psíquica dos  indivíduos e das coletividades, pois 
não acredita que se possa compreendê-la a partir da psicologia. 
Nisto Hegel deixa de concordar com o Iluminismo ocidental, en-
quanto não admite que a história seja exclusivamente atividade 
humana, mas esplendor da Idéia, conhecimento imanente de Deus 
11 

Horkheimer insiste em que, após a  ruína  do sistema hegeliano, 
voltou a impor-se a visão liberal da realidade, visão intrinsecamente 
psicológica e individualista -- a história é feita pelos  indivíduos  
como tais — e, portanto, contraria a "teoria das estruturas dinâmi-
cas que domina o curso da história" (12). E ai surgem Marx e 

Engels, que retomaram Hegel, reformando a dialética em sentido 
materialista. "Eles apropriaram-se da convicção hegeliana segun-
do a qual, existem, no desenvolvimento histórico, estruturas  dinâ-

micas e tendências supraindividuais, mas rejeitaram a fé numa 
for-pa espiritual autônoma que opera na história. Segundo eles, não 

22 



existe, na base da história, nem vem a expressar-sena historia, nada 
que possa ser entendido como sentido universal, como força unitá-
ria, razão motriz, telos imanente" (13). Embora nem Marx tenha 
aderido a uma "teoria psicologista da história", contudo, segundo 
Horkheimer, enunciou uma "teoria correta", que "6 resultado do 
estudo de homens vivendo sob condições determinadas e man-
tendo sua existência com a ajuda de determinados instrumentos. A 
legalidade que se trata de descobrir na historia não é nem um 
construto a priori nem um registro de fatos por parte dum sujeito 
gnoseológico supostamente independente, mas 6, pelo contrário, 
produto de um pensamento envolvido na práxis  histórica,  como 
reflexão da estrutura dinâmica da historia"(14). 

Mediante estas repetidas  transcrições  verifica-se que Horkhei-
mer assina de bom grado a interpretação marxista, mas imediata-
mente alerta para um perigo, capaz de ofuscar "a passagem da me-
tafisica para a teoria cientifica" (15), efetuada pelo materialism() 
histórico: "se o conflito entre as forças humanas em desenvolvi-
mento e a estrutura social, que se revela neste sentido principio 
motor da história, vem usado como esquema universal, substituin-
do as pesquisas concretas, ou é erigido como for -pa dominante que 
determina necessariamente o futuro, a concepção da história que 
apenas indicamos pode transformar-se em  metafísica  dogmática 
intolerante" (16). E  "metafísica  dogmática intolerante" seria, 
segundo Marcuse, o marxismo distorcido que passasse a sustentar 
a "inexorável necessidade" inerente ao desenvolvimento do capi-
talismo, também no caso da transformação social em direção ao 
socialismo. Afinal, "não é licito impor a estrutura dialética da pré-
história à futura história da humanidade" (17). Não se pode con-
fundir a teoria marxista com urn determinismo fatalista. Quer-se 
superar o marxismo ou "salvá-lo", não obstante as suas fraque-
zas? Para quo se evite entrar num  período  do barbárie, mesmo em 
nome da revolução socialista, deve-se manter viva a convicção de 
que "a realização da liberdade e da razão requer a livre racionali-
dade dos que a levam a cabo" (18). Para citar outra figura da Escola, 
recordem-se as duras criticas de Adorno (e Horkheimer) contra 
toda construção da história universal "em função de categorias 
como liberdade e justiça". Segundo eles, tanto o cristianismo, 
quanto o idealismo e o materialismo, embora contenham em si 

2 3  



também a verdade, embora façam o bem, são, contudo, responsá-
veis pelo mal que se fez em nome deles. À medida que se tornaram 
"potências históricas organizadas", desempenharam "um papel san 
gainoso na história real da humanidade". Neste sentido, "a história 
como objeto de uma teoria unitária, como algo construivel, não é o 
bem, mas— precisamente— o horror", e o verdadeiro pensamento 
s6 pode ser o negativo, pois a  esperança  de um mundo melhor deve 
fundar-se não na ilusão de que possa ser  alcançado, mas, pelo 
contrário, na "falta de respeito para com aquilo que em meio ao 
sofrimento universal — aparece fundado tão solidamente" (19). 

Desde o inicio, portanto, a Escola de Frankfurt enfrenta de 
maneira muito critica a interpretação materialista da história. Esta é 
aceita à medida que fornece "o esqueleto", a ossatura da história 
que nos interessa" (20), à medida que "os conceitos da teoria eco-
n6mica da  história. . . buscam espelhar a dinâmica histórica na sua 
forma mais determinada  possível, mas não pretendem dar uma 
visão conclusiva e definitiva da totalidade . . ." (21). Portanto, se a 
teoria marxista quer exclusivizar o fator econômico, menosprezan-
do a relação entre psicologia e história, merece ser recusada. Não 
basta a economia, mas se necessita da psicologia, para compreen-
der "em que sentido a estrutura moral, que foi própria dos membros 
das diversas classes sociais no  período histórico transcorrido, é 
mantida ou então transformada" (22). Se o materialismo justa-
mente introduziu a teoria econômica da sociedade e da história 
com o objetivo de compreender a sociedade atual e de  realizar o 
ideal de um mundo melhor, como tal é teoria critica, e não metaff-
sica, por ter consciência "da insuprimivel tensão entre conceito e 
objeto" (23), ou seja, sabe que todo conhecimento é histórico e não 
definitivo. Mas se quiser— como o quer Engels — ser materialismo 
e materialismo dialético, e se quiser fazer da sua uma interpretação 
de toda a história, se quiser como quer privilegiar  os fatores 
econômicos, se — conforme sustenta Adorno — quiser traduzir 
"até o pecado originário da humanidade, a sua história  originária, 
na economia politica" (24), então urge deduzir que Marx e Engels 
divinizaram a história tanto quanto o não-ateu Hegel. Se não bas-
tasse, ai estariam acontecimentos do século XX que ferem mortal-
mente "a idéia da totalidade  histórica como totalidade dotada de 
necessidade econômica calculável" (25). Também por tudo isso é 

24 



que se deve levar a sério "a crise do marxismo", que não foi sim-
plesmente inventada por seus eternos "inimigos burgueses" nem 
por marxistas frustrados ou ávidos de revisionismo. Quem sabe 
seja a crise até um sinal da historicidade da análise marxiana, e, por 
isso mesmo, do seu valor histórico, e um convite para, a partir do 
marxismo superando-o. não parar na  fundação  da teoria e da práxis 
transformadora da sociedade. 

Dado que "urna teoria isolada e conclusiva da realidade é fran-
camente impensável", porque não existe "um enigma eterno do 
mundo, um arcano do mundo que o pensamento teria a missão de 
desvelar uma vez por todas - (26), ou, conforme observação de 
Adorno, porque "o Todo é o falso" (Das Ganze ist das Umwahre) 
(27), não é suVentável uma teoria materialista dogmática. E pelas 
razões já aduzidas, não é a luta de classes o motor da história. Se 
muito, ela é o motor da era burguesa da história ocidental, o motor 
da história do capitalismo, ou até mesmo da história européia (28), 
da história enquanto comandada e vista exclusivamente pelos 
europeus, embora já então, como em toda a história, devem ser 
tomados em consideração, além das condições econômicas e das 
relações de classe, os fatores  psíquicos coletivos e individuais. Não 
sem motivo, Horkheimer vê "a eclipse da razão" em nosso tempo 
espelhada na "crise do  indivíduo', e para esta crise contribuiu 
também a classe operária, que no processo capitalista passou a 
desenvolver uma  função  ativa, e não passiva, enquanto se integrou 
no sistema; no fundo, os  operários já não discutem "as regras do 
jogo", mas "tendem a modelar suas idéias segundo a ideologia dos 
próprios patrões" (29). Tal atitude psíquica do proletariado colabo-
rou, pelo menos em parte, para a instalação do Estado autoritário 
contemporâneo, o qual está presente tanto nos  países socialistas. 
quanto no mundo ocidental em que tudo leva a favorecer o capita-
lismo de Estado (30). Nesta situação, que se baseia na  crença  de 
que "a história mundial segue o seu curso lógico", obviamente não 
há  saída previsível,  a não ser que se rompa tal lógica (31). 

Tudo isso equivale, por outras palavras, a negar que a luta de 
classes seja o motor da história. Não é através dela que se poderá 
compreender a situação contemporânea sustentam os pensa-
doresfrankfurtianos.A história humana é muito mais  compreensível 
(e transformável) assumindo outro  parâmetro: o da relação dialé-
tica entre homem e natureza. 

25 



2. A relação homem natureza 

Segundo Horkheimer, "a razão nunca guiou a realidade so-
cial" (32), e hoje ela tem valor apenas instrumental, por ser meio 
para domar os "omens e a natureza. Dada a fundamentalidade da 
relação homem-natureza, "a insensibilidade do homem moderno 
diante da natureza é só uma variante da atitude pragmática carac-
terística de toda a civilização ocidental", desde o capador até o 
tecnocrata atual, no qual "o princípio do domínio do homem sobre 
a natureza se tornou o ídolo  ao qual tudo é sacrificado". Neste 
sentido, a história não pode ser compreendida sem que se atribua a 
primazia à relação apenas citada. Sem tal relação, seria incom-
preensível aquela entre homem e homem. A respeito disso, Hork-
heimer sustenta: "a história do  esforço  do homem por sujeitar a 
natureza é também a história da sujeição do homem por parte do 
homem: na evolução do conceito do Eu reflete-se esta  dúplice 
história" (33). Portanto, a história é um processo dialético envol-
vendo homem (espirito) e natureza, inseparável como o são sujeito 
e objeto, embora não se possam confundir homem e sujeito. 

Não se trata, para a Teoria Critica, de absolutizar a natureza, 
mas de curar "a  doença  da  razão",  cuja origem reside na "necessi-
dade humana de dominar a natureza", humana e extra-humana, 
necessidade que transformou a natureza em puro objeto, enquanto 
já não se distinguem nela os trapos do próprio sujeito que se 
objetiva. "A escravidão da natureza traduzir-se-á em escravidão do 
homem e vice-versa, enquanto o homem não souber compreender 
a sua  própria razão e o processo com que criou e mantém ainda 
hoje em vida o antagonismo que  ameaça  destrui-lo" (34). Não se 
trata de afirmar nem a supremacia do espirito, nem a da natureza. 
Tanto uma como outra (espiritualismo e naturalismo), aliás, são 
sempre soberania do espirito, pois é também o espirito a conceber a 
soberania da natureza; trata-se sim de reconciliar o homem com a 
natureza, o que, além de comportar a superação da dicotomia entre 
ciências humanas e naturais, lembra o Althusser intérprete do mar-
xismo. De fato, se este fala de uma "história sem sujeito", algo 
semelhante deve-se dizer sobre a concepção da história defendida 
pela Teoria Critica (35). Transferindo o papel desempenhado pela 
luta de classes para a luta entre o homem e a natureza, já não é só o 

26 



homem que faz a historia. Enquanto não houver a reconciliação 
entre homem e natureza, a historia sera (foi e é ainda) de caráter 
histórico-natural. Di-lo Adorno, criticando a filosofia da história 
hegeliana e recordando a idéia de natureza de Marx: há historia da 

natureza (reino da necessidade) e história da humanidade (reino da 

liberdade), mas ambas são incindiveis e condicionam-se reciproca-
mente. Por isso, a contraposição entre natureza e história é falsa 
quando quer mascarar a naturalidade da história. A tarefa do pen-

samento consiste, segundo Adorno, em "Ver toda a natureza e tudo 

o que se instala como tal, como história, e toda a história como 

natureza, compreender o ser histórico na sua determinação  histó-

rica  exterior, la onde é mais histórico, como um ser natural, ou 

então compreender a natureza, la onde aparentemente se obstina 
mais profundamente como natureza, como um ser histórico – (36) 
Enquanto existirem leis naturais, não haverá historia sem natureza. 

3. 0 HOMEM FAZ A HISTÓRIA? 

Natureza e espírito são  inseparáveis  enquanto não se comple-
tar a tarefa transitória e histórica da concepção materialista da 
história, enquanto não se instaurar o reino da liberdade e for abo-
lida toda necessidade. 0 que a Teoria Critica sublinha é que a 
realização da história segundo Marx coincide com a filosofia da 
história segundo Kant: a autêntica história humana só começará no 
momento em que se realizar o ideal iluminista de o homem servir-se 

da própria inteligência (37). Enquanto a consciência não coincidir 
com o ser, enquanto o homem estiver submetido também  à  legali-
dade natural — ou, o que é o mesmo, enquanto o homem não 
realizar perfeitamente a sua natureza — o homem não faz sozinho a 
história. Só depois de superar este estado imperfeito, os cidadãos 

poderão agir secundum rationem. Por enquanto, nada resta a não 
ser "uma tentativa grifo nosso filosófica de construir a história 
universal segundo um  desígnio  da natureza, em vista grifo também 
nosso — da perfeita união civil n-a espécie humana... meio eficaz 
para apressar este fim da natureza" (38). Deixemos, porém, ex-

pressa uma dúvida impelente: por enquanto só resta a tentativa de o 
homem fazer a história, ou é só disso que o homem é  capaz? 

27  



Que se trata de realizar o ideal iluminista, confirma-o o conceito 
de iluminismo expresso por Adorno e Horkheimer. Em Dialética do 
Ilurninismo, apresentando Kant, Sade e Nietzsche como os "infle-
xíveis executores do iluminismo" (39), os autores  estão  precisa-
mente preocupados com a  "autodestruição  incessante do ilumi-
nismo", como "a regressão do iluminismo à mitologia" (40). Com 
efeito, à medida que se julga já realizado, "o iluminismo é totali-
tário" (41), e como tal recai no mito, donde queria deixando de 
ser narração de coisas acontecidas e tornando-se doutrina, pro-
cesso já decidido antecipadamente, o iluminismo não consegue 
evitar a autodestruição. 'Para salvá-lo da mesma, deve-se manter 
sempre viva a sua meta: "tirar dos homens o medo e... torná-los 
patrões" 

A mentalidade que concebe o homem como único e absoluto 
patrão do mundo e que remonta aos primeiros capítulos do Gêne-
sis, conforme o reconhece Horkheimer (42), foi posta em perigo nos 
tempos modernos com a formulação da nova concepção do mundo 
natural. A partir da mesma, a possibilidade e o direito de dominar a 
natureza (Bacon e Galileu...) logo se demonstraram concomitan-
tes ã possibilidade e ao direito de o homem dominar o homem. Sinal 
mais evidente disso é a filosofia da história de Maquiavel, que 
reconheceu possível uma ciência da  política  segundo o modelo da 
física e da psicologia modernas (43). Que a concepção do pensador 
italiano põe em risco o ideal iluminista, demonstra-o, segundo 
Horkheimer, a errônea separação a-dialética entre natureza e homem. 
Dado que o antagonismo entre Eu e natureza "resume a história da 
nossa civilização (44), "com as relações reais revolucionam-se não 
só as instituições práticas, as formas de governo, as leis, mas se 
modifica também a natureza humana" (45). Não existe uma natureza 
humana imutável e imutada, assim como não existe, ao contrário, 
uma  natureza humana radicalmente diversa. Tanto num caso como 
no outro, deve-se renunciar a compreender a história. Não só o 
homem depende da natureza, mas também esta depende do homem 
sob dois aspectos: em primeiro lugar, no processo de desenvolvi-
mento da humanidade, a natureza é continuamente transformada 
pelo curso da civilização; em segundo lugar, os elementos concei-
tuais mesmos, .através dos quais damos um conteúdo ao termo 
'natureza', dependem da época na qual a humanidade se encon- 

2 8 



tra" (46). Dito doutro modo, .a natureza transforma-se com o homem 
e vice-versa, e o próprio conceito de "domínio da natureza" já inclui 
em si o conceito de  "domínio  sobre o homem". Tanto o naturalismo 
quanto o espiritualismo são, por isso, a expressão dum domínio, a 
justificação dum poder sobre a natureza e sobre o homem. E aqui 
insista-se numa pergunta que envolve toda a filosofia, o seu signifi-
cado social: foi a filosofia, desde Tales de Mileto até hoje, algo mais 
do que ideologia, do que justificação a posteriori — "pássaro de 
Minerva", dirá Hegel — do status quo? 

Depois de Maquiavel, aparece Hobbes, que, assimilando o ho-
mem à natureza, transforma ambos em objeto; não só: enquanto 
para Maquiavel o homem era de alguma forma imutável, para Hobbes 
homem e natureza são máquinas, funcionam à base de leis mecâni-
cas. E que, segundo Horkheimer, por primeiro criticou Descartes 
em sua tentativa de pôr o conhecimento ao serviço dos meios de 
produção dominantes e de impor o pensamento matemático como 
"verdadeira manifestação essencial do homem", foi Vico. Foi ele o 
primeiro a compreender que a atividade humana era a chave para 
entender o desenvolvimento histórico — verum et factum convertun-
tur; compreendeu também que práxis e domínio da natureza não 
são a mesma coisa. "Se o problema é discernir na história as leis 
cujo conhecimento pode servir a tal realização, então Vico, este 
filósofo que por primeiro propendeu para a 'explicação do sentido' 
da história, foi um espirito precursor" (47). 

4. A TAREFA DAS  "CIÊNCIAS  HUMANAS" 

Através deste conceito de iluminismo, a Teoria Critica mostra 
quanto se separa da práxis marxista e quanto tende a formular uma 
filosofia da história cuja base é a convicção de que o motor de tudo 
é a relação homem-natureza e de que tudo, no fundo, conduz 
realização de fin itiva de Vernunft. Se a ligação do socialismo com a 
luta de classes está superada (48), contudo persiste para a Escola 

• de Frankfurt a idéia marxista de que a filosofia existirá enquanto 
não for completada a destruição do antagonismo entre homem e 
natureza (49). Enquanto a história estiver no estado atual, haverá, 
portanto, "teoria critica", com a missão precipua de denunciartudo 
o que mutila o homem. 

29 



Além do Adorno aforistico de Minima Moralia, que previne 

contra e ingênua esperança de que no final chegará a felicidade 
com a redenção, também Horkheimer o faz, cabendo precisamente 

filosofia a incumbência de manter viva a confiança do homem e no 

homem. Isto é  possível  só com o pensamento critico-negativo; as 
assim chamadas filosofias construtivas falta esta confiança...; para 
elas, a ação representa a atuação do nosso destino eterno" (50). 
Parece que, de acordo com os últimos escritos, a Escola está con-
vencida de que a filosofia é imprescindível  em nosso tempo, para 
denunciar continuamente: "a denúncia do que vem comumente 
chamado razão é o maior serviço que a razão possa prestar a 
humanidade" (51). Mas a denúncia é limitada sem o ingrediente 
utópico, embora isto não equivalha a encontrar um sentido último, 
nem que a história tenha alguma razão  à  qual nos devemos dobrar. 
"Que a história tenha realizado uma sociedade melhor a partir de 
uma menos boa, que no seu decurso ela possa realizar uma melhor 
ainda, é um dado de fato; que a via da história nos leva aos sofrimen-
tos e a miséria dos homens 6, porém, outro dado de fato. Entre estes 
dois dados de fato, há toda uma série de conexões explicativas, mas 
não um sentido que constitua uma justificação" (52). 

Se é impossível  determinar a priori a sociedade justa, se resta 
pelo menos, à filosofia a tarefa da negação e quando ela foi mais 
do que a briga entre a necessidade de totalizar, sugerida pela 

urgência de sobreviver, e a honesta admissão/destruição de duvidar, 
mais do que o conflito entre verdade e ceticismo? com isso não só 
se salva a filosofia — o que nem interessa em si mesmo! —, mas 
sobretudo se mantém viva a razão, o homem mesmo. Quem não é 
capaz de suportar a contradição não só não deve pôr as  mãos  sobre 
a filosofia (53), mas nem sequer parece merecer a vida. Quem esta 
satisfeito com o presente, que futuro poderá ter? E se não se pode 
definir a filosofia, pelo menos continuar tendo "fé na filosofia signi-
fica não permitir ao medo de diminuir a nossa capacidade de pen-
sar" (54). Se o iluminismo for divulgado entre as massas confor-
me desejava Nietzsche — cada vez mais pessoas  poderão  "ser 
pessimistas em teoria e otimistas na prática", ou seja, apesar de 
tudo, se procurará realizar o que se considera bom e verdadeiro 
(55). Pelo menos isso, em sua ambigüidade, num  equilíbrio difícil  
entre teoria e pratica, entre materialismo e idealismo, ensina ao 

30 



nosso tempo a Escola de Frankfurt. Se acaso isto não agradasse, 
ela pelo menos foi e é exemplo de engajamento e trabalho filosó-
fico-cientifico interdisciplinar, e a interdisciplinaridade, inegavel-
mente, contribui para corroborar a dignidade e o valor das "ciên-
cias humanas" e da filosofia na compreensão do  próprio  tempo. 
Aliás, esta colaboração critica faz muita falta na América Latina, no 
Brasil, sobretudo quando, e onde, ainda se procura teimar, emocio-
nalmente, em favor da superioridade desta ou daquela "ciência 
humana". Enquanto se "brigar" apenas pela sobrevivência do filó-
sofo como filósofo, do psicólogo como psicólogo ,  do historiador 
como historiador, do sociólogo como sociólogo, do "cientista hu-
mano" como "cientista humano", e não primordialmente pela teo-
ria e pela práxis humanas, e não pela solução de problemas, esta-
remos primando pela mediocridade e lutando pelo fortalecimento 
da nossa dependência cultural e social, além de perdermos o direito 
de "dizer a nossa palavra". 0 "assalto à  razão", a "teimosia" em 
apossessar-se da razão é — parafraseando Horkheimer — um dos 
maiores desserviços que se possa prestar a razão mesma e a huma-
nidade brasileira, e latino-americana. 

Notas 

1. Max HORKHEIMER, Teoria Critica, trad. italiana, Vol. 1, Torino, 
Einaudi, 1974, p. 366 

2. Ibid., p. VIII 
3. Apud Alfred SCHMIDT, Oltre il Materialismo Storico. La Scuola 

di Francõforte e la storia, trad. italiana, Bari. Laterza, 1981, p. 6 
4. Max HORKHE1MER, La società di transizione, trad. ital., 2. ed., 

Torino, Einaudi, 1979, p. 168 
5. Max HORKHE1MER, Teoria critica, Premissa, vol. 1, pp. IX-X 
6. Segundo Benjamin, a causalidade histórica é mística, e o con-

ceito de progresso deve ser fundado na idéia da catástrofe — 
Cf. Jürgen HABERMAS, Cultura e critica, trad. ital., Torino, 
Einaudi, 1980, pp. 233-72 

31 



7. Cf. Max HORKHEIMER, La società di transizione, p. 175 
8. Ibid., p. 170 
9. Cf. Max HORKHEIMER, "Storia e psicologia", em: Teoria cri-

tica, vol. I, p. 10 ss. 
10. Ibid., p. 13 
11. A "dimensão  psíquica  da manipulação da revolta" foi um dos 

temas fundamentais da Escola de Frankfurt, levando inclusive 
Marcuse a acusar os seus companheiros de que se dava dema-
siada importância â psicologia na Teoria Critica. Decisiva para 
atribuir importância â psicologia na análise da sociedade foi a 
influência de Di!they e Freud. E quem mais se dedicou a inte-
grar Freud (não Jung) à Teoria Critica foi Erich Fromm, cujas 
obras não fornecem uma justa imagem da Escola, e cujo su-
cesso divulgativo parece dever-se às vezes mais à facilidade 
com que as obras se deixam consumir do que à profundidade 
da análise. A sua "psicanálise da sociedade contemporânea", o 
seu "humanismo", não obstante a matriz critica,  transforma-se  
muitas vezes em receituário para alimentar um individualismo 
ilusoriamente progressivo... 

12. Max HORKHEIMER, loc. cit., p. 15 
13. Ibid., p. 15 
14. Ibid., p. 16 
15. Ibid., p. 17 
16. Ibid., p. 18 
17. Herbert MARCUS E,  Razón y revolución. Hegel y surgimiento de 

la teoria 'social, trad. espanhola, 5. ed., Madrid, Alianza Edito-
rial, 1980, p. 309 

18. Ibid., p.311 
19. Theodor W. ADORNO e Max HORKHEIMER, Dialettica dell 

trad. ital., 2.ed., Torino, Einaudi, 1976, pp. 240-1 
20. Max HORKHEIMER, Teoria critica, vol. I, p. 19 
21. Ibidem 
22. Ibid., p. 30 
23. Ibid., p.48 
24. Theodor W. ADORNO, Dialettica negativa, trad. ital., 2. e 

Torino, Einaudi, 1980, p. 289 
25. lbidem 
26. Max HORKHEIMER, Teoria critica, vol. I, p. 239 e p. 241 

32 



27. Theodor W.  ADORNO,  Vlinima Moralia, trad. ital., Torino, 
Einaudi, 1954, p. 40. Adorno, como se percebe, contradiz radi-
calmente a Hegel, que afirmou que "o Todo é o verdadeiro" 
(Das Ganze 1st das Wahre). 

28. Cf. Max HORKHEIMER, Teoria critica, vol. I, p. 97 ss. A respeito, 
por exemplo, do desencontro  teórico e histórico entre a Ame-
rica Latina e o marxismo, desencontro devido não  à  incapa-
cidade ou  ignorância  dos latino-americanos, mas  à  própria 
análise  de Marx, veja-se o estudo do mexicano José ARICÓ, 
Marx e a América Latina, trad.  portuguesa,  Rio de Janeiro, Paz e 
Terra, 1982. 

29. Cf. Max HORKHEIMER, Eclisse della ragione, trad. ital., Torino, 
Einaudi, 1969, pp. 113-39 

30. Não causa estranheza, neste contexto, que uma problemática 
pós-frankfurtiana aborde com  insistência  a  temática da fundação 
teórico-pratica do Estado,com a redescoberta de Maquiavel. 
Hobbes, Spinosa e Hegel, entre outros. 

31. Cf. Max HORKHEIMER, "Lo Stato autoritario", em: La società di 
transizione, pp. 3-30. A citação é da p. 30. 

32. Eclisse della ragione, pp. 15 -6 
33. Ibid., pp. 93-4 
34. Ibid., p. 152 
35. Não é sem motivo que Alfred Schmidt, um dos maiores estu-

diosos da Escola, analise as relações Marx-Althusser-Teoria 
Critica — Cf. Alfred SCHMIDT, op. cit., pp. 58-70 

36. Theodor W. ADORNO, Dialettica negativa, p. 324 
37. Cf. Immanuel KANT, "Risposta alla domanda: che cos'è l'illumi-

nismo?", em: Scritti di Filosofia Politica. trad. ital., Firenze, La 
Nuova Italia, 1967, p. 25 

38. Immanuel KANT, "Idea di una storia universale dal punto di 
vista cosmopolitico", em: loc. cit., p. 21 

39. Theodor W. ADORNO e Max HORKHEIMER, Dialettica dell 
711uminismo, p. 8 

40. Ibid., pp. 3 e 6 
41. Ibid., p. 14 
42. Cf. Max HORKHEIMER, Eclisse della ragione, p. 93 
43. Cf. Max HORKHE1MER,  Gil inizi della filosofia borghese della 

storia, trad. ital., Torino, Einaudi, 1978, p. 3 e ss. 

33  



44. Max HORKHEIMER, Eclisse della ragione, p. 140 

45. Gil inizi della filosofia borghese della storia, p. 21 

46. Ibid.. p. 24 
47. Ibid.. p. 84 
48. Cf. La societa di transizione, p. 160 
49. Parece ser necessária maior cautela entre marxistas (e não) 

para se sustentar que Marx destruiu a filosofia e instaurou 

definitivamente o imr5ério da ciência! Além de ser muito ques-
tionável em si mesmo defender que já não precisamos de filoso-
fia alguma, não constitui fidelidade ao pensamento marxiano 
propalar, a partir do Mestre, que a filosofia acabou. O que é o 

"materialismo histórico" senão primordialmente uma visão da 

totalidade, e não só uma sociologia ou uma economia? Ade-

mais. o próprio  pensador alemão nunca declarou que a filosofia 
terminou. Pelo contrário, afirmou que ela não acaba enquanto 
não estiver implantado o reino da liberdade, e que o proleta-

riado passa a ser o novo sujeito pensante, o filósofo. Em suma, 

Marx apregoa não o fim da filosofia, mas uma nova e definitiva 
filosofia, que tem uma tarefa histórica a realizar: enquanto a 
filosofia não for realizada, a filosofia não só sobrevive, mas 

deve sobreviver. Aliás, nem sequer a famosa tese contra 
Feuerbach. segundo a qual até agora a filosofia só foi inter-
pretação e não transformação, não constitui argumento contra 

a filosofia, e nem mesmo contra o seu caráter interpretativo. 

que Marx defende é a necessidade de unir interpretação e 

transformação. teoria e práxis, dialeticamente. 

50. Max HORKHEIMER, Eclisse della ragione, p. 160 

51. Ibid. 
52. Gil inizi della filosofia borghese della storia, p. 67 

53. Cf. Theodor W. ADORNO, Terminologia filosofica, trad. italiana, 

vol. 1, Torino, Einaudi, 1975, p. 184 
54. Max HORKHEIMER, Eclisse della ragione, p. 140 

55 Max HORKHEIMER, La società di transizione,  p. 180. 

34 


