
"Inferioridade Feminina: O 
(des)enredo da  violência" 

521911  De  Zazaii 

Sobre a autora 

Professora Adjunto do Departamento de Estudos Especializados 
em Educaçao do Centro de Ciencias da Educaçao/UFSC. 
Licenciada em Pedagogia, Mestre em Aconselhamento 
PsicopedagÓgico (PUC/RJ), Doutoranda em Educaçito/UFRGS. 

Rem:rem de Cliencias fizimatas4 Vol. 7, No. 10, 1 991 72 



Summary 

This paper is part of a research on the gender construction, underntood 
as a process concerning the field of the human cultural production. 

I only intend to suggest son.e theoretical "clues" that seem necessaries 
to initiate a discussion about an old though contemporany: the women's 
subordination. 

Resumo 

Este trabalho é parte de uma pesquisa sobre construçao de  gênero  
entendida corno um processo que pertence a esfera das produções 
eventuais humanas. 

Pretende-se, apenas, sugerir algumas "pistas" teóricas que parecem 
necessárias  para uma reflexao inicial sobre um problema antigo e 
incrivelmente contemporâneo: a subordinaçao da mulher. 

73 



Este ensaio não pretende tecer considerações a respeito da 
especificidade da violência sobre mulheres. 

Entendemos que essa e outras possíveis formas equivalentes, 
bem como toda e qualquer manifestação de (des)huntanidade, precisam 
ser visualizadas no interior de um determinado contexto histórico que 
as engendra e as recompõe continuamente. Por conseguinte, 
assinalamos a característica de pertencerem ao terreno das  produções 
culturais do ser humano, o que significa atribuir-lhes o  caráter  de 
provisoriedade. 

Se muitos são os questionamentos e as controvérsias a respeito 
das origens de uma subordinação feminina em nossa civilização 
ocidental., muitas são igualmente, as 'brechas projetadas para sua 
superação. 

Nossa intenção é de aqui, alinhar 'pistas' teóricas que nos 
parecem necessitrias para compor uma  reflexão inicial sobre  esse 
problema secular e incrivelmente contemporâneo : a subordinação da 
mulher. 

1. Um intróito  Conceituai 

Para que uma comunicação correta seja realizada torna-se 
necessdrio, primeiramente, que certos conceitos sejam esclarecidos, 
ainda que de forma resumida. Usaremos o modo sugerido por Chaui 
(1985) pant lidar cam a noção de " violência " que, como veremos, 
liga-se estreitamente com outros conceitos, também socialmente 
construidos. 

A idéia do Poder entendemos coma 

A capacidade coletiva para tamer  decisões concernentes 
existência pública de uma coletividade, de tal maneira que 
seja expressão de justiça, espaço de criação de direitos e 
garantia do justo pelas leis, sem coação. (Chaui, 1985, 
p. 34) 

E preciso considerar que em nossa sociedade dividida em 
classes, o poder não pode ser confundido com instituições, instâncias  de 
mando, nem com ocupantes dessas instancias que exprimam apenas os 
interesses particulares de determinada classe quando em  presença  de e 
em luta frente à  outra. Trata-se, portanto, de entende-lo coma o 
reconhecimento de direitos sociais, econ6micos, politicos e culturais 
diferenciados sem, contudo identificé.  lo com o governo nem o Estado. 
Refere-se, assim, à expressão dos  direitos daquela parte da sociedade 
cujo desejo é não ser comandada nem oprimida. Identificado então, 
como "o pólo onde a lei não é coação, o direito não é interesse e a 
justiça não e formal" (Chgtui, op. cit., p.34). 

idéia de Egarsdi entendemos como " a  ausência  de poder, isto 6, da 

74 



capacidade coletiva para tomar decisões con.sensuais sobre a existência 
da coletividade." (Chaui, op.cit., p.34). Existe, então, um desejo de 
mando e tentativa de  opressão  de um grupo social, de uma classe sobre 
outra. Refere-se assim, as relações que se  caracterizam  pela exploração 
econômica,  dominação  política, sujeição ideológica, coação 
físico-psicológica, estando ausente, portanto, o poder. 

Entendemos por Violência,  "uma realização determinada das 
relações de força, tanto em termos de classes sociais quanto em termos 
interpessoais." (Chaui, op.cit. , p.35). Não deve ser vista como 
transgressão de normas, leis, mas principalmente, como 
transformação de uma assimetria e de uma diferença, numa  relação  de 
desigualdade marcada pela hierarquia, tendo em vista a dominação, 
exploração e opressão, pelo lado mais forte. Isto conduz para a 
consideração do ser humano como uma coisa e não como um sujeito, 
estando ausentes, portanto, a atividade e a fala. Convém lembrar que 
na pura relação de forg a  a finalidade e a destruição de uma das partes, 
destruindo-se também enquanto relação. Por outro lado, a violência 
pretende manter a relação através da justiça mediatizada pela vontade 
de uma das panes que consente na submissão a outra. 

Assim, a  violência perfeita é aquela que obtém a 
interiorização da vontade e da ação allieia  pela  vontade e 
pela ação da parte dominada, de modo a fazer com que a 
perda da autonomia não seja percebida nem reconhecida, 
mas, submersa numa heteronímia que não se percebe como 
tal. (Chaui, 1985, p.35). 

2. A Inferioridade Feminina: Uma Constru9A0 
Cultural de Gênero 

A literatura feminista vem mostrando que a história das 
mulheres tem sido denunciada como a história de sua opressão. 
Acrescentaríamos dizendo que a história das  mulheres  pode-se revelar 
Waves de um esforço de ocultação, isto e: a ocultação das formas de 
violência à mulher e a ocultação das formas de resistência da mulher 
aos processos de  violência. 

Com esta linha de  raciocínio estamos querendo indicar que a 
inferiorização da mulher é um processo  histórico  que carrega as 
contradições e peculiaridades do contexto onde se engendrou; trata-se 
portanto, de uma produção cultural. 

Lima_Leitura_Existancialista 

Simone de Beauvoir, no  clássico  "O Segundo Sexo" tenta ler, 
luz do existencia lismo sartreano, como se estabeleceu a hierarquia dos 
sexos, com a consequente inferiorização da mulher. 

quando duas categorias humanas se acham em presença, 

75 



cada uma delas quer impor a outra sua  soberania; quando 
ambas estão em estado de sustentar a reivindicação, cria-se 
entre elas, seja na hostilidade, seja na amizade, sempre na 
tensão, uma  relação  de reciprocidade. 
Se uma das duas 6 privilegiada, ela domina a outra e tudo 
faz para mantê-la na opressão.  (Beauvoir, 1986, p.81). 

então compreensível que o homem tenha sentido vontade de 
dominar a mulher: é desafiador procurar compreender que  privilégios 
the possibilitar= realizar essa vontade. 

A história da  humanidade  nos mostra que desde a origem dos 
tempos, o chamado lhomo faber 6 um inventor. JA os rudimentares 
utensílios são instrumentos empregados para se apossar das riquezas do 
mundo. E nessa atividade que experimenta seu poder: colocando 
objetivos projeta caminhos para alcançá-las; superando o presente abre 
o futuro, realiza-se como existente. Não atua apenas para conservar o 
mundo dado mas, tenta ampliar seus limites e ai reconhece sua 
humanidade. 

Se considerarmos o plano biológico,  é somente criando-se de 
novo que uma  espécie  se mantém; mas, tal criação significa uma 
repetição da mesma vida sob formas diversas. E transcendendo a vida, 
através da existência, que o ser humano garante a repetição da vida 
criando valores que ultrapassam a simples repetição. E porque o ser 
humano sendo 'anti-phisisi e transformador que modifica a natureza e 
portanto, transforma-se a si mesmo: e, sem se repetir, registra sua 
passagem mundana como um existente, nas marcas de sua ação 
transformadora. E assim, então, que o macho humano, servindo 
espécie transforma a face do mundo, forjando um futuro. 

Pondo-se como soberano ele encontra  a cumplicidade da 
própria mulher, porque ela 6 também um existente, ela 6 
habitada pela transcendência e seu projeto  não está na 
repetição e sim na sua superação em vista de um futuro 
diferente; ela acha no fundo de seu ser a confirmação das 
pretensões masculinas. Associa-se aos homens nas festas 
que celebram os êxitos e as vitórias dos machos. Sua 
desgraça consiste em ter sido biologicamente votada a 
repetir a Vida, quando a seus próprios olhos a Vida não 
apresenta em-si suas razões de ser e essas razões são mais 
importantes do que a própria vida. (Beauvoir, 1986, p.85). 

Assim  é que a  fêmea, mais que o macho, 6 prisioneira da 
especie . Enquanto a invenção dos instrumentos, a luta pela manutenção 
da vida consistiu para o homem uma atividade, um projeto, para a 
mulher a maternidade possibilitou amarrá-la a seu corpo. Enquanto o 
projeto do homem é  não  se repetir e construir um futuro, este cria 
existência como valor; escraviza a Natureza e a Mulher. 

Se a palavra que habita a humanidade é transformação, resta 
saber se essa condição da mulher tem-se perpetuado ou evoluido através 
dos tempos. 

76 



Para Simone de Beauvoir a relaçáo dos dois sexos mio 
apareceu como simétrica (apenas em situações formais), de dois  pólos. 
O homem representa ao mesmo tempo, o positivo e o neutro. 

Assim, dizemos 'os homens' para designar os seres humanos. A 
mulher aparece como o negativo, de tal forma que toda determinação 
Lhe  6 colocada como limitação, sem reciprocidade. 

A humanidade é masculina e o homem define a mulher, não 
em si, mas em relação a ele. E o que simboliza, por exemplo, a 
história do Gênese sobre o aparecimento de Eva. 

A mulher determina-se e diferencia-se em relação ao homem e 
não este em relação a ela; para ele a fêmea é sexo, logo ela o é de 
modo absoluto; a fêmea é o inessencial perante o essencial. O homem é 

o Sujeito, a mulher é o Outro. Essa categoria do Outro é  tão  original 
quanta a própria consciência. Ja nas mais primitivas sociedades, 
mitologias, pode-se encontrar uma dualidade onde aparecem as 
categorias do Mesmo e a do Outro. Essa divisão não foi, entretanto, 
estabelecida inicialmente a partir da divisão dos sexos, nem mesmo da 
oposioto do Bem ao Mal, dos  princípios  de direita e esquerda. A 
alteridade é uma categoria fundamental do pensamento humano. 
Referindo-se a um raciocínio hegeliano a esse respeito, a autora mostra 
poder-se descobrir na própria consciência uma hostilidade fundamental 
em relação a qualquer outra consciência: o sujeito St) se põe em se 
opondo; ele pretende afirmar-se como essencial e fazer do outro o 
inessencial, o objeto. Set que a outra consciência lhe opõe uma 
pretensão reciproca. Nenhum sujeito se coloca espontaneamente como 
objeto;  não é o Outro que, ao definir-se como  Outro  define o Um, mas 
• posto como Outro pelo Um que, ao assim proceder, se define como 
UM. Porem, a fim de que o Outro não se transforme em Um e 
necessário que se sujeite a esse ponto de vista alheio. 

Nem mesmo a necessidade  biológica, o desejo de posteridade, 
que coloca o macho sob a  dependência  da fênica, libertou socialmente 
a mulher. 

O isenhor e o escravo' estão como que unidos por uma 
necessidade  econômica reciproca que não liberta o escravo. Isto 
porque, nessa relação, o senhor não coloca a necessidade que tem do 
escravo; detem o poder de satisfazer esta necessidade, sem 
rnediatizi-la. O escravo, ao contrario, em sua condição, por diferentes 
motivos, interioriza a necessidade que tem do senhor. 

Entre a mulher e o homem nunca houve uma partilha do 
mundo em igualdade de condições. Do ponto vista econômico, homens 
e mulheres constituem como que duas castas. Porem, são eles que 
continuam tendo situações mais vantajosas, salários mais altos, maiores 
possibilidades de êxito, ocupando os lugares mais importantes, seja  na 
industria,  seja na  política.  Sao os poderes concretos que possuem e que 
se ampliam e buscam sua perpetuação através de todo um processo de 
socialização das gerações mais jovens. E como uma intrincada rede 
onde o presente se enraiza no passado e, nesse passado, a história tem 
sido feita pelos homens. A partir do momenta em que as mulheres 

77 



começam a participar  na construção do mundo, esse mundo 6,  ainda, 
um mundo que pertence aos homens. 

Recusar ser o Outro, recusar  a  cumplicidade com o homem 
seria para elas renunciar a todas as vantagens que a aliança 
com a casta superior pode conferir-lhes. O homem suserano 
protegera materialmente a mulher vassala e se encarregara 
de the  justificara existência. (Beauvoir, 1986, p.15). 

Nessa perspectiva sartreana ocorre que a mulher, mesmo sendo 
como todo ser humano, habitada pela liberdade, escolhe-se e se define 
a partir da condição de Outro que os homens lhe impõem. 

Não resta dúvida de clue o esforço teórico feminista de Simone 
de Beauvoir tenha sido o mats aprofundado ate o inicio da  década  de 
50, pois, além de relacionar o feminismo com as melhores idéias de 
nossa cultura, procurou assenta-lo em bases históricas. 

Postulou como explicação final o  conceito básico hegeliano de 
alteri.dade, cuidando de documentar rigorosamente as  circunstâncias 
biológicas e históricas que empurraram as mulheres em tal categoria. 

Com a evolução do existencialismo sartreano, sendo Beauvoir 
sua principal  discípula,  suas colocações evoluem junto, expondo 
inclusive seu ponto de vista no que concerne as praticas, visando 
superação da condição de inferioridade por parte das mulheres, 
concretamente  situadas.  Nesse prisma essa autora se posiciona em 
relação is possibilidades de libertação das mulheres tanto em um plano 
individual como coletivo. 

No plano individual a primeira coisa  é trabalhar. Se 
possivel evitar o casamento (...) Creio que o casamento 
perigoso otu-a a mulher. (...) Se queremos ser 
verdadeiramente independentes o importante e ter uma 
profissão, trabalharmos. (...) O trabalbo não é uma 
panacéia mas 6, apesar de tudo, a primeira condição da 
independência.  (Beauvoir in Sscwarzer, 1986,   p.41).  

Quando se refere á  emancipação coletiva expressa: 

A emancipação individual não é suficiente. E preciso um 
trabalho coletivo, ligado  à luta de classes. As mulheres que 
lutam pela emancipação da mulher não podem ser 
verdadeiramente feministas sem serem de esquerda porque, 
se o socialismo não  é  suficiente para garantir a igualdade 
dos sexos,  é  necessario. (Beauvoir in Schwarzer, 1986, 
p. 43).  

iina&L.eituaLllarxista-Clitssiat 

Não resta a menor dúvida de que um fator decisivo na 
revolução  econômica  da humanidade foi o trabalho de Marx e Engels 

78 



sobre o antagonismo de classes. Trabalho esse onde desenvolveram um 
método de  análise, ao mesmo tempo dialético e materialista. Por terem 
sido capazes de ver a História mais como um filme do que como um 
Album de retratos,  tentaram compreender-lhe os mecanismos esperando 
mostrar ao ser humano como dominá-la. 

A tomada pela classe  proletária,  dos meios de produção, 
levaria a um comunismo onde o governo se retrairia, não necessitando 
mais oprimir a classe inferior em beneficio da classe superior. Na 
sociedade sem classes os interesses de todo os individuos seriam 
sinônimos dos interesses da sociedade. 

Mas, por razões das mais diversas, a própria história tem 
mostrado que, mesmo nos considerados regimes socialistas, apesar de 
Marx e Engels, esse faro não aconteceu e nem tão pouco as mulheres 
conseguiram escapar de sua condição de inferioridade (Alambert, 1986). 

Engels coloca a origem da opressão sexual a partir do 
aparecimento da propriedade  privada e da sociedade de classes (Engels, 
1982). 

Isto significa que, para esse autor as relações de poder entre 
os sexos, desde sua origem, surgem subssumidas as 
contradições de classe da sociedade. Considera a 
configuração das relações de opressão sexual como parte 
intrínseca  da divisão do trabalho que, em sua evolução ate 
o capitalismo, levou a separar duas esferas ou âmbitos de 
atividade social: a esfera pública e a esfera privada. (...) A 
mulher ficou reduzida si  família e esta separada da 
produção social. (Bringas, 1986, p.70). 

Com isto esse autor observou que a original divisão do trabalho 
entre o homem e a mulher estabeleceu-se com fins de reprodução. No 
que concerne ao sistema de  divisão  sexual só o admitiu enquanto 
sobreposto A ou iluminando a estrutura  econômica  da sociedade. Isto 
significa que, para Engels, a sexualidade lb vista através de um filtro 
econômico. 

Na literatura do marxismo  clássico podemos constatar uma 
certa omissão  teórica quanto ao problema da subordinação da mulher; 
não  se encontra nenhum capitulo especifico sobre o tema mas, algumas 
referencing que denotam  alguma preocupação com o assunto. Engels 
visualiza a abolição da supremacia masculina e da família monogAmica 
com o aparecimento da grande indústria, a absorção da mão-de-obra 
feminina e o estabelecimento de novas relações de genera nas fami  lias 
da classe  operária: 

"...a necessidade de criar uma verdadeira igualdade social 
entre ambos (marido e mulher) (...) 96 será  visto 
claramente quando ambos possuirem completa igualdade de 
direitos. Então (...) a primeira condição para a libertação 
da esposa e trazer todo o sexo feminino para a indústria 
pública." (Engels, 1974, p.261, trad.livre). 

79 



As explicações relativas à abolição dessas condições de 
supremacia masculina vinculam- se ao desaparecimento da propriedade 
na  família  operaria, arrastando  consigo o fundamento material para a 
monogamia. Alem disso, a mulher passando a condição de trabalhadora 
asseguraria sua própria subsistência e portanto, independência  do 
marido. Por conseguinte, a subordinação da mulher se especifica em 
termos de sua participação na produção; o antagonismo entre os géneros 
vincula-se ao aparecimento da propriedade privada e portanto, sua 
superação ocorreria  apenas com a abolição dessa forma de propriedade. 
Essa  posição  teórica de Engels parece, contudo, alterar-se quando de 
sua constatação posterior sobre a participação feminina  na indústria. 
Assim, ern "A situação da classe operária na Inglaterra" (1985), fica 
sugerido que, para Engels, o trabalho feminino e a igualdade entre os 
géneros poderia levar a perda de dignidade masculina e A destruição da 
família trabalhadora: 

"em muitos casos a  família  não fica totalmente desagregada 
com o trabalho da mulher, mas fica completamente 
desordenada. E a mulher que alimenta a  família,  é o 
homem que fica em casa, cuida das crianças, limpa os 
quartos  e prepara a comida. Pode-se imaginar a 
legítima indignação entre os  operários  devido a estas 
alterações de toda a vida familiar" (p.167). 

Não se pode esquecer o peso politico que se atribuia  á  família  
operária que, se deteriorada em sua dignidade poderia provocar um 
enfraquecimento da luta policica dos trabalhadores. A familia seria vista 
então, como o Ultimo reduto emocional, fonte de solidariedade, de 
reconhecimento, etc, que restaria a esta classe para uma luta de maior 
amplitude. Contudo, convém igualmente observar a presença deste 
paradoxo: o Engels que previa a emancipação da mulher com seu 
ingresso na indústria  é o mesmo que se atemoriza com a possível 
desestrutura.ção da família operária, em virtude desse mesmo elemento 
de emancipação. 

Unia-pista_psireaaalitica 

Próprio das grandes turbulências e o aparecimento de ventos 
que podem soprar em diferntes direções. As  turbulências  do séc. XIX 
não fugiram A regra. Em suas décadas finais assistimos A entrada em 
cena de outro grande teorizador da humanidade - Freud. O ponto inicial 
de seus estudos concentra-se no desven.dame.n.to  do papel que a 
sexualidade exerce sobre o comportamento do ser humano; este 
considerado como um ser primordialmente biológico, dotado de 
complexos e contraditórios sentimentos, cuja humanização coincidiria 
com um longo processo de internaLização de normas produzidas 
socialmente e que garantiriam a própria  sobrevivência  da sociedade. 
Sem a pretensão de simplificar noções tão abrangentes do pensamento 
desse autor, podemos dizer que, a partir  especialmente  de estudos de 
Morgan e Frazer, Freud elaborou um profundo estudo de natureza 
psicanalitica-antropológica - "Totem e Tabu", 1913. Resumidamente, 
dizemos que inicia com a descrição da horda primitiva, onde supunha 
existência  de um macho poderoso que concentrava em si o controle 

80 



absoluto clue se expressava: no poder de posse sobre codas as Nmeas e 
no poder de expulsão de todas os filhos machos. Numa das passagens 
desse ensaio ternos 

"Certo dia, os irmãos que tinham sido expulsos retornaram 
juntos mataram devoraram o pai,  colocando  assim um 
fim it horda patriarcal. (...) 0 violento pai primevo fora 
sem dúvida o temido e invejado modelo de cada um do 
grupo de irmãos e, pelo ato de devora-lo, realizavam a 
identificação corn ele, cada urn deles adquirindo parte de 
sua forca" (Freud, S. 1967, V. Ill, p. 170). 

E verdade que,  á primeira vista pode-se perceber em Freud 
uma visão bastante pessimista do ser humano; entretanto, não se pode 
negar-lhe seu componente de forte realismo. Em outra passagem 
escreve: 

"Os desejos sexuais não unem os homens mas, os dividem. 

Embora os irmãos se tivessem reunido em grupo para 
derrotar o pai, todos eram rivais uns com os outros em 
relação As mulheres (...) não tiveram outra alternativa, se 
queriam viver juntas (...) do que instituir a lei contra o 
incesto, pela qual todos, de igual modo renunciavam as 
mulheres que  desejavam e que tinham sido o motivo 
principal para se livrarem do pai." (idem, p.172). 

E correto porem, afirmar que uma profunda lacuna encontrada 
nos estudos de Freud refere-se, emataniente, à questão da mulher (por 
ele próprio denominado de 'continente obscuro') que, tanto nesse ensaio 
como em vários estudos posteriores, e percebida de uma forma passiva, 
um ser sem vontade  própria, características  essas que permitiram 
constitui-la  também  como objeto de desejo e cliputa. 

Entretanto, a despeito de um certo "vies de patriarcalismo", 
alto se pode ignorar as contribuições de Freud a respeito de outras 
importantes considerações sobre a complexidade do ser humano e de 
sua  necessária  humanização. Não e sem razão que os teóricos da Escola 
de Frankfurt sugerem uma busca no que existe de mais profundo nos 
estudos  psicanalíticos,  ou seja, a parte que trata sobre a 
Metapsicologia, como um poderoso referencial  teórico  para desvendar 
os labirintos do processo de mudança social. 

Uma Leitura do Feminismo Radical 

Assim é que, em se referindo à inferiorização das mulheres e 
preciso, Whin de incluir as analises do materialismo histórico, ir mais 
adiante. 

Pois, um diagnóstico econômico que remonta à propriedade 
dos meios de produção e ate dos meios de reprodução, não 
explica tudo. Existe um  nível  da realidade que  não  deriva 
diretamente da economia. (...) antes de ser  económica  a 

81 



realidade  é psico-sexual. (Firestone, 1976, 16). 

Shulamith Firestone, representante do chamado Feminismo 
Radical afirma que o dualismo  básico  entre os sexos assenta suas bases 
no próprio sexo, isto d, a própria biologia se encontra na base desse 
dualismo. 

Indica que, ao contrario das classes  econômicas,  as categorias 
sexuais surgiram diretamente de uma realidade biológica, onde homens 
e mulheres foram criados de modo distinto e diferentemente 
privilegiados. Entretanto, essa diferença para se desenvolver não teve a 
necessidade do  domínio  de um grupo sobre outro, como ocorre com as 
funções reprodutivas dessas di.ferenças. Vê  então, que a chamada 
familia biológica consiste em uma esfera onde o poder de distribuição é 
inerentemente desigual. A familia biológica, unidade  básica  de 
reprodução, homem-mulher-criança, em qualquer forma de  organização  
social, caracteriza-se, conforme essa autora, pelas seguintes 
contingências fundamentais: 

1. as mulheres, através de coda a História, antes do advent() do 
controle da natalidade, estando a mercê de sua biologia 
(menstruação, partos, amamentação, cuidados com 
crianças) fizeram-se dependentes dos homens (pai, irmão, 
marido, companheiro, comunidade em geral) para 
assegurar a própria sobrevivência física; 

2. as crianças, exigindo um tempo maior do que os animais 
para se desenvolver e se defender, estiveram sempre muito 
mais dependentes dos adultos para a  sobrevivência física ; 

. em todas as sociedades sempre existiu, de alguma forma, a 
interdependência básica mãe filho  que exerceu e exerce 
determinações diversas na psicologia tanto das mulheres 
como de roda criança; 

4. a diferença natural da reprodução entre os sexos levou 
diretamente a primeira divisão de trabalho baseada no sexo. 
E é essa diferença que esta na origem de toda divisão 
posterior em classes  econômicas e culturais. 

E, apesar de ser verdade que o núcleo familiar e apenas um 
desenvolvimento recente, o qual (...) intensifica os castigos 
psicológicos da familia biológica, apesar de ser verdade 
que através da História, houve muitas variações nesta 
farnilia biológica, as contingências que descrevi existiram 
em todas elas, gerando distorções psico-sexuais especificas 
na personalidade humana. (FIRESTONE, 1976, p.19). 

Unia_Leitura_lskonacrista 

Representantes do n.eomarxisrno, mais próximos talvez da 
chamada vertente estruturalista, apresentam também sua visão 
respeito da condição de inferioridade feminina. Sem adentrar alguns 

82 



problemas que essa vertente suscita, estudiosos corno S.AFFIOTI (1984) 
mostraram, por exemplo, que a inferiorização da mulher se concretiza 
formalmente quando de sua participação nas atividades produtivas. Tal 
inferiorizacão ocorre em virtude do comando das conjunturas 
extremamente variáveis da economia capitalista, atravezs da mediação 
das ideolofr 

A formação sócio-económica capitalism, a fim de se manter 
precisa estar sempre cuidando da construção de um manto bem 
elaborado para recobrir as  injustiças sociais. E assim que, na defesa de 
valores supostamente elevados, como a harmonia das relações  da 
família, o bom desenrolar dos serviços domésticos, a preservação de 
certos métodos de socialização dos mais jovens, emprega-se uma 
utilização racional de critérios irracionais. Então, sob um  invólucro 
ideológico de debilidade física, instabilidade emocional, inferioridade 
cognitiva, dentre outros, ajudando a caracterizar o ser mulher, 
imprimem ao trabalho feminino o  caráter  de  subsidiário, e a mulher, 
passando a  elemento constitutivo, com destaque, dos contigentes 
humanos diretamente marginalizados das funções produtivas. 

E enganoso supor-se, contudo, segundo esse  enfoque, que o 
número  de mulheres economicamente ativas se eleva à medida que o 
desenvolvimento econômico-social se expande. Na verdade, o que 
acontece é um subaproveitantento desta mão-de-obra, quando 
participante. Ocorre então 'que a esfera ideológica atua no sentido de 
promover a dominação das mulheres e apresentar justificativas para sua 
marginalizaçao, ou mesmo  expulsão  do mercado de trabalho. Os 
preconceitos atuam no sentido de instaurar na personalidade feminina 
uma profunda ambiguidade, levando a mulher a flutuar entre os 
extremos do padrão trabaLhadora-dona de casa. E e justamente nessa 
ambiguidade que reside um dos maiores trunfos da estrutura capitalista, 
em termos de capacidade de manobra. 

E esta =bivalência posta na mulher, através do processo 
de socialização, que responde as exigências de uma 
economia sujeita a  períodos  de prosperidade e a  períodos  de 
recessão, é que faz da mulher uma trabalhadora especial, 
diferente do homem, uma vez que este tem sua 
personalidade  constituída socialmente, segundo o padrão, 
precipuamente, de trabalhador. (Saffioti, 1984, p. 86). 

3, Perspectivas para uma Reflexão 

Retomando os referenciais e os enfoques que as diferentes 
leituras realizam é  possível trazer, ainda, alguns aspectos que ajudem a 
projetar perspectivas  à uma reflexão, embora, sem retoques conclusivos. 

Numa primeira aproximação já podemos perceber que existe 
um ponto em comum: a afirmação da  existência  de uma condição de 
inferioridade  da mulher em virtude de diferentes formas de opressão 
sobre ela exercidas, seja diretamente pelo homem, seja por arsenais 

83 



ideológicos da sociedade onde se inscreve. 

Conforme o núcleo e o modo próprio de cada construção 
teórica., percebe-se algumas divergências gaunt°  ao indicar  a origem 
dessa opressão. 

Percorrendo os referenciais que nos serviram de suporte 
teorico, podemos encontrar como que propostas para superação dessa 
condição de  inferioridade feminina, de acordo com as diferentes 
leituras. 

Assim, por exemplo, para o enfoque existencialista, num 
primeiro moment°, a categoria de alterida.de explica a inferiorização da 
mulher, concretamente situada. Num segundo momento, com a 
vinculação de Simone de Beauvoir aos movimentos de luta pela 
libertação da mulher, a categoria de projeto, enfatizando a ideia de 
trabalho como praxis, sugere horizontes emancipatórios, como  já  foi 
apresentado em  tópico  anterior. Mas essa autora se define ainda de 
modo mais incisivo quando declara: 

(...) a luta de classes propriamente dita, não emancipa as 
mulheres. Quer se trate de comunistas, trotskistas 
ou maoistas, ha sempre uma subordinação da mulher ao 
homem. (...) Eliminar o capitalismo não significa suprimir 

tradição patriurcal, uma vez que se mantém a familia (...) 
Se o feminismo tem exigências muito radicais e chega a 
faze-las prevalecer, nesse momento ameaçará de fato o 
sistema. (Beauvoir, in Schwarzer, 1986, p.39). 

Sob a  referência  do Marxismo classico, pode-se perceber, 
quanto a este assunto, que o poder masculino no mundo 'civilizado se 
baseia nas formas e nas relações capitalistas de produção e, portanto, se 
exercita e se reproduz tanto dentro como fora da  família;  no privado e 
no social. Tern-se  também que a subordinação feminina e componente 
fundamental do modo capitalista de produção, assim como os 
privilégios e as opressões apresentam-se entrelaçadas com a condição 
masculina. Com  isto, a contradição feminina se revela como um 
momenta qualificado  da contradição de classe. A esse respeito, vale 
destacar a proposição expressa por urna seguidora contempord.nea desse 
enfoque: 

O reconhecimento do nexo dialético entre o social e o 
privado, entre o económico e o cultural, entre o material e 
o psicológico, entre as relações de produção e as relações 
interpessoais, enfim, entre a infraestrutura e a 
superestrutura que dela deriva, eis o desafio que o 
feminismo marxista deve encarar, se quiser contribuir, 
realmente, do ponto de vista teórico, para resolver de modo 
global a  questão feminina. (Alam.bert, 1986, p.121). 

O prisma do Feminismo Radical indica que, em virtude das 
conotações e interesses socialmente construidos sobre o fenômeno da 
reprodução, foi  imposto  a mulher o papel da parte dominada, porque 
presa as contingências biológicas. Sua principal representante, 

84 



Shulamith Firestone acredita que uma proposta de um feminismo 
radical deve supor a existência de condições materiais que possibilitem 

mulher  libertar-se dessas  contingências ligadas it reprodução. Com  
isto a base biológica da primeira divisão de trabalho  na sociedade 
estaria eliminada. Em suas propostas alternativas essa autora 
desenvolve uma  reflexão em torno de dois temas da Ecologia 
considerados muito  próximos  a um feminismo radical, isto 6: 

- a reprodução humana e seu controle, onde aponta como 
alternativa um processo de reprodução artificial e, corn 
isto a instauração de uma nova atitude de homens e 
mulheres em relação ao nascimento de outros seres 
humanos: ambos seriam independentes; 

- a cibernética como possibilidade de mudança na relação 
homem-trabalho-remuneração e demais relações dai 
provenientes. 

A autora quer associar assim, a libertação das mulheres sk das 
crianças, antevendo novas formas de relacionamento  na sociedade 
humana, onde uma redefiniçao dos modos de produção e reprodução 
possibilitaria uma transformação radical, tanto na  família  como  na 
sociedade: 

Para redefinir de um modo tão radical nosso 
relacionamento com a produção e a reprodução é preciso 
destruir simultaneamente, o sistema de classes, assim como 
a  própria família.  (Firestone,  1976,  p.231).  

De acordo com a referencia Neomarxista, a  família tem 
funcionado coma coadjunvante do sistem  econômico,  na medida em 
que disfarça suas incongruências, suas contradições. Assim é que em 
havendo uma divisão das tarefas domésticas e a. partilha da 
responsabilidade dos afazeres ligados  à  socialização dos  imaturos,  bem 
como uma orientação da  mulher no sentido do desempenho de uma 
atividade econômica, estaria liberada do lar uma força de trabalho, para 
o qual, entretanto, não ha ainda lugar na estrutura ocupacional. 

Assim, tornar livre a competição por um lugar na estrutura 
ocupacional e introduzir mudanças na  família,  significaria anular o 
papel mediador desta esfera na atenuação das tensOes sociais. Pois, 
enquanto a socialização da mulher cultivar a ambivalência em relação 
aos papeis domésticos e ocupacionais restará ao individuo feminino 
atuar como força de trabalho -reserva, sujeitando -se a diversos modos de 
trabalho, ou mesmo ocupando posições subalternas ou de pouca 
responsabilidade, em virtude de sua própria instabilidade contida no 
padrão dona-de-casa-trabalhadora. 

Se na personalidade feminina ideal a formação e, 
sobretudo, a consciência profissional ganharem a posição 
de  relevância  que assumem na personalidade masculina 
ideal, estar-se-á transpondo para o plano da  família o 
processo de competição por um lugar na estrutura de classe 
que até o presente momento histórico foi contido pela 

85 



manutenção dos preconceitos que alimentam a situa.ção  de  
inferioridade  da mulher. (Sa.ffioti, 1984, p.94). 

Reunindo, enuao, essas considerações teoricas a respeito da 
inferioridade feminina em nossa sociedade, que. sabemos não serem 
exaustivas, e retomando o conceito de 'violência conforme apresen.rado 
no inicio deste estudo, pode-se depreender que: 

- a utilização desta idéia de violência, transformadas em 
diferentes modalidades praticas reflete a tentativa de 
conservação da estrutura e do sistema social-econdmico 
que a construiu; 

- neste contexto a mulher aparece como um dos seres mais 
desprivilegia.dos em virtude de um certo esforco para 
I naturalizar ' valores essencialmente historicos que atuam 
na construção enquanto gênero. 

Conforme pensamento de Chaui 

Quando examinamos a 'subjetivização'das mulheres, 
notamos que lhes foram dadas finalidades 'internas 'a partir 
do exterior. A sutileza do procedimento consistiu em dotar 
as mulheres de vontade e de liberdade para que a 
interiorização das finalidades externas se fizesse com o 
co.asentim.ento, a colaboração e a cumplicidade das 
próprias mulheres. (Chaui , 1985 , p. 46). 

E então que algumas indagações nos pertubam: onde se 
encontrariam as raizes do consentimento das mulheres no que se refere 
ao aceitar a sua construção como sujeitos heterdnomos? 

Porque empregar conceitos como, por txemplo interiorização, 
internalização de valores e finalidades, obriga-nos a recorrer a algum 
modelo  teórico  que seja capaz de explicar como ocorrem tais processos. 

Pensamos que, apesar de intImeras  controvérsias  e 
dificuldades, um modelo que consegue dar conta dessa tarefa e o 
freudiano ao explicar os conceitos de interiorizacito, internalização, no 
processo de defesa denominado introjeção. 

Outro modelo  teórico seria o piagetiano ao explicar a evolução 
e o desenvolvimento cognitivo e sues concomitantes esferas social e 
moral. 

De um modo extremamente resumido, pode-se dizer que esse 
processo implica a passagem de uma consciência egocêntrica, em que o 
individuo não consegue incorporar o ponto de vista dos outros e reage 
As colocações externas como fatos 'em si',  imutáveis,  para uma 
consciência cooperativa baseada  na reciprocidade, na capacidade de 
compreender tanto o ponto de vista alheio como os fatos exteriores, 
deixando de ser imutáveis, e relativizando o cumprimento dos deveres. 

aecorrer linearmente  à  explicação sobre processo de 

86 



socialização feminina para ancorar a atuaçao da ideologia (no caso 
patriarcal), a fim de justificar a inferiorização da mulher pela produção 
de uma ambiguidade na consciencia, pode tambem conduzir ao 
raciocinio que supõe a mulher como um ser passivo que, se não oferece 
resistência aos mecanismos de  socialização  e  ao menos incapaz tanto 
de desen.voi -ver estruturas autônomas de consciência, bem como, de 
inventar estratégias correspondentes de ação que the permitam escapar 
das amarras violentas da opressão. 

Qtem sabe se não conviria pensar, por exemplo,  na exigência 
ontogenética postulada por Freud (1967), quando faz culminar o 
desenvolvimento da personalidade na constituição de um ego 
autônomo, capaz de aceitar ou rejeitar conscientemente os modelos 
introjetados e de cooperar com outros egos na construção de uma 
sociedade baseada no consenso e não na violência  externa ou interna? 

Pensar, igualmente, na  exigência ontogenética postulada por 
Pialget (1972), quando uma vez superada a fase da heteronomia moral o 
indivíduo aceita a modificação das regras, desde que ela seja 
consensual, exigindo a justificação e discussão das normas? 

Sabemos que as praticas socializadoras das mulheres em nossa 
sociedade caracterizam-se primordialmente, pelas diferentes tentativas 
que, buscando afastar a mulher do espaço público, querem confina-la 
ao espaço privado. 

Ora, considerando, conforme Arendt (1981) que o privado se 
caracteriza pela privação de relações, tem-se que a mulher, tendo 
diminuídas ou limitadas suas oportunidades de relacionamentos e 
comunicações ficaria fundamentalmente prejudicada no 
desenvolvimento de seu processo perceptivo, cognitivo e 
comunicacional. Estariam, assim, facilitadas as vias de sujeição e 
portanto, de  violência. 

Ewan, socializar para a desprivatização da mulher como 
existente significaria não mais impedir seu acesso it aquisição dos 
instrumentos para perceber , pensar, comunicar e inventar um modo de 
atuação alternativo, bem como para defendê-lo publicamente, em 
conjunto com outros atores. 

Somente a inserção no processo politico permitirá a 
ampliação gradual da moldura argumentativa, incluindo, 
pouco a pouco, todos os indivíduos e todos os grupos, 
aproximando, gradualmente, os diversos campos de 
experiência, tornando  visíveis todos os interesses, criando 
condições para os compromissos possiveis, afastando os 
conflitos evitáveis, tornando  desnecessárias  as soluções 
exumpollticas. E somente ela tornará  possível a remoção 
das estruturas da falsa consciência, geradas pelo 
autoritarismo, perpetuadoras do autoritarismo. (Rouanet, 
1987, p.315). 

Como se percebe, as  denúncias  mais variadas não páram de 
explodir nos mais diferentes terrenos. 

87 



Pensamos ser irreversível o processo histórico, de evoluçao da 
consciência humana corn a consequente huma.nização do humano nesse 
ser. 

Sabemos também, que  contingências  igualmente históricas 
separam os indvíduos em diferentes  níveis  de evolução dessa 
consciência. 

Resta indagar, contudo, quantos retornos na espiral da 
existência a mulher, como ser humano, terit *Linda que fazer, para 
legitimar sua condição de existente, com direito, portanto, à liberdade 
de se construir como sujeito  autônomo?...  

Referências Bibliográficas 

Alambert, Zuleika. O feminismo: o ponto de vista marxista.  são Paulo, 
Nobel, 1986. 

Arendt. Hanna. A condição humana. Rio de Janeiro, Forense, 1981. 

Beauvoir, Simone de. O segundo sexo. 4.ed. Rio de Janeiro, Nova 
Fronteira, 1986. 

Bringas, Angeles S. Marxismo y  feminismo:  mujer-trabajo. Nueva  
An,Lazpologia. México, vol. VIII, n. 30, 1986. 

Chauí, Marilena. Sobre mulher e  violência.Perspectivas  
da Mulher. Rio de Janeiro, Z.ahar, n. 4, 198..5. 

Engels, F. A_ origem da família, da propriedade privada e do estado. 
Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1974. 

	. A  Situação da Classe Trabalhadora na Inglaterra.  São Paulo, 
Global, 1985. 

Firestone, Shulamith. A dialética do sexo.  Labor do Brasil, 1976. 

Freud, S. Obras Completas. Madrid, Bibl. Nueva, 1967. Vol. I, II e III. 

Piaget, J. A epistemologia genética. Rio de Janeiro, Vozes, 1972. 

Rouanet, S.P. A razão cativa. 2.ed. São Paulo, Brasiliense, 1987. 

Saffioti, Heleieth. Mulher brasileira: opressão e exploração.  Rio de 
Janeiro, Achiamê, 1984. 

Schwazer, Alice. Simone de Beauvoir hoje. Rio de Janeiro, Rocco, 
1986. 

88 


