
Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

A psicanálise na universidade belga: a experiência
de Louvain*

Fernando Aguiar Brito de Sousa1

Universidade Federal de Santa Catarina

Resumo

Este artigo retoma reflexões
e pontos de vistas apresentados
no colóquio La psychanalyse à
l’université, realizado na Univer-
sidade Católica de Louvain (Bél-
gica), em 2000. A questão do pa-
pel da psicanálise no ensino, na
pesquisa e suas relações com a
sociedade foi proposta a profes-
sores e pesquisadores de diferen-
tes disciplinas, na tentativa de
avaliar o impacto real da psica-
nálise em reflexões, ensinos, for-
__________________________________________________
* Psychoanalysis in belgian university: the experience of Louvain
1 Este artigo é parte do trabalho de pesquisa de pós-doutoramento realizado na Université

Catholique de Louvain (UCL, Bélgica), orientada pelo Prof. Dr. André Berten e financiada
pelo CNPq, com auxílio carga horária da UFSC. Endereço para correspondências: Rua do
Calafate, 79/204, Pantanal, Florianópolis, SC, CEP 88040-008 (fabs@cfh.ufsc.br).

Abstract

This article revisit some re-
flections and points of view expo-
sed at the colloquium La psycha-
nalyse à l’université, held at the
Catholic University of Louvain
(Belgium) in 2000. The question
of psychoanalysis’s role in tea-
ching and in research and its rela-
tions with society has been asked
to professors and researchers
from different disciplines, in order
to evaluate the real impact of
psychoanalysis on the reflections,



150 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Si la formation du psychanalyste ne peut se pas-
ser de l’analyse personnelle, ni de l’expérience
clinique, ni du contrôle de sa pratique – ce que
l’Université ne peut ni ne doit lui donner – en
revanche, ce que la discipline universitaire lui
offre comme chance incomparable, à condition
qu’il la saisisse largement, c’est de s’y rompre aux
échanges et à la rigueur du débat
scientifique. (FLORENCE, 2003, p.16)

A utilização da análise para a terapia das neuro-
ses não é senão uma de suas aplicações; talvez o
futuro mostre não ser ela a mais importante.
(FREUD, 1994, p.76)

E   m dezembro de 2000, em comemoração ao centenário da Traumdeutung,
realizou-se, na parte francófona da Universidade Católica de

Louvain (UCL), na Bélgica, o colóquio interdisciplinar A psicanálise na
universidade, organizado por professores do Departamento de Psicolo-
gia Clínica (a partir de 2001, Unidade de psicologia clínica: antropologia,
psicopatologia e psicoterapia), da Faculdade de Psicologia e das Ciências
da Educação. Ele endereçava-se aos membros da comunidade universitá-
ria, mas também aos que, “no campo social e institucional ou na prática
privada, referem-se à psicanálise como método de investigação e de inter-
pretação, como modo de tratamento ou como teoria de conjunto da vida
psíquica do ser humano como sujeito individual e social” (FLORENCE,
2003, p.5). Por uma dessas felizes coincidências na pesquisa, as atas des-
se colóquio foram publicadas alguns meses antes de eu iniciar na mesma
cidade um pós-doutorado, cuja pesquisa tinha neste tema seu eixo central.

Este artigo leva em conta, ainda, o relativo desconhecimento que há
entre nós da especificidade belga – sempre confundida, em particular no
que diz respeito às artes e à psicanálise, na rubrica made in France – e,

mações e serviços oferecidos pela
universidade, em seus diversos
campos de atuação.

Palavras-chave: Psicanálise; uni-
versidade; interdisciplinaridade.

teaching, special courses and ser-
vices the university offers in its
different domains of activity.

Keywords: Psychoanalysis; uni-
versity; interdisciplinarity.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 151

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

sobretudo, a oportunidade e a pertinência das reflexões desenvolvidas nesse
“encontro de envergadura”. A apresentação de extratos de algumas das
intervenções, se às vezes mediadas por comentários, desenvolvimentos e
raciocínios próprios, tem como fio condutor o mesmo leitmotiv e rigor que
motivaram seus autores: em particular, avaliar o papel da psicanálise em
seus respectivos campos do saber. O contexto hodierno, como se sabe e
como afirmado na apresentação dessas atas, é marcado pela injunção –
na psicologia, na medicina e nas outras ciências humanas – de modos de
pensar o homem, seu sofrimento e suas questões, cujos modelos pragmá-
ticos, utilitaristas e cientificistas pretendem pôr de lado a longa tradição
psicanalítica, bem como a filosofia e a antropologia que a sustentam.

No Brasil, a questão é também atual, embora vivenciada sob condi-
ções históricas particulares e diversas. Tem curta história de pouco mais
de uma década, e vem na esteira da estrutura de pós-graduação recente-
mente montada no País (AGUIAR, 2002). A ampliação do espaço de
atuação da psicanálise mediante o trabalho de pesquisa, com a possibilida-
de de que essa pesquisa constitua o grande nutriente do ensino, resultou no
surgimento de questões inexistentes quando a universidade era, para a
psicanálise, no melhor dos casos, apenas um canal de divulgação.

A razão de a literatura brasileira sobre o tema concentrar-se, sobretu-
do, na década passada deve-se assim à urgência de refletir sobre o exercício
da psicanálise num espaço que lhe era então quase estrangeiro. Nessas
circunstâncias, convém informar sobre outras experiências e conhecê-las.

Sobre a psicanálise na UCL

A Universidade Católica de Louvain é uma das mais antigas univer-
sidades do mundo – sua fundação remonta ao século XV –, a maior da
Bélgica e uma das maiores da Europa. Dadas suas dimensões, à primeira
vista, lembra Renders (2003), não pareceria significativo que apenas uma
dezena de professores da faculdade de psicologia (do lado francófono)
tenha a psicanálise como primeira referência teórica, e que mais outros
três ou quatro integrem o domínio da psiquiatria na faculdade de medicina.
Ainda assim, em termos de formação (psicológica e médica), o ensino da
psicanálise adquiriu visibilidade sem precedentes nos três ciclos do curso
de psicologia, desde a primeira candidatura, em parte do curso de psico-
logia infantil, até o diploma de especialização do 3° ciclo em psicote-
rapia, passando pelas orientações clínicas que compõem o 2° ciclo.



152 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Esse ensino encontra-se ainda alocado na psicologia médica e na psiquiatria e
no Departamento de Estudos Romanos da Faculdade de Filosofia e Letras.

No âmbito da pesquisa, cerca de três teses de doutorado ou de
agrégation (em psicologia ou em medicina) são defendidas, anualmen-
te, no campo da psicanálise, bem como grande número de mémoires de
licence (monografias ou dissertações de fim de curso) em diferentes
programas2. Mesmo assim, os recursos que a psicanálise – como de
resto ocorre com as ciências humanas em geral – recebe do Fond spé-
cial de recherche da UCL e do FNRS (Fond national de recherche
scientifique) seriam mais do que “parcimoniosos” e “dissuasivos”. “Mas
os promotores não são freqüentemente bastante derrotistas?”, pergunta
Renders, depois de apresentar os dados acima referidos. Afinal, entre
livros individuais e coletivos, as publicações são numerosas (notadamen-
te em De Boeck, coleção Oxalis) e isso se pode dizer de artigos e comu-
nicações. No entanto, ele não deixa também de reprovar com razão,
como de fato é possível comprovar nessas publicações, certo ecletismo:
“Coerência e continuidade em nossas linhas de pesquisa devem ser re-
forçadas” (p.22-23).

Enfim, em termos de serviço à comunidade, a UCL conta com
quatro centros de saúde mental (Chapelle-aux-Champs, Louvain-la-Neu-
ve, Chien Vert, em Woluwe Saint-Pierre, e Méridien, em Saint-Josse) e
com um grupo de serviços hospitalares. Esses centros “colocam a psica-
nálise como um quadro importante de intervenção clínica e de reflexão
teórica, ao lado do paradigma sistêmico, em grande desenvolvimento, e
do paradigma cognitivo-comportamental, de penetração mais difícil”
(RENDERS, 2003, p.23)3.

Posto isso, e dada a grande resistência, ao contrário dos meios
judaicos, leigos e ateus, da igreja católica à psicanálise, cabe realmente
perguntar, como faz ainda Renders, por que a UCL “[se deixou] ganhar
pelo pensamento freudiano” (p.23). Dentre as possíveis respostas, con-
tam-se suas ligações com a fenomenologia – “em pé de igualdade com
alguns aspectos do cristianismo”; em seguida, o peso de personalidades
(A. Vergote, A. De Waelhens e J. Schotte, importantes professores e
marcos da psicanálise belga) e, deve-se acrescentar, Lacan e Dolto.
__________________________________________________
2 Vale lembrar que defendi minha tese em 1995, no Instituto de Filosofia, assim como outros

o fizeram, e em diversas unidades da UCL.
3 Doravante, as referências a este livro, razão de ser deste artigo, serão indicadas pelo nome do autor

e do número da página correspondente. Os artigos estão devidamente listados na bibliografia.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 153

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Enfim, a psicanálise lacaniana teria exercido uma espécie de fascínio so-
bre os meios sociológicos cristãos: “Pensar o humano em profundidade,
em suas dimensões de vazio, de falta e de morte: instaurar o verbo, a
linguagem no fundamento do ser; colocar o sujeito do desejo em perspec-
tiva quase escatológica: tudo isso não é do desagrado dos cristãos” (p.23).

Daí também vem o risco de se perder nesse grande espaço con-
quistado: a reinterpretação fenomenológica da obra de Freud e a psica-
nálise lacaniana, quando erigida em dogma, poderiam levar a uma “des-
naturalização” do inconsciente freudiano. Inventor de uma ciência cujo
objeto não se apreende pela vista e pelo toque, Freud “era obrigado a
passar por figurações provisórias, por uma metapsicologia”4. De resto,
acrescenta, não seria diferente com os cognitivistas em suas descri-
ções da memória, dos processos de aprendizagem ou das emoções –
mas, para sorte deles, “esses objetos escapam menos facilmente aos
sentidos que o inconsciente” (p.24). Enfim, o afastamento do empiris-
mo freudiano poderia trazer como conseqüência a privação do diálogo
com outras correntes da psicologia contemporânea e seu próprio isola-
mento: “[...] não é seguro que fazer da psicanálise uma ontologia, uma
antropologia, uma ética ou uma sabedoria humana, isto é, [...] fazê-la
ultrapassar seu campo, facilite sua ligação de trabalho com os outros
campos. Dando-lhe muita amplidão, priva-se a psicanálise do que ela
tem de mais particular” (p.23-24).
__________________________________________________
4 J. Derrida, um “amigo da psicanálise”, admite, com Roudinesco, que as construções metap-

sicológicas freudianas deveram-se à necessidade de “romper com a psicologia num dado
contexto da história das ciências”, mas elas não são, a seu ver, senão “armas provisórias,
mesmo instrumentos retóricos fabricados [bricolés] contra uma filosofia da consciência, da
intencionalidade transparente e plenamente responsável”. Acrescenta: “Não acredito em
seu futuro. Não penso que uma metapsicologia possa resistir durante muito tempo ao
exame. Já quase não se fala mais disso. Em Freud, eu prefiro análises parciais, regionais, de
menor importância, as explorações [coups de sonde] mais arriscadas. Esses avanços [per-
cées] reorganizam por vezes, ao menos virtualmente, todo o campo do saber. Como
sempre, é preciso estar pronto a admitir isso, e poder restituir-lhes sua potência revolucioná-
ria”. Já para Roudinesco, ao contrário, “é preciso dar-se conta do corte efetuado por Freud
e continuar a trabalhar com a metapsicologia”, sem a qual se corre o risco justamente de
“liquidar o princípio mesmo da ‘subversão’ freudiana, de sua inovação, e de retornar às
velhas noções de inconsciente (cerebral, neuronal, cognitivo, subliminal, etc.)”. A seu ver,
“há uma fragilidade específica da psicanálise que se deve a seu objeto mesmo: o inconscien-
te, no sentido freudiano, pode sempre ser evitado, refutado, julgado ‘perigoso’ e, logo,
banido da consciência e da razão etc. Daí a necessidade, para manter a criatividade, de
retornar sem cessar ao gesto original de Freud contra os dogmas que a própria psicanálise
suscita quando ela pretende ‘ultrapassar’ Freud, isto é, ‘enterrá-lo’[...]” (DERRIDA e
ROUDINESCO, 2001, p.279-283).



154 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Sobre o colóquio

O colóquio constituiu-se – depois de uma seção de abertura e de
comunicações pontuais (o interesse da psicanálise para as outras discipli-
nas científicas; o desenvolvimento da psicanálise na UCL; a psicanálise e
a psiquiatria; psicoterapias e psicanálises) – dos seguintes ateliers: Filoso-
fia, ciências da linguagem, literatura; Direito, criminologia, ciências da fa-
mília e sexológicas; Medicina, neurociências, desenvolvimento; Ciências
sociais e antropologia, ciências das religiões, educação e formação. Ainda,
houve a plenária de conclusão, que compreendeu uma conferência sobre
a abordagem da psicanálise para o ensino da psicologia clínica na universi-
dade; compte-rendus dos dois últimos ateliers da série; uma mise-en-
perspective do colóquio; e, naturalmente, a conclusão final totalizando 32
intervenções de pesquisadores de várias disciplinas científicas.

Esse colóquio anuncia, elipticamente, “psicanálise na universida-
de”, enquanto suas atas, publicadas quase três anos depois, optam por
um “A psicanálise e a universidade”, seguido de “A experiência de Lou-
vain” – que dá precisão a um título por si mesmo aberto aos mais diver-
sos entendimentos. Na seção de abertura, M. Hupert, o então doyen da
faculdade, comenta que o prazer suscitado por esse “petit bout de signi-
fiant” não se devia apenas a sua indisfarçada simplicidade, prazer que
ele não encontraria em “A química na universidade”, “As estatísticas na
universidade”, e menos ainda, acrescenta, em “A psicologia cognitiva na
universidade”. “Apesar da semelhança sintagmática, nenhuma dessas
expressões veicula o que existe como questão, desafio, mesmo provoca-
ção em ‘A psicanálise na universidade’” (HUPERT, 2003, p.10).

Talvez não seja pueril ainda destacar, nos dois títulos, outras co-
notações suscitadas pelo uso da preposição (no colóquio) e da conjun-
ção (nas atas). A conjunção impõe (ou supõe) certo nível de indepen-
dência recíproca entre os termos em questão: intercambiáveis, aqui
eles estão dispostos na solução métrica mais agradável – já a inversão
“a universidade na psicanálise” resultaria, se não sem sentido ou im-
provável, certamente numa outra coisa. O uso da conjunção sublinha o
fato histórico (e a tradição) de que a psicanálise – campo de saber
constituído quando a ciência positiva vivia seus dias de glória – nasceu
e se desenvolveu fora da Universidade, para só depois se dar o esta-
belecimento de algum tipo de convivência ou de interesse recíprocos.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 155

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Com a preposição, subtende-se que a psicanálise tem ou almeja ter ali
um lugar, reivindicando sua parte no todo do saber universitário, num
processo de afiliação, cujos perigos de comprometimento, subordina-
ção e, sobretudo, redução da doutrina ao psicologismo jamais deixaram
de ser sublinhados, com maior ou menor pertinência e ênfase, por mui-
tos psicanalistas.

Enfim, pode-se reconhecer na expressão “psicanálise e universi-
dade” maior afinidade com um dos dois (e fundamentais) artigos escri-
tos por Freud especialmente sobre o assunto, O interesse da psicanáli-
se, de 1913 (o outro, Convém ensinar psicanálise na universidade?,
data de 1919). Curiosamente, o termo universidade não é mencionado
uma vez sequer no primeiro artigo. Talvez porque, num tempo em que
sua disciplina nem mesmo constava nas grades curriculares, o pleito freu-
diano se dirigisse a um público cultivado mas pertencente ou não aos
quadros universitários. Este era pelo menos o caso de seus alunos da
antiga Sociedade Psicológica das Quartas-feiras, intelectuais, em sua
maioria não-acadêmicos e não necessariamente clínicos, cujos trabalhos
de pesquisa em psicanálise aplicada5, na expressão consagrada na épo-
ca, constituíam uma das mais constantes atividades.

Desde então, ou mesmo desde o nascimento da disciplina, Freud
e seus alunos, mediante artigos em jornais e publicações científicas,
tiveram de responder (e com presteza jamais vista no futuro) aos ques-
tionamentos a respeito da cientificidade da psicanálise6. Ora, não ne-
cessariamente esses questionamentos – em particular, sobre suas con-
cepções acerca da sexualidade humana – provinham da academia, em
que pese ali a persistência já secular de tantos ouvidos moucos para
esse campo do saber, que põe o desejo no centro de toda e qualquer
atividade humana; e que, nas palavras de Watthée-Delmotte (2003),
__________________________________________________
5 “Por razões práticas”, escreveria Freud (1994) anos depois, “habituamo-nos, mesmo em

nossas publicações, a fazer uma demarcação entre uma análise médica e as aplicações da
análise. Isso não é correto. Na realidade, a linha de demarcação situa-se entre a psicanálise
científica e suas aplicações nos domínios médico e não-médico” (p.86).

6 “Se a psicanálise não é uma disciplina como as outras, é pela razão mesma que ela tenta
dar lugar e estatuto conceitual a uma realidade no homem, realidade que a razão se
esforça em ignorar – essa realidade, verdadeiramente dizendo, indisciplinável do incons-
ciente. A obra de Freud e a de Lacan testemunham sem ambigüidade que a psicanálise é
inseparável do movimento da razão científica e da história das transformações que a
ciência produziu no homem, em suas representações, em seu modo de decifrar os enigmas
de sua condição” (FLORENCE, 2003, p.5).



156 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

“aceita a existência de um ângulo morto dos conhecimentos, sem redu-
zi-lo imediatamente a um conceito tranqüilizador como o do ‘coeficien-
te de incerteza’, como nas ciências ditas ‘exatas’”, e reformulando
assim, “pelo conceito de inconsciente, a idéia antiga do incontrolável e
do indizível” (p.62).

Não por acaso, o artigo de Freud – publicado pela primeira vez em
Scientia, periódico internacional editado na Itália desde 1904 e consa-
grado ao estudo das relações entre os diversos ramos da ciência – é
retomado por Florence (2003), na seção de abertura, para anunciar o
objetivo do colóquio, em uma palavra, “colocar à prova esta capacidade
de diálogo interdisciplinar” (p.6). Pelo menos três dos conferencistas
(Watthée-Delmotte, Lequeux e Saroglou) iniciam suas falas com a ques-
tão que lhes tinha sido proposta: “O que representa a psicanálise em sua
pesquisa, seu ensino, sua prática?”. Tratava-se de verificar como se
concretiza, num certo espaço universitário conquistado ao longo de anos,
o que Freud (1984) apenas postulou em tese e après-coup, dirigindo-se
a um público seleto, ou seja, “um círculo de cientistas que se interessam
pela síntese das ciências” (p.188), não necessariamente pertencentes
aos quadros acadêmicos.

Das razões do colóquio

Nesse colóquio, que de fato põe à prova as proposições freudi-
anas sobre a interdisciplinaridade na práxis universitária, é pertinente
e necessário, apesar da longa e rica experiência louvainense, que
ainda se pergunte como faz Laurent (2003): “Por que consagrar um
colóquio ao lugar da psicanálise na universidade? [...]. É necessário
deduzir que a disciplina duvidaria de si mesma? Ou que seu paradigma
se sentiria ameaçado?” (p.147). De onde viria esse mal-estar, que ele
detecta, mas se confessa incapaz de inventariar? Afinal, para se con-
vencer da fecundidade da psicanálise, parecia-lhe suficiente comparar
as dimensões das estantes a elas destinadas com as das outras ciênci-
as humanas numa grande livraria parisiense... O exemplo é convin-
cente, como comprova o “pequeno [!] inventário de um domínio edi-
torial em plena efervescência”, publicado no Magazine Littéraire de
fevereiro de 2004, que lhe é posterior, e cujo Dossier é consagrado à
psicanálise (“La psychanalyse: nouveaux enjeux, nouvelles pratiques”).



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 157

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Em contrapartida, vale também registrar que a rádio France Culture
não programa mais, pelo menos não mais com a freqüência vista nos
anos 1990, debates e entrevistas com psicanalistas, e que o canal de TV
franco-alemão Arte relega para as 22h40min uma soirée temática sobre
a psicanálise (aliás, a única em 2003/2004), quando o horário nobre lhe
era com freqüência reservado.

Mas já então, escreve Derrida, “a psicanálise não estava mais
na moda, depois de ter estado desmesuradamente na moda” (apud
MAJOR, 2001, p.III) nos anos 60-707. Talvez, ao contrário de o que
possa parecer à primeira vista, o fato não seja de todo lamentável, se
levamos em conta os riscos de exposição (ou vulgarização) excessi-
va da qual a psicanálise jamais escapou. Parece hoje ainda mais per-
tinente a posição de Laplanche, que reivindica uma posição de “ex-
traterritorialidade” (extraterritorialité de la psychanalyse), ou seja,
o “descentramento da psicanálise no interior da pluridisciplinaridade”
(ROUDINESCO, 1986, p.556): “Como analistas, como pesquisado-
res e como universitários afirmamos [...] que a experiência analítica
constitui um campo epistemológico específico e autônomo, e que não
pode ser a chasse gardée de um indivíduo ou de uma instituição”
(LAPLANCHE, 1980, p.8).

Faz-se menção há três décadas, e hoje cada vez mais recor-
rentemente, a uma crise na psicanálise, como, de resto, na econo-
mia, na política, nas ideologias, no ensino, na questão social e nos
fundamentos institucionais. Já em 1974, em entrevista republicada
pelo mesmo Magazine Littéraire aqui referido, Lacan (1974) a
refuta com vigor no caso de sua disciplina: “A crise [...] não existe
[...]. A psicanálise ainda não encontrou seus próprios limites. Há
muito que descobrir na prática e no conhecimento. Em psicanálise
não há solução imediata, mas apenas a longa e paciente busca das
razões”. Além disso, há Freud, “que ainda não compreendemos in-
teiramente” (p.25).
__________________________________________________
7 “[...] obrigando o discurso filosófico a contar com uma lógica do inconsciente, com o

risco de se deixar abdicar de suas convicções mais fundamentais, [...] de sofrer a expro-
priação de seu solo, de seus axiomas, de suas normas e de sua linguagem, em uma palavra,
do que os filósofos consideram como a razão filosófica, a decisão filosófica mesma, logo,
com o risco de sofrer a expropriação disso que, associando essa razão muito freqüente-
mente à consciência do sujeito ou do eu, à representação, à liberdade, à autonomia,
parecia garantir o exercício de uma autêntica responsabilidade filosófica” (DERRIDA,
apud MAJOR, 2001, p.III).



158 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Contudo, é verdade que sobreviria a Lacan, em 1978, a decepção
com os resultados de sua proposição do passe8 e sua dissolução da
Escola Freudiana de Paris (EFP), que ele próprio fundou, motivada por
sua vez pela decepção com os discípulos e membros da mesma escola,
e que o levaria à queixa famosa de ter fracassado em seu ensino. É
também fato que, depois de sua morte, “a paisagem da França freudi-
ana transforma-se radicalmente ao longo de um infinito processo de
ruptura e de atomização dos grupos lacanianos” (ROUDINESCO e
PLON, 1997, p.325).

Seja como for, a formação psicanalítica e a necessidade de
assegurar a especificidade da psicanálise em relação à medicina e
preservá-la de toda usurpação estiveram sempre a cargo das asso-
ciações psicanalíticas. Por isso, no colóquio, também não se pres-
cindiu da questão de base, tal como formulada por Laurent-Bastien
(2003): “Há um lugar para a psicanálise no interior da universida-
de?” (p.109). No entanto, nas condições de seu tempo, Freud (1996)
já admitira que sim, sob limites: avaliando com justeza que sua dis-
ciplina poderia muito bem prescindir da academia – posto que seus
lugares de formação constituíam-se já então num fato incontorná-
vel – uma e outra, todavia, teriam muito a ganhar com a convivên-
cia recíproca. Em outra oportunidade, já em 1933, ele escreve que
ainda não esperassem “a boa nova de que o combate pela psicaná-
lise chegara ao fim, e terminara por seu reconhecimento como ciên-
cia, por sua admissão como matéria de ensino na universidade”
((FREUD,1995, p.222). O que então lhe parecia novo era a possibi-
lidade de encontrar, na sociedade científica, pessoas que aceitavam
uma parte da psicanálise... e recusavam outras, os “falsos amigos”,
a exigir cuidado ainda maior do que o dispensado desde o início aos
adversários. Talvez seja assim ainda hoje em muitos lugares, e um
risco a correr, mas é certo que a psicanálise tem a ganhar com a
universidade, além da possibilidade das trocas interdisciplinares, o
rigor da pesquisa e do debate científico, mesmo que, como suspei-
tava Freud, sejam tantas vezes as simpatias pessoais (o fato da
resistência) os determinantes de tais escolhas parciais.
__________________________________________________
8 Com o passe, segundo Haddad (2002, p.325), Lacan teria almejado o testemunho de jovens

analistas, ou seja, conforme registrado no n° 23 do boletim interno da Escola Freudiana de
Paris, “o que pode vir à cabeça de alguém para se autorizar analista. Eu queria testemunhos,
naturalmente não tive nenhum… Bem entendido, esse passe é um completo fracasso”.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 159

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

A questão do lugar da psicanálise na universidade, ainda que não
formulada explicitamente pelos outros participantes, não deixou de fre-
qüentar seus respectivos discursos. Renders (2003), por exemplo, opta
por considerações de ordem ética. Num mundo onde tudo é pensado
como possível, diz ele, “a psicanálise que, em princípio, ensina os limites
do sujeito, deve enunciar suas impossibilidades”; e frente à imposição de
resultados, definidos em termos de eficácia, de sucesso e mesmo de
qualidade total, mas conhecendo o valor dos atos falhos, ela “deve rea-
firmar o direito ao fracasso e ao erro” (p.17). Em troca, e contribuindo
para a denúncia desse mundo sem limite, deve começar por reconhecer
que ela própria tem limites, que é uma teoria e uma prática entre outras,
ao mesmo tempo em que também portadora de formas particulares de
pensamento e de ação que lhe impõem hoje, neste mundo, responsabili-
dades particulares. Essas responsabilidades não podem ser identificadas
e assumidas sem que ela se interesse pelas outras ciências e se deixe
por elas interessar.

Stechen (2003) invoca em parte um raciocínio semelhante, ao lem-
brar que a pesquisa psicanalítica é cada vez mais necessária à universi-
dade na proporção do recrudescimento da ideologia da performance no
campo científico. A seu ver, o slogan “nada nos segura!” – que coman-
da não só o progresso científico, mas também as tendências econômica
e política – é um imperativo do gozo, “ou seja, uma injunção para ir além
do prazer [...] e até o limite do possível”. Ora, o exercício da ética psica-
nalítica, que diz respeito à resposta dos sujeitos singulares ao imperativo
do gozo, consiste justamente “em cernir e moderar os excessos da ins-
tância psíquica que comanda, ordena, impõe a obrigação de ultrapassar
os limites razoáveis” (p.212). A psicanálise encontra seu lugar na univer-
sidade, ao lado da psiquiatria e da sociologia das desordens sociais, à
medida que nesta se reconheça a necessidade de “um discurso sobre o
irracional e sobre a desrazão” (p.216). Enfim, vivemos numa época em
que, graças à ciência, quanto mais se sabe menos suportável é não saber
tudo, como testemunha Kaminski (2003): “Da psicanálise eu aprendi a
incompletude dos saberes e o caráter derrisório ou perigoso das tentati-
vas de completá-los” (p.106).

Por sua vez, Berten (2003), cujo raciocínio, instigante e crítico, não
cabe nos limites deste artigo, lembra que sua aproximação da filosofia con-
temporânea foi marcada, antes de mais nada, pelos “mestres da suspeita” –



160 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Marx, Nietzsche e Freud –, sendo que a intervenção freudiana se pauta
justamente por um empreendimento de desconstrução do sujeito. A seu
ver, a idéia da finitude radical do homem habita um momento importante
do pensamento filosófico contemporâneo, ainda que “o próprio conceito de
homem resista a essa destituição de seus poderes e de sua importância”.
Dentre outras coisas, ele ressalta a atitude psicanalítica que propõe “como
chave geral de interpretação o que justamente resiste a toda interpretação
e a toda racionalização, o enigma no coração do sujeito e do real” (p.67-
68), num movimento em que, a seu ver, Lacan aproxima-se de Heidegger.
Para Renchon (2003), o que provavelmente mais lhe marcou na psicaná-
lise foi “sua capacidade de dar conta, no psiquismo humano, do ‘contrário’,
e como conseqüência abrir o campo dos ‘contrários’” (p.84).

Há ainda a questão da singularidade do sujeito. A prática analí-
tica, como se sabe, assenta-se na lógica de um trabalho que se faz caso
por caso. Em muitos domínios, nem sempre é evidente assumir e susten-
tar a radicalidade dessa proposta. O jurista, por exemplo, como lembra
Cartuyvels (2003), não deixará de lidar com o mesmo e recorrente pro-
blema: “Como articular a distância do coletivo que encarna a regra e a
especialidade de um caso sempre singular ou, ainda, como pensar a re-
gra, com sua dimensão de universalidade”, sem aniquilar “um indivíduo
que não cabe perfeitamente em seus quadros?” (p.97).

É o impacto dessa intuição analítica que consiste em ir além do
sintoma – a consideração de que processos de deslocamento estejam
operando por detrás de certas queixas sociais sintomáticas – que o
leva a duvidar de certas relações de causalidade colocadas por diver-
sos discursos públicos, por exemplo, entre a delinqüência e a insegu-
rança ou o objeto droga e a toxicomania. “A insegurança ou a toxico-
mania como sintoma, sim, mas de quê? A relação é freqüentemente
mais complexa do que a ligação de causa e efeito linear colocada entre
dois eventos que, aliás, podem ser por vezes eles mesmos sintomas de
uma outra coisa” (CARTUYVELS, 2003, p.98). Não se trataria de
uma preocupação meramente retórica, ou argumentativa, dadas suas
implicações concretas para as políticas a serem implantadas. A seu ver,
a questão da relação entre lei simbólica e lei positiva permanece difícil e
está longe de terminar: se a psicanálise ensina que não se pode falar de
sociedade nem do humano, “sem o distanciamento que encarna o prin-
cípio mesmo do interdito, como símbolo do indisponível e da falta”,



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 161

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

ela não diz “onde esse interdito [...] deve se exprimir e sob qual forma.
Ele tem objetos privilegiados, indiscutíveis? Ele deve passar, para se ex-
primir, pelo interdito penal?” (p.96-97).

Mais evidente é a contribuição da teoria psicanalítica em termos da
própria démarche clínica, em primeiro lugar, como lembra Moulin (2003),
ao “colocar em evidência as emoções e a função do prazer, de eros e de
tânatos, do gosto pela vida, do gosto pela morte” (p.137), em vez de
privilegiar o lado racional, intelectual, frio, neutro, como é próprio da
prática médica, baseada em provas experimentais.

Não sem razão, as relações entre a psicanálise e as disciplinas
médicas, ainda que numerosas, são complexas e às vezes ambíguas, e
foram sempre fontes de resistência, mal-entendidos e conflitos. Ainda
hoje, afirma Opsomer (2003), “os médicos, mais do que todos os outros
cientistas, desconfiam, mesmo rejeitam tudo que diz respeito à psicaná-
lise, e os poucos médicos que por ela se interessam são considerados
médicos marginais” (p.123). Já para Roussaux (2003), praticam-se quo-
tidianamente uma psiquiatria e psicoterapias de inspiração analítica, ain-
da que “o exercício da prática psicanalítica (cura-tipo) [pareça] de com-
patibilidade muito difícil com o exercício da prática psiquiátrica em tem-
po integral, tal como imposta por nossas clínicas acadêmicas”. No âmbi-
to da pesquisa, acrescenta, numerosas teses e publicações são inspira-
das na psicanálise, que constitui ainda hoje a “corrente majoritária”, ao
lado de outras correntes de pensamento, “também elas bem representa-
das num ambiente universitário necessariamente plural” (p.29).

Por sua vez, Moulin (2003) entende que o acesso à psicanálise,
terapêutica ou didática, é condicionado pelo custo e pelo tempo de
seu exercício, e que esse “aspecto reservado ou discricionário cono-
ta a psicanálise de um aspecto iniciático que interpela o médico trei-
nado para dar indicações terapêuticas precisas, argumentadas e nes-
se caso não restritivas” (p.136). Do ponto de vista do paciente, a
psicanálise é anunciada para todos, mas reservada a alguns. Para o
terapeuta, “entra-se na psicanálise como se entra na religião e isso
conota os adeptos de um aspecto partidário” (MOULIN, 2003, p.136),
com o que concorda de certa maneira Bourgeois (2003): “Uma coisa
que me desconcerta freqüentemente é a opacidade da base empírica
que funda os desenvolvimentos teóricos da psicanálise e que lhes con-
fere assim às vezes uma aparência de discurso de autoridade” (p.187).



162 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

É como se esta não tivesse sido a grande preocupação de Freud, inclusi-
ve para se contrapor, apoiado na experiência analítica, à discursividade
própria do projeto filosófico (cf. AGUIAR, 1999).

Moulin (2003) refere-se ainda à primeira frustração do médico clí-
nico somático ao se confrontar com “colegas psiquiatras ou psicólogos
mais ou menos partidários de uma dada teoria que determina as escolhas
dos métodos com visão terapêutica” (p.136). Outra de suas frustrações
seria que, mesmo seduzido por uma teoria de caráter experimental e de
aparência mecanicista, “não há nenhum poder de verificação experimen-
tal, isto é, de experimentação pessoal, sendo esta reservada à prática de
iniciados, é preciso acreditar, o que não é fácil quando se quer saber”. Já
para Roussaux (2003), se o paciente não pode ser abordado pela técnica
psicanalítica, a psicanálise teórica permite a compreensão e a explicitação
de seu estado mental, e mesmo se essa compreensão é provisória e resulta
numa construção que lhe serve apenas quando necessário, ela contribui
para a psiquiatria no sentido de “ordenar segundo uma ordem compreensí-
vel as observações clínicas. A objeção é utilizar a psicanálise como uma
‘psicologia’” (p.30). Nessa perspectiva, não passaria de uma das aplica-
ções da psicanálise, a seu ver, “em pé de igualdade com a arte e a histó-
ria”. Sobretudo, a importância da psicanálise para a psiquiatria reside no
fato de que a história individual e psicológica do paciente conta mais do
que o inventário dos sintomas. Aliás, isso é algo que também os psicólogos,
com seu gosto pela anamnese, não deveriam esquecer.

Psicanálise na universidade: questões, idéias, problemas

As questões de Laurent (“Por que consagrar um colóquio ao lugar
da psicanálise na universidade?”) e, sobretudo, de Laurent-Bastien (“Há
um lugar para a psicanálise no interior da universidade?”) são herdei-
ras diretas de “Convém ensinar psicanálise na universidade?”, de 1919,
mas são propedêuticas às proposições freudianas de O interesse da
psicanálise, de 1913. Lido hoje, esse último é texto antecipatório de
um intercâmbio então inexistente e ainda a advir, no qual, apesar de
professor extraordinário (uma espécie de “professor associado”) des-
de 1902, na Universidade de Viena, Freud fala “do exterior” e sem
nomear diretamente o espaço universitário como alvo. A idéia de uma
“extraterritorialidade” dessa disciplina não lhe seria aqui estrangeira:



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 163

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

“Como analistas, como pesquisadores e como universitários”, escreve
Laplanche em 1980, “afirmamos que a experiência analítica constitui um
campo epistemológico específico e autônomo, que não poderia ser a
chasse gardée de um indivíduo ou de uma instituição” (p.8). Já para
Leclaire, em 1998, e no contexto de sua proposta por uma instance
ordinale, a extraterritorialidade seria “um fantasma muito saudável, mas
[...] em contradição com o que passa hoje no mundo” (p.354).

É certo que nestes dias, a exemplo de Laplanche em Paris VII, e
de Leclaire e depois Lacan, em Paris VIII, é preciso ir além de se dirigir
amplamente a cientistas interessados na síntese das ciências, como faz
Freud em 1913, dada a urgência de estabelecer efetivamente, na univer-
sidade, uma ligação de trabalho com as outras disciplinas, afirmando-se
ao mesmo tempo como campo epistemológico específico e autônomo.
Dito de outra maneira, em 1913, tratava-se, em tese, de “inserir sua
própria ciência no campo do saber, mostrando, em razão de sua singula-
ridade, as dificuldades de integração” (FLORENCE, 2003, p.13). No
entanto, as dificuldades somente se colocariam concretamente (para
Freud e, sobretudo, para a psicanálise do futuro) após a criação da pri-
meira cátedra de psicanálise no mundo, na Universidade de Budapeste,
de curta duração e sob a direção de Ferenczi, sendo esse o motivo que o
levou a escrever o texto de 1919, a psicanálise na universidade, portan-
to, e como tal sujeita aos estatutos e às tradições universitárias.

Como então, em meio aos usos e costumes universitários, preservar
as idiossincrasias ético-epistemológicas da psicanálise? Isso nem sempre
é evidente. Considere-se, por exemplo, no âmbito dos cursos de psicologia,
a questão das relações conflitivas entre a psicoterapia e a psicanálise.
Para resolvê-las, lembra De Neuter (2003), alguns (raros) afirmam que a
psicanálise é uma psicoterapia entre várias, outros (entre os lacanianos e
os freudianos), que a psicanálise nada tem a ver com a psicoterapia, e
outros, enfim, que ela é uma psicoterapia, mas é bem mais: “A psicanálise
tem por finalidade o advento do sujeito desejante e diversas curas entre as
quais aquela do sintoma, mas ela propõe ao mesmo tempo um modo muito
particular de ação psicoterapêutica, uma concepção revolucionária do sin-
toma e da doença” (p.33). O que a psicanálise trouxe à psicoterapia? O
que ela traz ainda hoje às psicoterapias que a ela se referem, pergunta De
Neuter, para responder em seguida: a subversão do conceito de psicotera-
pia, do conceito de sintoma e do conceito de cura.



164 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Antes de tudo, as psicoterapias caracterizar-se-iam por abandono
menos radical do que o realizado por Freud das três modalidades psico-
terapêuticas pré-analíticas (hipnose, sugestão e catarse), em seguida,
por uma colocação menos radical da livre associação, da neurose de
transferência e de sua análise, e, enfim, por menor descentramento do
sintoma (DE NEUTER, 2003, p.36). “Em Lacan, o sintoma é uma das
maneiras das quais dispomos para gozar de nosso inconsciente”. Para
abandoná-lo, é preciso ter encontrado outras modalidades de satisfação
que impliquem menor sofrimento subjetivo. Poder-se-ia dizer, nessa pers-
pectiva, que “a psicoterapia de orientação analítica propõe ao sujeito a
possibilidade de se fazer menos mal para obter o gozo e os prazeres aos
quais ele aspira: realização pulsional, transformação do alvo pulsional,
mudança de objeto, atenuação das exigências do supereu, etc.” (p.37).

Trata-se de um ponto de vista, cujas discussões estão longe de
terminar. Pode-se falar em “psicoterapia psicanalítica”? Não haveria
contradição nos termos? Não seria uma psicanálise de segunda ordem?
Justifica-se o termo pela necessidade, nas instituições, de misturar ao
ouro da análise o chumbo da psicoterapia (sugestão), como Freud reco-
mendou tantas vezes?  Considere-se ainda a urgência desses tempos em
que se verifica uma ampliação constante da atuação do psicanalista em
diferentes instituições e para além de seu consultório privado, (ainda que
sob o guarda-chuva do Conselho Federal de Psicologia). Enfim, a ques-
tão da regulamentação das psicoterapias, mais e mais premente nos pa-
íses europeus, coloca como crucial a necessidade de explicitar, sem
ambigüidade para o público leigo, o que diferencia a psicanálise do vasto
domínio das psicoterapias, e ao mesmo tempo afirmar o corpo doutriná-
rio que permanece fundador, bem como a fecundidade do método freu-
diano (Cf. AGUIAR, 2005, p. 109-120).

Veja-se enfim, ainda sob os usos e costumes acadêmicos, a ques-
tão da pesquisa, condição de uma existência universitária plena. Há,
no seio da psicanálise, lugar para uma prática de pesquisa? É o que
ainda pergunta Laurent-Bastien (2003), sublinhando a dificuldade para
uma mesma pessoa de ocupar ao mesmo tempo um lugar de pesqui-
sador e de clínico. Contudo, parece-lhe precisa a diferença entre clí-
nica e pesquisa: “[...] O pesquisador é obcecado por sua questão, e
tenta levar, às vezes um pouco intrusivamente, seus informantes a
lhe fornecer respostas a suas questões. [...] O clínico, ao contrário,



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 165

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

deixa-se guiar pelas questões e os significantes de seu analisando”.
Seriam esses, a seu ver, processos diferentes, assim como seria diferen-
te o material recolhido: “[...] um clínico que tentasse utilizar seu material
clínico para perseguir uma série de questões de pesquisa se veria imedi-
atamente colocado fora da esfera clínica e de suas preocupações” (p.109-
114). A transferência se poria muito mais a serviço de sua interrogação
do que de sua prática clínica..

De fato, essas são questões freudianas por excelência, ainda que
a autora não mencione um complicador: “Uma das reivindicações da
psicanálise a seu favor”, escreve Freud (1977, p.64) em 1912, “é indu-
bitavelmente o fato de que, em sua execução, pesquisa e tratamento
coincidem”. Não sendo mera aplicação técnica, cada psicanálise é, a
sua maneira e de maneira singular, uma pesquisa (clínica, não experi-
mental) sustentada por seu próprio método, como escreve ainda Freud
(1994) em outra oportunidade, não se pode “tratar sem aprender algu-
ma coisa de novo” (p.85).

É verdade que o trabalho clínico psicanalítico afasta-se do trabalho
propriamente científico quando se trata de “reunir a estrutura [do caso],
tentar predizer seu progresso futuro e obter, de tempos em tempos, um
quadro do estado atual das coisas”. Para se conduzir corretamente, o ana-
lista deveria “oscilar, de acordo com a necessidade, de uma atitude psíqui-
ca para outra”, evitando especular ou meditar sobre os casos enquanto
eles estão em andamento (FREUD, 1977, p.64-65). Suas recomendações
são assim bem conhecidas: a primeira, metodológica, diz que somente de-
pois de concluída a análise, seu material deve ser submetido a um proces-
so sintético de pensamento; a segunda, compromisso ético, ensina que a
função de tratar sobrepõe-se aos interesses propriamente científicos.

Para Laurent (2003), que levanta questões semelhantes, a psicanáli-
se tem em comum com a etnologia (como se sabe, o termo consagrado
pela tradição francesa para designar a antropologia cultural) a necessida-
de de elaborar um método tão rigoroso quanto possível e capaz de dar
conta da singularidade de seus campos respectivos. A pesquisa psicanalí-
tica, para além da elaboração por si mesma de seu próprio método, teria
realizado com sucesso empréstimos metodológicos à etnologia, cujas equi-
pes de pesquisadores trabalham em torno de questões como “implicações
de uma escrita de seu sujeito de enunciação”, “condições de elaboração dos
dados no campo”, “limites do relato etnográfico”, “critérios de validação”.



166 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

Ainda assim, a seu ver, algumas questões permaneceriam em aberto: em
primeiro lugar quanto à diferença, para ele, mais do que provável no qua-
dro das pesquisas, entre a posição exclusiva do clínico e a do psicanalista-
pesquisador (o que não deixa de ser um falso problema, se considerado,
como visto, que uma “posição exclusiva de clínico” seria, a rigor, para o
psicanalista, uma contradição); e porque essa separação entre as duas
posições é, ao fim e ao cabo, injunção ética determinada pela situação
clínica, aliás, uma tensão que, se não denegada, lhe será sempre favorável.

Seus outros questionamentos, que parecem igualmente a serviço
de um enquadramento bem restritivo e positivo da pesquisa psicanalítica,
dizem respeito, em primeiro lugar, ao esclarecimento de processos cuja
execução possa garantir “a produção dos dados inerentes ao inconscien-
te, mesmo ao pré-consciente, aqui concebidos como terreno de pesqui-
sa” (LAURENT, 2003, p. 154). Ora, na situação analítica, é o próprio
paciente, em última instância, que validará a cada vez a interpretação
analítica, no limite, pela solução de seus conflitos e supressão de seus
sintomas. Quando a pesquisa psicanalítica resulta das elaborações do
analista em sua mesa de trabalho, e não operando à chaud na escuta de
seus pacientes, a validade e a consistência da interpretação analítica
passarão pelo crivo dos examinadores, no caso de teses e dissertações,
e de pareceristas e do público leitor especializado e erudito, quando se
tratar de artigos e livros (Cf. MEZAN, 2001). Enfim, o terceiro questio-
namento de Laurent (2003) diz respeito justamente à distinção a “ser
estabelecida entre a interpretação no quadro da transferência, operando
na relação clínico-paciente, e a interpretação de dados recolhidos, reali-
zada a posteriori pelo psicanalista-pesquisador” (p.154). Trata-se aqui
de um paralogismo metodológico: pelo menos, não é isso definitivamente
o que se verifica em Freud (1974), cujas anotações cotidianas da análise
de O homem dos ratos – hélas, as únicas que restaram – são retoma-
das quase integralmente no relato final do caso clínico, como mostraram
Elza e Pierre Hawelka (apud FREUD, 1974) há três décadas.

A contribuição da psicanálise à etnologia reside justamente nes-
sa possibilidade de garantir, por meio da utilização da transferência
como instrumento de trabalho, a não-eliminação da subjetividade do
pesquisador em todos os estágios de sua pesquisa (Cf. AGUIAR,
2002). Em contrapartida, Brackelaire (2003) denuncia a “monstru-
osidade” de uma psicanálise sem antropologia “pelo universalismo
e pelo psicologismo abjetos e temíveis que ela desencadeia” (p.155).



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 167

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

A seu ver, a psicanálise seria sempre uma etnopsicanálise, como é toda
psicologia uma etnopsicologia: “Os etnólogos nos levam, precisamente, a
ver e a encontrar os diferentes mundos sociais em suas lógicas culturais
próprias, sempre em trabalho e hoje freqüentemente em mutação” (p.158).

Mas, reconhecido o lugar da psicanálise na universidade, permane-
ce para Laurent (2003) a questão do método de investigação, ou seja, da
produção de dados e sua interpretação: “a história, a antropologia ou a
psicanálise não podem assegurar-se pela determinação de critérios de
falsicabilidade que permitem, por exemplo, a análise de qui-quadrado em
uma amostra probabilística ou a determinação dos graus de liberdade
dos ensaios de laboratório”. Se tal constatação pressupõe a “convoca-
ção” de uma metodologia que é tão difícil de resolver como é igualmente
o balizamento da “justa interpretação”, nem por isso o pesquisador psi-
canalista (ou o etnólogo) pode se dispensar “de um rigor metodológico
sem falha”, pois, hoje em dia, “os critérios de validação são infinitamente
mais estritos, [dados] os incessantes avanços epistemológicos” (p.153).

Nesse caso, que se acrescente também, e se leve em conta de
uma vez por todas, que cada prática, cada ciência contém em si seus
próprios critérios de validação, como sustentava Althusser e Lacan (Cf.
EVANGELISTA, 1984).

Nas relações acadêmicas cotidianas, Day (2003) tem a impressão
de se confrontar muito freqüentemente com dois tipos de discursos, duas
psicanálises, dois tipos de pensamento analítico: “Um tipo que é fechado,
e pretende poder tudo interpretar. Um outro que é aberto, aberto mesmo
até ao relativismo histórico de seu próprio pensamento”. Por um lado,
um “pensamento que gira no vazio”, cujos “delegados ou representantes
dão às vezes a impressão de serem mestres de consciência dos outros
acima de qualquer outro sistema de pensamento”, por outro, uma psica-
nálise que lhe parece indispensável para a universidade, “não como mes-
tre de consciência, mas como injeção de consciência, como lembrete de
consciência, como uma espécie de infecção que nos habita” (p.169-170).

Por sua vez, Saroglou (2003) lembra que, mais recentemente, um novo
terreno interdisciplinar desenvolveu-se, e diz respeito ao diálogo entre psica-
nálise e fé e sobre o solo comum antropológico. Aplicada à compreensão
psicológica da religião, a psicanálise permitiu aprofundar a questão, com-
plexa, das motivações religiosas, ou seja, “a questão das ligações entre o
normal e o patológico quando se trata de compreender a religião individu-
al ou coletiva, a religião do comum dos mortais ou a religião dos santos”,



168 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

enfim, “as ligações sutis entre escolha religiosa e determinismos afetivo-
relacionais e sexuais, notadamente aqueles baseados [na] experiência
infantil” (p.172). Entretanto, para Wénin (2003), sob um aspecto, sua
relação com a psicanálise não se faz sem questionamentos: “Algumas
leituras da bíblia por psicanalistas nutrem em mim algum mal-estar, dian-
te do que eu ressinto – talvez erradamente – como uma forma de impe-
rialismo” (p.166).

Psicanálise na universidade: um processo

Psicanálise na universidade é uma expressão, válida desde 1919,
para um (talvez) interminável processo que não se faz sem dificulda-
des, mas também com incontornáveis ganhos para a psicanálise, por
exemplo, no que concerne ao rigor intelectual (fundamentação e con-
textualização) de suas pesquisas. A discussão freudiana, já no contex-
to universitário, centrava-se no ensino em nível de graduação, e hoje
se sabe que, em função da pesquisa, a pós-graduação a amplia e com-
plexifica. Uma experiência de meio século de ensino e pesquisa uni-
versitária da psicanálise permite sem dúvida que esse colóquio, res-
pondendo a um imperativo da contemporaneidade, abra-se para uma
avaliação do diálogo interdisciplinar, pondo à prova as coordenadas
freudianas contidas no texto de 1913. Uma interdisciplinaridade que
Cartuyvels (2003) entende ser uma

[...] tentativa de cruzar disciplinas diferentes, sus-
cetíveis de se interrogar e de se desestabilizar;
que abre cada disciplina à falta, e uma maneira
de conjurar o ideal cientificista de um discurso
universitário no qual, em meio ao conjunto de
puros enunciados, [desaparece] o sujeito da enun-
ciação (p.92).

Nessa démarche interdisciplinar, como sublinha Renchon (2003),
deve-se estar atento para o risco de confronto com uma disciplina que
não é a sua, “de não perceber e de não reter senão o que as lentes de seu
próprio universo mental lhe permitem discernir” (p.83). Fédida (1997), a
esse respeito, reclamou para a psicanálise maior exigência em relação a
si mesma, tendo como base seus próprios paradigmas teórico-práticos:



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 169

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

quanto maior a especialização, mais fácil e segura seria a comunicação
interdisciplinar. Seria ainda, como pretendia Leclaire, uma confrontação
que, diferentemente de uma “confusa visão interdisciplinar”, se ordena-
ria a partir da “originalidade do discurso psicanalítico e do trabalho que
ele impõe” (apud ROUDINESCO, 1986, p.573).

Para Laurent (2003), “[...] a psicanálise [...] não faz muito esforço
para atrair os leitores situados à margem das fronteiras disciplinares”
(p.148). Trata-se de certa maneira da mesma impressão de Lequeux
(2003): em seus textos, “Freud avança passo a passo, diferencia suas
observações de suas hipóteses, reconhece os limites dos conceitos que
ele forja e espera confirmações ou correções disso que ainda não se
chamava as neurociências” . Essa associação de inteligência, intuição e
modéstia, acrescenta, “nem sempre encontrei nos escritos dos psicana-
listas atuais”. Ele aproveita mesmo a ocasião do colóquio para lhes en-
dereçar uma de suas questões: “Onde e por que perderam o estilo límpi-
do de seu pai fundador em proveito do que parece freqüentemente obs-
curo e pedante ao não-iniciado?” (p.99-100).

Quem poderia argumentar o contrário? Afinal, apenas certos de-
senvolvimentos e argumentações de ordem teórica – metapsicológica,
no dizer de Freud – poderiam, às vezes, estabelecer (ou justificar) as
obscuridades de um texto. É fato que Lacan conquistou legitimamente o
direito de subverter o gosto pela clareza do pai da psicanálise, mas, de
uma vez por todas, não convém que seu estilo surrealista, paradoxal e
ferozmente não-acadêmico – embora pessoal e singular, e mesmo justi-
ficado histórica e geograficamente – continue a multiplicar-se como pas-
tiche entre tantos de seus seguidores.

Post-scriptum

Além de interações já bem estabelecidas, como “psicanálise e lite-
ratura” e “psicanálise e etnologia”, os artigos de “psicanálise aplicada”
publicados no Magazine Littéraire, aqui citado mais de uma vez, trazem
outras propostas inéditas (ou menos freqüentes). Por exemplo, psicaná-
lise e etologia, psicanálise e imagens e psicanálise e música. Esses títulos
mostram por si mesmos que continua a frutificar a idéia freudiana de um
interesse da psicanálise para as outras disciplinas, e reafirmam essa ver-
tente da pesquisa psicanalítica como promissora e em franca expansão,



170 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

e seu destino incontornável. Afinal, se Freud, ao falar do interesse que
teriam outros campos do saber por utilizar os dados da psicanálise, “pode
dar a impressão de ser imperialista [...], de fato, ele não faz mais do que
prolongar o que foi o movimento mesmo de seu próprio pensamento,
‘interessado’ por todas essas disciplinas”. Por isso, “a aplicação da psi-
canálise fora do campo do tratamento parece-lhe então quase natural”
(MIJOLLA-MELLOR, 2004, p.44). Esse colóquio exemplar é também
precursor, no sentido de propor avaliação das trocas interdisciplinares e
sutil homenagem ao centenário de uma das obras científicas, se neces-
sário lembrar, mais importantes do século passado.

Deliberadamente reservei para o final as questões que o anima-
ram, assim formuladas por seu organizador: O que a psicanálise apre-
senta de novo, de fecundo e de original? Que mudanças são ocasionadas
pelo novo ponto de vista que ela propõe às concepções da ciência, do
sujeito da ciência e da racionalidade? Que linguagem revela-se necessá-
ria para dar conta de suas descobertas? Que dificuldades, resistências e
oposições essa linguagem e esse ponto de vista suscitam aos olhos dos
outros saberes?. E de maneira mais enfática: “Que diálogo a psicanálise
foi capaz de estabelecer com todas disciplinas pelas quais seu fundador
mostrou um interesse tão intenso e uma curiosidade tão infatigável?”, ou
ainda: “Em que os avanços dessas disciplinas vizinhas, respondendo aos
novos desafios de nossa história recente, encontraram uma caução do
lado dos analistas?” (FLORENCE, 2003, p.15).

Afinal, sejam quais forem as condições histórico-geográficas em
que a psicanálise está implantada, essas são questões que devem a mui-
tos interessar e orientar – em particular, aos que se dedicam à prática
universitária da psicanálise (e entre nós, neste momento em que cria-
mos, pioneiro na UFSC, o Núcleo de Estudos em Psicanálise, no Depar-
tamento de Psicologia, no Centro de Filosofia e Ciências Humanas).
Tais questões, enfim, para além do âmbito desse colóquio interdisciplinar
aqui apresentado como exemplo, devem se colocar em permanência como
condição à prática universitária da psicanálise.

Referências bibliográficas

AGUIAR, F. Comentários avulsos sobre a prática universitária da psica-
nálise. Psicanálise e universidade, n.16, 2002, p.93-116.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 171

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

AGUIAR, F. Wittgenstein, “disciple” à contrecoeur de Freud. Disserta-
tio, n.10, 1999, p.5-44.

AGUIAR, F. Regulamentação das psicoterapias: o precedente francês.
Percurso, n. 34, 2005, p.109-120.

BERTEN, A. Psychanalyse et philosophie. In: FLORENCE, J. (Org.).
La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-
Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.67-71.

BOURGEOIS, E. Formation des adultes et psychanalyse. Petite histoire
d’une rencontre singulière. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanaly-
se et l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-Neuve: Acade-
mia Bruylant, 2003, p.179-187.

BRACKELAIRE, J. L. Pas l’un sans l’autre. Psychanalyste et anthro-
pologie en terre d’exil. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et
l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia
Bruylant, 2003, p.155-159.

CARTUYVELS, Y. Psychanalyse et enseignement du droit. In: FLO-
RENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience de
Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.91-98.

DAY, J. La psychanalyse: ouverture ou fermeture? In: FLORENCE, J.
(Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain.
Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.169-170.

DE NAUTER. Psychothérapies et psychanalyses. In: FLORENCE,
J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain.
Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.33-42.

DERRIDA, J. e ROUDINESCO, E. De quoi demain... Dialogue. Pa-
ris: Flamarion, 2001.

EVANGELISTA, Walter J. Conhecimento e desejo: estudo histórico-
crítico do conceito de sobredeterminação no itinerário de Louis Althus-
ser. Tese professor titular. Departamento de Filosofia. UFMG, 1984.

FÉDIDA, P. Entrevista. Psicanálise e Universidade, v. 6, 1997.



172 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

FLORENCE, J. L’interêt de la psychanalyse. In: FLORENCE, J. (Org.).
La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-
Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.13-16.

FREUD, S. L’homme aux rats: journal d’une analyse. Paris: PUF, 1974.

FREUD, S. Conseils aux médecins sur le traitement analytique. In: La
technique analytique. Paris: PUF, 1977.

FREUD, S. L’intérêt de la psychanalyse. In: Résultats, idées, problè-
mes (I). Paris: PUF, 1984.

FREUD, S. La question de l’analyse profane. In: Œuvres Complètes, v.
XV. Paris: PUF, 1994.

FREUD, S. Nouvelle suite des leçons d’introduction à la psychanalyse.
In: Œuvres Complètes, v. XIX. Paris: PUF, 1995.

FREUD, S. Faut-il enseigner la psychanalyse à l’université? In: Œuvres
Complètes, v. XVIII. Paris: PUF, 1996.

HADDAD, G. Le jour où Lacan m’a adopté. Paris: Grasset, 2002.

HUPERT, M. Séance d’ouverture. Allocution de Michel Hupert. In:
FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.9-10.

LACAN, J. Il ne peut pas y avoir de crise de la psychanalyse. Magazi-
ne Littéraire, n.428, fevereiro/2004.

LAPLANCHE, J. Un doctorat en psychanalyse. Psychanalyse à
l’Université, tome 6, n.21, 1980, p.5-8.

LAURENT, P. J. Psychanalyse et anthropologie: éléments d’un débat.
In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université.
L’expérience de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003,
p.147-154.

LAURENT-BASTIEN, D. Une clinique de recherche et sa rencontre avec
le champ de anthropologie, ou la psychanalyse et la volonté de faire science.
In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.109-121.



Fernando Aguiar Brito de Sousa — 173

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

LECLAIRE, S. Écrits pour la psychanalyse (1). Paris: Seuil/Arcanes, 1998.

LEQUEUX, A. La psychanalyse et la médicine. In: FLORENCE, J.
(Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain.
Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.99-101.

MAJOR, R. Lacan avec Derrida: analyse désistentielle. Paris:
Flammarion, 2001.

MEZAN, M. Psicanálise e pós-graduação: notas, exemplos e reflexões.
Psicanálise e Universidade, n.14, 2001, p.121-162.

MOULIN, D. Visions de la psychanalyse à partir d’une pratique de la pédia-
trie. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.135-145.

OPSOMER, R. J. De l’urologie à la psychanalyse. Quelques réflexions d’un
non-initié. In: Florence, J. (org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.123-134.

RENCHON, J. L. Le droit de la famille à l’épreuve de la psychanalyse. In:
FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.83-90.

RENDERS, X. Aperçu historique de l’essor de la psychanalyse à l’UCL.
. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience
de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.17-24.

ROUDINESCO, E. La bataille de cent ans. Histoire de la psychanaly-
se en France (2). Paris: Seuil, 1986.

ROUDINESCO, E. e PLON, M. Dictionnaire de la psychanalyse.
Paris: Fayard, 1997.

ROUSSAUX, J. P. La psychanalyse et la psychiatrie. In: FLORENCE,
J. (Org.). La psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain.
Louvain-la-Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.25-32.

SAROGLOU, V. L’apport de la psychanalyse à la psychologie de la
religion et à la théologie: commentaires. In: FLORENCE, J. (Org.). La
psychanalyse et l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-
Neuve: Academia Bruylant, 2003, p.171-177.



174 — A psicanálise na universidade belga: a experiência de Louvain

Revista de Ciências Humanas, Florianópolis: EDUFSC, n.37, p.149-174, abril de 2005

STEICHEN, R. Rencontres avec l’altérité: autre culture, autre texte,
autre savoir. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et
l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia
Bruylant, 2003, p.171-177.

WATTHÉE-DELMOTTE, M. Psychanalyse et littérature: éléments de
convergence. In: FLORENCE, J. (Org.). La psychanalyse et
l’université. L’expérience de Louvain. Louvain-la-Neuve: Academia
Bruylant, 2003, p.45-59.

(Recebido em maio de 2004 e aceito para
publicação em setembro de 2005)


