
 
 
 

  
Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  

http://dx.doi.org/10.5007/1980-4237.2012n11p377  

ANTOINE BERMAN NA CHINA:  
A TRADUÇÃO E O IDEOGRAMA OU  

O ALBERGUE DAS LETRAS LONGÍNQUAS  
 
 
 

 
 
 
 

RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 
 
 

 título remete claramente ao livro de Antoine Berman (1942-
1991),   La   traduction   et   la   lettre   ou   l’auberge   du   lointain, 
publicado pela primeira vez na França em 1985, e traduzido 

para o português, em 2007, com o título A  tradução  e  a  letra  ou  o  albergue  do  
longínquo.  As reflexões de Berman nesse livro concentram-se, estritamente, na 
tradução literária, ou, se preferirmos, na tradução de obras literárias. Em defesa 
de uma tradução que privilegie a “letra”, de uma tradução do “texto enquanto 
letra”, Berman desenvolve seu entendimento do que vem a ser uma tradução 
ética: aquela que considera a “textualidade”, a “corporalidade”, a “carnalidade”, 
por assim dizer, do Estrangeiro, sendo, por isso, capaz de abrigar, de acolher, de 
albergar no texto traduzido o que vem de um mundo por vezes tão distante e 
longínquo. Daí a escolha de Berman pela expressão “l’auberge   du   lointain”, 
tirada de uma canção de amor do trovador occitano Jaufré Rudel, do século XII, 
em que canta o amor longínquo, remoto. Pergunta-se: qual a relação do 
“albergue do longínquo” e dos conceitos bermanianos tais como “tradução 
ética”, “tradução-da-letra”, entre outros, com os ideogramas chineses e, por fim, 
com a China? Cabe aqui começar com a explicação da paródia no título deste 
ensaio. 

Em disciplina lecionada recentemente no mestrado em Estudos da 
Tradução na Universidade de Macau, China, escolhi o livro de Antoine Berman 
como suporte para as discussões sobre “Tradução e Literatura Comparada”. O 
objetivo do curso, entre outros, era o de oferecer a oportunidade aos estudantes 
de perceber e analisar aproximações e divergências, identidades e 
descontinuidades na transmissão estética de textos das tradições literárias da 
China e do Ocidente. Em vez de se concentrar em detalhes técnicos, o curso 
visava a orientar os mestrandos para abrangentes questões culturais e 
ideológicas, envolvidas na percepção da tradução e da literatura comparada. Os 
oito alunos que frequentaram o curso procediam, em sua maioria, da China 
continental, e todos, sem exceção, licenciaram-se em Língua e Cultura 
Portuguesa, em diversas universidades chinesas, sendo que quatro deles se 
licenciaram na Universidade de Macau (UM). Vale destacar a singularidade da 

O 



RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 

378 

  
  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
 
 

pós-graduação (mestrado e doutorado) na UM, por ser a única na Ásia a 
oferecer especialização em tradução direcionada ao par lingúistico chinês-
português. Afinal, a presença e a influência dos portugueses em Macau, como se 
sabe, começou em tempos remotos, ou seja, no início do século XVI. 

Como a maioria dos mestrandos não dominava francês, e como não há 
ainda versões dos livros de Antoine Berman para o chinês, a leitura foi feita em 
língua portuguesa, na tradução criteriosa de Mauri Furlan, Marie-Hélène 
Catherine Torres e Andréia Guerini. Dois meses antes de iniciar o semestre, 
enviei A   tradução   e   a   letra   ou   o   albergue   do   longínquo para os estudantes 
inscritos na disciplina e solicitei que fizessem uma resenha curta da obra. Queria 
ter uma ideia da qualidade da leitura que por eles seria feita e dos níveis de 
dificuldades que poderiam surgir ante uma obra reflexiva que considero de 
elevada sofisticação intelectual. Nenhuma resenha, no entanto, foi-me 
apresentada, e o motivo era de que a leitura lhes parecera bastante hermética, 
conforme relataram, com períodos muito longos e complicados, além de uma 
grande quantidade de conceitos desconhecidos ou pouco familiares para o 
grupo. Percebi, de saída, que o desafio era maior do que imaginara inicialmente. 
Apesar da pouca receptividade inicial dos estudantes à obra, insisti em sua 
leitura ao longo do semestre, intercalada de textos teóricos auxiliares, textos 
literários curtos (poemas e mini-contos que seriam traduzidos do português para 
o chinês), e também análises de traduções de poemas do par chinês-português, 
feitas por tradutores eminentes, como Yao Jingming, António Graça de Abreu, 
Gil de Carvalho, Haroldo de Campos.  

Durante e ao final do semestre, pôde-se avaliar o resultado positivo do 
investimento em A  tradução  e  a  letra. Os horizontes de leitura oferecidos pelo 
livro não se limitaram a questões específicas de tradução literária. Abrangeram 
também a filosofia e a literatura ocidentais, num sentido amplo e panorâmico, 
desde os pré-socráticos a Heidegger, desde Antígona1 a Franz Kafka e Rainer 
Maria Rilke. Logo nas primeiras aulas, ao perceber uma lacuna de 
conhecimento dos estudantes com relação à filosofia ocidental, dediquei dois 
encontros, no total de seis horas, para a apresentação de conceitos filosóficos 
fundamentais, aliados à produção da grande literatura ocidental, numa vasta 
linha do tempo, que ia do século VIII a.C. ao século XX. A partir de então, 
tornaram-se menos distantes os conceitos apresentados por Berman, tais como 
platonismo ou tradução platônica, a tradução como experiência (à luz de 
Heidegger), estrangeirização (na intuição de Schopenhauer), as reflexões de 
Goethe e dos primeiros românticos alemães – como Kleist, Hölderlin, Schlegel, 
à luz das críticas kantianas. 

Nas universidades chinesas, a licenciatura em Língua Portuguesa, pelo 
que pude perceber por esses alunos de mestrado, não oferecem cursos 
específicos sobre a história geral da filosofia, das artes e da literatura ocidentais. 
Seria muito proveitoso se cursos dessa natureza fossem incluídos na grade 
curricular da graduação em Português, ao menos ao longo de um semestre, de 
preferência no último ano da graduação, quando há o domínio maior do idioma 
pelos alunos. Desse modo, os estudantes poderiam olhar para a língua, a 
literatura e a cultura portuguesas dentro de um contexto mais amplo, pensá-las e 
                                                
1 A tradução de Friedrich Hölderlin (1804) da tragédia de Sófocles (442 a.C.) é analisada na 
obra de Berman como exemplo de tradução bem sucedida e inovadora, por privilegiar 
basicamente a “letra” do texto grego. 



ANTOINE BERMAN NA CHINA 
 
 

  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
  

379 

contextualizá-las a partir daquilo que se produziu de mais significativo e 
inovador no pensamento e na cultura do Ocidente, desde Homero e dos pré-
socráticos. Uma vez recebidas essas noções na graduação, ao ingressarem nos 
cursos de mestrado, os estudantes teriam, sem dúvida alguma, um rendimento 
muito maior em questões reflexivas como as propostas por Antoine Berman.  

Os livros de Berman, como se disse acima, não foram ainda traduzidos 
para o chinês, e, em artigos recentes de acadêmicos chineses, que li em inglês e 
em português, não há referências diretas a livros de Berman. Os teóricos da 
tradução ocidentais citados com mais frequência nesses artigos são Nida, 
Catfort, Vinay & Darbelnet, Even-Zohar, Venuti, Toury e Munday. E entre os 
conceitos sobre tradução mais usados nas dissertações de mestrado da UM, pelo 
que pude observar, estão os conceitos de equivalência, equivalência dinâmica 
(Nida), e estrangeirização e domesticação (atribuídos a Venuti, e por vezes a 
Schleiermacher, que foi quem primeiro apresentou tal noção). Uma abordagem, 
digamos, filosófica da tradução de literatura, como a de Berman, não é, 
portanto, familiar à tradição contemporânea de reflexões sobre a tradução na 
China. A  tradução  e  a  letra é uma obra pautada não no binômio teoria e prática, 
mas sim no par reflexão e experiência, sendo essa última entendida no sentido 
heideggeriano. Ao defender a “tradução como experiência”, Berman cita 
Heidegger:  

 
Fazer uma experiência com o que quer que seja (…) quer dizer: deixá-lo vir 
sobre nós, que nos atinja, que caia sobre nós, nos derrube e nos torne outro. 
Nesta expressão, “fazer” não significa em absoluto que somos os operadores 
da experiência: fazer quer dizer, aqui, passar, sofrer do início ao fim, aguentar, 
acolher o que nos atinge ao nos submetermos a ele…” (Berman, 2007, p.18) 

 
A tradução de literatura, portanto, consiste em tarefa muito mais 

abrangente do que somente a “passagem” interlingual de um texto. A literatura é 
algo da ordem da experiência do homem no mundo; por isso, traduzi-la não 
consistirá em ação muito diversa. Não se deve restringir o entendimento da 
tradução literária a uma mera tarefa de comunicação de mensagens de um 
idioma a outro. As tramas e tessituras de uma obra, o modo como as letras vão 
também tecendo e construindo os sentidos, impedem que se entenda a literatura 
de modo platônico, como simples sentidos veiculados por letras. Ao apresentar 
a ideia da tradução como experiência, Berman cita a poetisa Marina Tsvetaeva, 
tradutora de Rilke:  

 
Hoje desejo que Rilke fale através de mim. Na linguagem corrente, isto se 
chama traduzir. (…) Mas a tradução significa também outra coisa. Não se 
passa somente de uma língua a outra língua (o russo, por exemplo), passa-se 
também de um lado ao outro do rio. Faço passar Rilke em língua russa, assim 
como ele me fará passar um dia a outro universo. (Berman, 2007, p.23) 

  
A tradução da literatura, como revelam as palavras de Marina 

Tsvetaeva, é algo nitidamente mais intenso e profundo do que uma simples 
aplicação de técnicas na passagem de um texto de uma língua a outra. Se ela 
permite “passar um dia a outro universo”, conforme a metáfora de Tsvetaeva, 



RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 

380 

  
  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
 
 

não deixa de ser uma experiência, no sentido filosófico do termo.2 Ela seduz o 
tradutor a um posicionamento reflexivo, em busca de fidelidade e exatidão em 
sua tarefa de “passar de um lado ao outro do rio”. Para Berman,  

 
fidelidade e exatidão se referem a uma certa postura do homem em relação a 
si mesmo, aos outros, ao mundo e à existência. E, do mesmo modo, 
certamente, em relação aos textos. Na sua área, o tradutor é tomado pelo 
espírito de fidelidade e de exatidão. É a sua paixão, e é uma paixão ética e não 
literária ou estética. (...) O ato ético consiste em reconhecer e em receber o 
Outro enquanto Outro. (...) Acolher o Outro, o Estrangeiro, em vez de rejeitá-
lo ou de tentar dominá-lo, não é um imperativo. Nada nos obriga a fazê-lo. 
(Berman, 2007, p. 68) 

 
O caminho sugerido por Berman para se chegar a uma tradução ética 

seria o de se traduzir o mais próximo possível da “letra” do texto. Mas, a 
tradução da “letra”, ou a tradução “literal”, não é um conceito simples em 
Berman. Não se trata, em hipótese alguma, de uma tradução palavra-por-
palavra, trata-se de uma tradução vinculada à letra de modo muito mais 
complexo, num sentido mais amplo do que aquele que comparece nas 
enciclopédias de tradução, o que é ilustrado pelo autor com análises de três 
importantes traduções que considera “literais”: a Antígona de Sófocles, 
traduzida por Hölderlin, o Paraíso  Perdido  de Milton, por Chateaubriand, e a 
Eneida de Virgílio, na versão de Klossowski. Não caberia aqui desenvolver em 
detalhes o raciocínio de Berman sobre a tradução literal, mas, somente para que 
se tenha uma ideia do seu nível de complexidade, apresenta-se uma de suas 
conclusões sobre a Antígona de Hölderlin:  

 
esta tradução ‘literal’ irá num duplo sentido: reencontrar as significações 
primeiras das palavras gregas, mas, para transmiti-las até nós, chegar ao 
sentido original das palavras alemãs, usar a ‘velha língua’ de Lutero, o dialeto 
suábio etc., para   tentar   restabelecer   a   força   falante   do   grego   pela   força  
falante  do  alemão (idem, p.81).  

 
Citemos, ainda, mais uma reflexão de Berman sobre a tradução 

“literal”, ao comentar a versão de Klossowski da Eneida:  
 

Uma das características da tradução de Klossowski, veremos, é que ela se 
realiza a partir de um vasto horizonte poético, indo de Mallarmé a Bonnefoy, 
passando por Claudel, Sain-John Perse, os surrealistas e Jouve. Atenção: não 
estou dizendo que Klossowski usou esses poetas para traduzir. Mas sua 
tradução é impensável sem as possibilidades  poéticas que eles abriram (idem, 
114). 

 
No contexto atual, em que “a equivalência dinâmica [de Nida] continua 

sendo o evangelho da maioria dos tradutores” (idem, p.17), traduções dessa 
natureza, ou seja, traduções “literalizantes”, continuam sendo entendidas como 
“experimentais”. Nas palavras de Berman, “a tradução ‘literalizante’ constitui a 

                                                
2 Como assinala Berman, “de Kant a Hegel e Heidegger, a experiência é um conceito 
fundamental da filosofia. O mesmo vale para a reflexão”. (Berman, 2007, p.19) 



ANTOINE BERMAN NA CHINA 
 
 

  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
  

381 

face escondida, o continente   negro da história da tradução ocidental”3 (idem, 
p.17). 

Falar de tradução “literal”, tanto na França quanto na China, não deixa 
de ser uma questão bastante polêmica. Pensemos no discurso sobre a tradução 
na China do século XX, que ao menos até os anos 80 esteve centrado na 
controvérsia da “tradução literal versus tradução livre” (Chang, 2009, p. 309). A 
tradução literal, se pensada no esquema convencional de tradução palavra-por-
palavra, e não no sentido mais amplo proposto por Berman, poderia representar 
tarefa impossível quando da passagem de um texto escrito num idioma sino-
tibetano, como o chinês, para um idioma indo-europeu, por exemplo. Como o 
chinês é uma língua não flexionada, ou seja, visto que “as palavras não sofrem 
modificações de acordo com o número, o gênero, o caso, o tempo, a voz ou o 
modo (...), e não há conjugação nem declinação” (Chu, 2000, p. 207), seria 
inviável traduzir literalmente do chinês para o português, ou para qualquer outro 
idioma ocidental, em função de normas gramaticais bastante diversas entre as 
línguas. A usual omissão do sujeito na poesia clássica chinesa, por exemplo, 
como destaca Yao Jingming, significa enorme dificuldade ao ser traduzida para 
o português, pois nem sempre parece possível manter a indeterminação do 
sujeito nos versos em língua portuguesa. “Na poesia chinesa”, escreve Yao, 

 
a omissão do sujeito é quase total. Mesmo num contexto que implica o 
aparecimento claro do sujeito e o complemento indireto, o sujeito também 
pode ser omitido. (...) A tendência do poeta chinês no sentido de evitar o 
aparecimento do sujeito pessoal mostra uma escolha consciente, que permite 
situar o sujeito numa relação interior com os seres e as coisas (Yao, 2001, 
p.22-3). 

  
Sob a perspectiva da literalidade bermaniana, a tradução de um poema 

chinês, embora o autor não tenha tratado do tema, possivelmente iria manter a 
indeterminação do sujeito, uma vez que ela representa a interiorização dos 
elementos exteriores, traço eminente do espírito taoísta e, em última instância, 
da tradicional cultura chinesa.  

A partir dos anos 80, os Estudos da Tradução na China começam a 
receber maior influência das teorias e estudos tradutológicos produzidos no 
Ocidente. Em contrapartida, há uma tendência de sistematização dos 
pensamentos e teorias da tradução de origem chinesa, o que se constata nas 
várias antologias que vêm sendo publicadas nas últimas décadas, entre elas: An  
Anthology  of  Essays  on  Translation, organizada por Luo Xinzhang, e publicada 
em 1984, não tanto tempo depois do final da Revolução Cultural (1966-1976); 
Twentieth-­Century   Chinese   Translation   Theory:   Models,   Issues   and   Debates  
(2004), de Leo Tak-hung Chan; e An   Anthology   of   Chinese   Discourse   on  
Translation   -­Volume   I:   From   Earliest   Times   to   the   Buddhist   Project (2006), 

                                                
3 Vale destacar que Berman desenvolve suas reflexões sobre a desvalorização da tradução 
literalizante no Ocidente com base, sobretudo, na tradição de tradução na França, onde quase 
sempre se privilegiou um estilo etnocêntrico e hipertextual de tradução, em que não há lugares 
para estrangeirismos, para a acolhida do Outro.    



RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 

382 

  
  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
 
 

organizada por Martha Cheung. Na introdução de sua antologia, Luo Xinzhang4 
apresenta uma genealogia das teorias da tradução na China, e resume que 

 
o sistema de teorização chinês, grosso modo, gira em torno dos conceitos de 
anben (tradução de acordo com a fonte), qiuxin (fidelidade), shensi 
(semelhança espiritual) e huajing (esfera da transformação). Esses conceitos, 
entre si relacionados, foram elaborados principalmente por quatro 
tradutores/acadêmicos ilustres – Dao An, Yan Fu, Fu Lei (1908-1966) e Qian 
Zhongshu (1910-1998) – em diferentes períodos da história chinesa. (apud Bai 
Liping, p. 427) 

  
A obra de Luo, no entanto, não é a primeira antologia de ensaios sobre 

tradução que aparece na China. Em 1981 foi publicada uma antologia de mesmo 
título (em pinyin, Fanyi   lunji) em Hong Kong, por Liu Ching-chih. Há ainda 
outra coleção de ensaios publicada no mesmo ano da antologia de Luo (1984), 
cujo título, em pinyin, é Fanyi   yanjiu   lunwenji   (Antologia de Ensaios sobre 
Estudos da Tradução), editada pela Associação de Tradutores da China5. Como 
observa Bai Liping,  

 
essas últimas coleções de ensaios dão a impressão de que as teorias da 
tradução chinesas começaram a aparecer no final do século XIX, 
particularmente com o artigo de Yan Fu (1854-1921) intitulado ‘tianyan  lun  yi  
liyan’ (Introdução à Tradução de Evolution   and   Ethics de Thomas Huxley, 
publicada em 1898). Esse artigo focaliza as dificuldades para atingir o ‘xin’ 
(fidelidade), o ‘da’ (expressividade) e o ‘ya’(elegância), e é considerado, de 
modo geral, o trabalho referencial sobre teoria da tradução na China. Liu 
afirma explicitamente em seu prefácio que as teorias da tradução na China, 
estrito senso, começam com Yan Fu. (...) A antologia de Luo, por sua vez, 
começa com os ensaios sobre a tradução dos sutras budistas, escritos pelos 
principais monges budistas, como Dao An (312/314-385), Xuan Zang (600-
664) e Fa Yun (1088-1158), ao longo de diversas dinastias, desde o século III. 
(Bai, 2009, p. 424) 

 
No artigo “Repertoire  Transfer  and  Resistance  –  The  Westernization  of  

Translation  Studies  in  China”, Nam Fung Chang afirma que a teoria de Yan Fu 
dominou o discurso sobre tradução na China até os anos 1980, e que as três 
dificuldades por ele destacadas, especialmente a “elegância” (ya), foram 
propostas para justificar suas estratégias extremamente orientadas para o texto 
alvo. Conforme Chang,  

 
duas décadas mais tarde, no início dos anos 1920, com a cultura toda em crise, 
começaram a prevalecer as estratégias orientadas para o texto fonte, 
especialmente nos círculos literários de esquerda (...). Lu Xun, o principal 
escritor e tradutor revolucionário da época, defendeu a ‘fidelidade em lugar da 
fluidez’ na tradução, como um meio de importar não apenas novas idéias mas 
também novas formas de expressão, a fim de remediar a ‘imprecisão’ do 
chinês. Dado seu status literário e político, além do suporte de Mao Tse-Tung 
nos anos 1950, o discurso de Lu sobre tradução foi canonizado e continuou a 
influenciar tradutores por mais de meio século. (Chang, 2009, p. 309) 

 
                                                
4 Luo, renomado tradutor de literatura francesa, traduziu Le   Rouge   et   le   Noir de Stendhal. 
Segundo Bai Liping, seus princípios de tradução estão pautados no pensamento tradicional 
chinês de tradução. (Cf. Bai, 2009, p. 426)  
5 http://www.tac-online.org.cn/. 



ANTOINE BERMAN NA CHINA 
 
 

  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
  

383 

Nam Fung Chang destaca duas ondas de ocidentalização nos Estudos 
da Tradução na China, a primeira ocorrendo no início dos anos 80. Depois da 
Revolução cultural, diz, havia uma espécie de vácuo na cultura chinesa, além de 
uma insatisfação geral com relação aos repertórios estabelecidos. “A tradução”, 
afirma Chang, “um importante meio de transferência de repertórios ocidentais, 
acabou por remodelar a cultura” (idem, p. 310). As teorias ocidentais 
introduzidas nessa época foram, sobretudo, as dos lingüistas Nida, Catford e 
Wilss. Como lembra Chang, essas teorias, que inovaram de certo modo o 
pensamento sobre a tradução na China, já haviam sido, no entanto, suplantadas 
no Ocidente pela Teoria do Escopo, pela Teoria dos Polissistemas e por outras 
teorias da tradução fundamentadas não mais em questões lingüísticas, mas sim 
culturais. Segundo Chang, a teoria de Nida teve uma rápida repercussão na 
prática e nos Estudos da Tradução na China: “Os princípios de equivalência 
pareciam prometer um fim à antiqüíssima controvérsia de ‘tradução literal 
versus tradução livre’, e a metodologia dessa teoria era atrativa por ser 
considerada científica e acadêmica” (idem, p. 311). Bai Liping acrescenta que a 
teoria da tradução de Nida foi introduzida na China por Tan Zaixi, e que teve 
uma receptividade tão grande a ponto de tornar popular o seguinte dizer: ‘yan bi 
cheng naida’ – falar de teorias da tradução é o mesmo que falar de Nida (Bai, 
2009, p. 426). 

A segunda onda de ocidentalização, segundo Chang, foi iniciada por 
jovens acadêmicos em Hong Kong, na década de 1990, que abandonaram 
teorias prescritivas e adotaram modelos descritivos, tais como a Teoria dos 
Polissistemas, os Estudos Descritivos da Tradução e a Teoria do Escopo, e, 
posteriormente, também outras teorias culturais, como as do Pós-Colonialismo e 
a do Feminismo – em poucos anos, a maioria dos pesquisadores da tradução de 
Hong Kong adotou essa chamada “virada cultural” (Chang, 2009, p. 311). Mais 
de dois terços dos artigos publicados em 2005 no Chinese  Translators  Journal6, 
principal revista da China especializada em tradução, referem-se a teorias ou a 
tradutores estrangeiros7. Cabe verificar se já foi incluída alguma referência a 
Antoine Berman nessas revistas. Em uma busca de 20 minutos nos websites, em 
chinês, sobre publicações de textos referentes a Berman e a estudos 
tradutológicos, verificou-se que não há traduções de livros de Berman para o 
chinês. No entanto, encontrou-se uma série de artigos acadêmicos que abordam 
estudos do autor, mas nada especificamente sobre A   tradução   e   a   letra   ou   o  
albergue   do   longínquo8. Fica a pergunta: por que as duas ondas de 
ocidentalização dos estudos tradutórios na China não englobaram a recepção de 
Antoine Berman? Que contribuições os pensamentos de Berman poderiam 
trazer para os Estudos da Tradução na China?  

Se pensarmos em termos de tradução de poesia, o conceito de 
“literalidade” em Berman, embora um pouco difuso e por vezes contraditório9, 

                                                
6 http://www.tac-online.org.cn/en/tran/2009-10/09/content_3175320.htm. 
7 A observação é de Zhang Jinghao, citada por Nam Fung Chang (Chang, 2009, p.312). 
8 A busca na internet foi feita por um colega chinês do Departamento de Português da 
Universidade de Macau, em 18/06/2012. 
9 Em “Algumas reflexões sobre a tradução à letra segundo Berman”, Comellas questiona o 
conceito de literalidade em Berman: “as traduções mostradas por Berman atingem o objetivo de 
estrangeirizar os textos, de evitar a invisibilidade da tradução (...). Não fica claro, no entanto, 



RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 

384 

  
  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
 
 

poderia ter excelente rendimento, uma vez que se opõe àquela tradução dita 
platônica, que não deixa de ser a tradução dominante na poesia do par chinês-
português (ou do par chinês e quaisquer outros idiomas ocidentais). Pelo fato de 
o chinês ser uma língua tonal, diferentemente das línguas ocidentais, parte-se 
tacitamente do princípio da impossibilidade de transcriação dos tons10 e da 
questão da sonoridade em geral. Nesse caso, o que ocorre é que a tradução de 
poesia privilegia estritamente o sentido, em detrimento da letra, ou, se 
preferirmos, em detrimento do ideograma, e daí a ser entendida como tradução 
platônica, etnocêntrica e hipertextual, como define Berman. Ou seja, o sentido é 
transportado de um sistema ideográfico a um sistema fonológico de escrita, ou 
vice-versa, sem a consideração da materialidade gráfica ou sonora das letras 
e/ou dos caracteres chineses11. Desse modo, perde-se aquele encantamento dos 
ideogramas chineses desvelado ao Ocidente por Ernest Fenollosa em seu ensaio 
“Os caracteres da escrita chinesa como instrumento para a poesia”, quando 
escreve que a língua chinesa, por sua etimologia constantemente visível, 
“conserva a seiva primitiva, não é como um galho seco que serve de bengala” 
(Fenollosa, 2000, p.129). Fenollosa, no entanto, não focaliza a parte sonora da 
escrita ideográfica, suas diversas possibilidades de frases melódicas, dadas as 
diferenças entre os diversos dialetos chineses12. A metáfora dos galhos secos 
remete a uma comparação dos caracteres da escrita chinesa com as letras que 
utilizamos como símbolos fonéticos, que acabam por gerar, nas palavras do 
autor, uma “anemia do discurso moderno”:  

 

                                                                                                                             
que consigam isso através de uma tradução à letra. De fato, com frequência as traduções 
exemplares que Berman mostra fogem radicalmente dela. (...) Mas então é muito difícil 
distinguir, na análise microtextual de uma tradução, o que é traduzir perto da letra e o que é 
domesticar, se não é que consideramos como critério a estranheza: o ‘estranho’ é literalidade 
que não decalca, enquanto o ‘normal’ é domesticação. Assim sendo, afinal o que importa não é 
a letra, mas a criação de estranheza, a vontade da tradução de lembrar-nos que o Outro é Outro, 
estrangeiro” (Comellas, 2011, p.7). 
10 Ao discorrer sobre as características do discurso chinês em “Interação entre linguagem e 
pensamento em chinês”, Yu-Kuang Chu aborda a questão dos tons: “Como existem cerca de 
420 sílabas em mandarim, em contraposição às 1200 do inglês, e como um dicionário chinês 
completo contém aproximadamente 50.000 palavras, há muitas palavras pronunciadas com o 
mesmo som ou sílaba. Como recurso para diferenciar algumas delas, usam-se os tons” (Chu, 
2000, p. 204-5). Em seguida, Chu refere-se à comparação de Herrlee Greel dos quatro tons às 
quatro maneiras de pronunciar os yes em inglês, com bases no livro The  Seven  English  Speech  
Tones,   Analysed   and   Identified   with  Musical   Tones   and   Chinese   Speech   Tones, de Jee Sane 
Woo (1959). 
11 Mesmo Haroldo de Campos, em suas belíssimas transcriações de poemas chineses para o 
português, talvez raramente tenha levado em consideração os aspectos melódicos, musicais, 
sonoros dessa poesia. Em contrapartida, produziu, de modo genial e criativo, repetições e rimas, 
digamos, gráficas, espaciais, o que se pode “ver” claramente no poema de Wang Wei, traduzido 
por Haroldo com o título “O refúgio dos cervos”. Sempre que possível, o tradutor explora a 
repetição de elementos gráficos dos ideogramas, numa tradução nitidamente semiótica, em que 
repetições de elementos gráficos são transcriadas em repetições ou ecos de elementos sonoros. 
(Cf. a tradução de Haroldo em: CAMPOS, 2010, p. 51)   
12 A experiência de analisar traduções de poemas do par chinês-português com os alunos de 
mestrado em Estudos da Tradução da UM foi enriquecedora, uma vez que os poemas podiam 
ser ouvidos em duas distintas leituras feitas pelos alunos: em mandarim (ou, em pinyin, 
putonghua, dialeto oficial na China) e em cantonês (em Macau, na região de Cantão, predomina 
o dialeto cantonês, e a escrita resiste em se manter com ideogramas tradicionais, ao passo que os 
ideogramas simplificados já são utilizados no restante da China).  



ANTOINE BERMAN NA CHINA 
 
 

  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
  

385 

 
Numa palavra fonética, há muito pouco, ou mesmo nada, que exiba os estágios 
embrionários de seu desenvolvimento. Ela não ostenta a metáfora em sua 
própria aparência. Esquecemos que a personalidade outrora significou, não a 
alma, e sim a máscara da alma. É esta espécie de coisas que não pode ser 
esquecida quando se utilizam os símbolos chineses (idem).     

  
Para os chineses, no entanto, essa etimologia visual dos caracteres 

chineses divisada por Fenollosa passa numa leitura trivial sem que seja 
necessariamente notada13. Os ideogramas, no caso, acabam por se 
assemelharem aos galhos secos dos símbolos fonéticos, a bengalas de sentido, 
sem valor intrínseco, sem seiva primitiva, com a função apenas de 
intermediadores de sentidos. Se pensarmos numa tradução de poesia do chinês 
para o português, por exemplo, as intuições e perspectivas de Berman sobre a 
tradução “literal” poderiam talvez servir de indicadores de caminho para o 
resgate daquilo que respira no poema como unidade intrínseca de sentidos, 
musicalidades e imagens (metafóricas e gráficas).  

Como se viu, prevaleceram na China, durante longo tempo, reflexões 
sobre a tradução literal, mas obviamente essa “literalidade” em muito difere da 
perspectiva apresentada por Berman, uma vez que consistem em modelos 
estritamente lingüísticos. Como exemplo desses modelos, Zhang Meifang e Pan 
Li, no artigo “Introducing   a   Chinese   Perspective   on   Translation   Shifts”, 
comparam os métodos de tradução definidos por Vinay & Darbelnet – tradução 
direta e tradução oblíqua – com dois métodos gerais de tradução do teórico 
chinês Loh Dian-yang, que são a tradução literal e a tradução livre (Zhang & Li, 
2009, p. 365). Os procedimentos, métodos e taxonomia dos teóricos canadenses 
datam de 1958, mesmo ano em que Loh publicou os dois volumes de sua obra 
em chinês (“Tradução: seus princípios e técnicas”). Em termos práticos, uma 
aproximação dos métodos   de   tradução apresentados por Loh (dicção, 
amplificação, omissão, repetição, negação etc) com as tendências  deformadoras  
da   tradução, desenvolvidas por Berman (racionalização, clarificação, 
alongamento, enobrecimento, destruição dos ritmos etc) no segundo capítulo de 
A   tradução   e   a   letra, poderia ser um caminho interessante para a análise da 
tradução de obras literárias do chinês para o português ou o inglês, e vice-versa.  

E, voltando ao ponto de partida deste ensaio, isto é, à leitura de 
Antoine Berman na disciplina de mestrado da UM: aquela leitura que parecera 
inóspita e hermética à primeira vista, inclusive por não se apresentar 
inicialmente como uma teoria com nível plausível de aplicabilidade, foi-se 
desdobrando ao longo do semestre num convite à reflexão e num interesse 
maior pela literatura e pela filosofia, o que se verificou nas avaliações finais do 
curso, pois afinal (e uso aqui as palavras de Berman para concluir): 

 
 

                                                
13 O texto de Fenollosa foi por mim escolhido como texto de apoio da disciplina “Tradução e 
literatura comparada”, no mestrado em Estudos da Tradução da UM, e foi apresentado em aula 
por um dos mestrandos chineses. Foi bastante curioso acompanhar a percepção do texto pelos 
estudantes. As imagens desdobradas nos caracteres por Fenollosa, ao contrário de óbvias, como 
era o esperado, pareciam para eles uma visão singular de um poeta, uma poetização de símbolos 
desprovidos de imagens.   



RAQUEL ABI-SÂMARA 
 
 

386 

  
  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
 
 

 
a tradução pode perfeitamente passar sem teoria, não sem pensamento. E esse 
pensamento sempre se efetua num horizonte filosófico. (...) A tradução, com 
seu objetivo de fidelidade, pertence originariamente à dimensão ética. Ela é, 
na sua essência, animada pelo desejo de abrir o Estrangeiro enquanto 
Estrangeiro ao seu próprio espaço de língua. Isto não significa, em absoluto, 
que historicamente tenha sido sempre assim. Pelo contrário, o objetivo 
apropriador e anexionista que caracteriza o Ocidente sufocou quase sempre a 
vocação ética da tradução. A ‘lógica do mesmo’ quase sempre prevaleceu. 
Isso não impede que o ato de traduzir obedeça a uma outra lógica, a da ética. 
Por isto, retomando a bela expressão de um trovador, falamos que a tradução 
é, na sua essência, o ‘albergue do longínquo’ (Berman, p.19; p. 71) 

   
 
 
 

Raquel  Abi-­Sâmara  
raquelmag@umac.mo    

Prof.  doutora,  Universidade  de  Macau  
  
  



ANTOINE BERMAN NA CHINA 
 
 

  
  

Scientia  Traductionis,  n.11,  2012  
  

387 

Referências  bibliográficas  
 
 

BAI, Liping. “Anthology Compilation as a Purpose-driven Activity. Luo 
Xinzhang’s Account of Translation Theories in ‘Our Country’. In: The  
Translator. Volume 15, Number 2 (2009), 423-429 

BERMAN, Antoine. A  tradução  e  a  letra  ou  o  albergue  do  longínquo. Tradução 
de Mauri Furlan, Marie-Hélène Catherine Torres e Andréia Guerini. 
Rio de Janeiro: 7Letras/PGET, 2007. 

CAMPOS, Haroldo. Escrito   sobre   jade   -­   Poesia   clássica   chinesa   reimaginada  
por  Haroldo  de  Campos. São Paulo: Ateliê Editorial, 2009. 

CHAN, Leo Tak-hung (org.). Twentieth-­Century   Chinese   Translation   Theory:  
Models,   Issues   and   Debates. Amsterdam & Philadelphia: John 
Benjamins, 2004. 

CHANG, Nam Fung. “Repertoire Transfer and Resistance. The Westernization of 
Translation Studies in China”. In: The  Translator. Volume 15, Number 
2 (2009), 305-325. 

CHEUNG, Martha (org.). An   Anthology   of   Chinese   Discourse   on   Translation.  
Volume   I:   From  Earliest   Times   to   the  Buddhist   Project. Manchester: 
St. Jerome, 2006.     

CHU, Yu Kuang. “Interação entre linguagem e pensamento em chinês”. In: 
CAMPOS, Haroldo de. Ideograma. Lógica, poesia, linguagem. São 
Paulo: Edusp, 2000. p. 203-227 

COMELLAS, Pere. “Algumas reflexões sobre a tradução à letra segundo 
Berman”. In: Scientia  Traductionis. n. 9, 2011. 

FENOLLOSA, Ernest. “Os caracteres da escrita chinesa como instrumento para a 
poesia”. In: CAMPOS, Haroldo de. Ideograma. Lógica, poesia, 
linguagem. São Paulo: Edusp, 2000. p.109-148 

LUO, Xinzhang.  An  Anthology  of  Essays  on  Translation. Beijing: Commercial 
Press, 1984. 

YAO, Jingming. A   poesia   clássica   chinesa:   uma   leitura   de   traduções  
portuguesas. Macau: Coleção Estudos de Macau, Centro de 
Publicações Universidade de Macau, 2001. 

ZHANG, Meifang & LI, Pan. “Introducing a Chinese Perspective on Translation 
Shifts”. In: The  Translator. Volume 15, Number 2 (2009), 351-374 
 
 
 
 
 
 

 


