
  

 

  

 
Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 
Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 

DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562   

1 de 21 

Artigo 

Traduzido 

 

Traduzir é produzir: os debates feministas sobre o gênero na 

França e na Alemanha 
 

Translating is productive: The French and German feminist gender debates 
 

 

Cornelia Möser 

Centre National de la Recherche Scientifique 

Paris, França 

cornelia.moser@cnrs.fr 📧 

https://orcid.org/ 0000-0001-9629-6536  

 

Tradução de: 

 

Maria Teresa Mhereb 

Universidade de São Paulo 

São Paulo, São Paulo, Brasil 

teresamhereb@gmail.com 📧 

https://orcid.org/0000-0001-7458-8829  

 

 

Resumo: Este artigo demonstra a produtividade da tradução tomando como exemplo o debate 

feminista sobre o gênero na França e na Alemanha. Aborda, primeiro, o gênero na tradução, sua 

relação com o nacionalismo e o papel exercido pela figura do intraduzível nesse contexto para, em 

seguida, levantar os potenciais de agência na tradução e, finalmente, reler sob essa ótica os debates 

feministas sobre o gênero nos dois referidos países. A pesquisa feminista revela-se, então, como 

local particularmente instrutivo para a compreensão da produtividade da tradução, ainda que essa 

produtividade não seja automaticamente emancipadora. 

Palavras-chave: teorias do gênero; teorias viajantes; França; Alemanha; desconstrutivismo. 

 

Abstract: The productivity of translation is exemplified in this article by an analysis of the French 

and German feminist gender debates. In the first part, gender in translation is examined in its 

connection to nationalism, more specifically at the example of the untranslatable. In the following, 

potentials of agency in translation are drawn from the analysis of the feminist gender debates that 

are discussed in this perspective. Feminist research turns out to be a particularly instructive site for 

understanding the productivity of translation, yet this productivity is not automatically liberatory. 

Keywords: gender turn; travelling theories; France; Germany; deconstructivism. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562
https://orcid.org/%200000-0001-9629-6536
https://orcid.org/0000-0001-7458-8829


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
2 de 21 

Artigo 
Original 

1. Introdução  

 

Qualquer pessoa que já tenha se envolvido em um processo de tradução viu-se confrontada, 

em algum momento, com o intraduzível. A dificuldade de tolerar sua existência sem, com isso, 

transformá-lo em algo absoluto ou intransponível talvez revele justamente o desejo de uma tradução 

perfeita, sem restos, sem ambiguidade. Nesse desejo reside a aspiração a uma Ganzheit, a uma 

wholeness, intégrité ou totalité – a uma integridade ou totalidade, uma posição que teme tudo o que 

não seja puro e claro, que traga em si a marca da dúvida ou da incerteza. É por isso que Rey Chow 

constata que “a virada melancólica colocou a tarefa da tradutora na ordem do dia”1 (Chow, 2008, 

p. 576). A tarefa da tradutora2 para Walter Benjamin, como sabemos, implica a tradutibilidade geral. 

 

[A] tradução tende a expressar o mais íntimo relacionamento das línguas entre si [...], toda 

tradução é apenas um modo de alguma forma provisório de lidar com a estranheza das 

línguas. [...] Fidelidade e liberdade [...] não parecem mais servir para uma teoria que procura 

na tradução algo mais do que a mera reprodução do sentido. [...] A verdadeira tradução é 

transparente, não encobre o original, não o tira da luz; ela faz com que a pura língua, como 

que fortalecida por seu próprio meio, recaia ainda mais inteiramente sobre o original. [...] 

Redimir na própria [língua] a pura língua, exilada na estrangeira, liberar a língua do cativeiro 

da obra por meio da recriação – essa é a tarefa do tradutor. Por ela, o tradutor rompe 

barreiras apodrecidas da própria língua (Benjamin, 2008, pp. 69–79). 

 

Segundo Benjamin, todas as línguas remetem à “língua verdadeira”, ou “pura língua”, 

universal, à qual toda tradutora deve aspirar. Essa é sua “tarefa”. A tradução perfeita deixa o original 

emergir como um rastro, não para tornar o texto acessível a um público, a uma leitora – não é isso 

que interessa à Benjamin –, mas, antes, para expressar a íntima relação existente entre todas as 

línguas. A teoria feminista enquanto produção multilíngue, transnacional e transformadora reflete e 

trabalha esse processo em diversos níveis. Na prática, ela deve traduzir entre as diferentes línguas 

nas quais é pensada e escrita; no plano da teoria, ela exprime sempre essa negociação entre 

diferentes vivências e uma libertação universal. Se a mulher incarna a diferença face ao suposto 

universal, as mulheres, entre si, também são diferentes. E se todas querem se libertar, isso não 

significa que todas serão idênticas uma vez alcançada essa libertação. Assim, o pensamento feminista 

ajuda a compreender a tradução como processo extremamente ambíguo, que não é nem positivo 

nem negativo em si mesmo, mas que pode ser um ou outro a depender dos contextos, das 

implicações políticas e hegemônicas ou das questões que são colocadas por aquelas que traduzem 

e/ou pensam a tradução. Para expor esses processos, apresentarei, primeiro, minha própria 

compreensão da tradução; em seguida, trarei elementos sobre os debates feministas sobre o gênero 

na França e na Alemanha como questões de tradução, para, por fim, apresentar uma reflexão sobre 

a tradução feminista. 

 

 

 

 
1  (N.T.) “The melancholy turn has brought the task of the translator up-to-date” (Chow, 2008, p. 576).  
2 Para uma melhor legibilidade, emprego o feminino universal, pelo qual designo todos os gêneros. Quando me refiro 

especificamente às mulheres, isso é explicitado. (N.T.) Nesta tradução, procurei aderir à postura da autora face a 

questões de gênero na linguagem. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
3 de 21 

Artigo 
Original 

2. Traduzir o feminismo: gender – genre – Gesdchlecht – gênero 

 

Questões de tradução tiveram papel bastante importante nos debates feministas sobre o 

gênero na França e na Alemanha. Foram criticadas más e falsas traduções, e chegou-se mesmo a 

questionar a possibilidade de traduzir a noção ou conceito de gender (gênero) para o alemão ou o 

francês. Tratava-se, com efeito, de saber como traduzir teorias universitárias em ação política, ou, 

ao contrário, como traduzir as experiências dos movimentos de mulheres em saberes universitários 

para a pesquisa feminista. Assim, em primeiro lugar, gostaria de definir o que entendo por tradução. 

Como Naoki Sakai (2005, p. 2363), considero que todo ato de “projetar, trocar, combinar, 

relacionar e mapear”3 pode ser visto como um ato de tradução, não importando a existência ou 

não de palavras. Desse ponto de vista, não se distingue mais aquilo que é de ordem linguística e 

aquilo que não é. De fato, para falar do debate sobre o gênero, é preciso extrapolar o quadro 

linguístico, ainda que a linguística exerça nele um papel importante. Se admitimos que um texto 

incorpora sempre mais do que palavras, que seus significados remetem constantemente a múltiplas 

conexões que se encontram nas relações culturais, sociais e políticas, é bastante lógico não nos 

restringirmos à etimologia ou à linguística para analisar esses processos de tradução.  

A equivalência que Heidegger estabeleceu entre tradução e interpretação ilustra a opinião 

segundo a qual a tradução é apenas uma transmissão parcial do original na língua de chegada 

(Heidegger, 1979). Há, portanto, uma perda. No entanto, essa opinião anuncia também que há um 

suplemento, um excedente que a tradução possui em relação ao original. Encontramos essa imagem 

também em Benjamin, em sua metáfora do manto real que recai com suas vastas pregas em torno 

ao conteúdo do original (Benjamin, 2008). Essa exuberância lembra o suplemento, o a mais de que 

dispõe a tradução. O texto de Benjamin é repleto de metáforas, as quais ele chama imagens do 

pensamento (Denkbilder). Encontramos, aliás, uma enorme quantidade de metáforas nas teorias da 

tradução, algumas mais bem sucedidas do que outras. 

Em Gênero e a metafórica da tradução, Lori Chamberlain (1998 [1988]) mostra, com sua análise 

dos símbolos generificados e sexistas nos textos teóricos sobre a tradução, que a relação entre 

original e tradução é repleta de preocupações paternalistas. Retomando os numerosos debates 

sobre o paradigma da tradução conhecido como belas infiéis4, Chamberlain atualiza as imagens e 

metáforas sexistas que exprimem preocupações masculinistas quanto à garantia de filiação. O 

processo de tradução é descrito como uma castração do autor do original, uma apropriação de seu 

falo que passa pela apropriação de seu texto (sua mulher): na apropriação de um texto, o tradutor 

despiria tal texto (feminino) de tudo aquilo que é supérfluo, os cabelos, as unhas. Um assunto de 

homens.  

Dessa forma, o tradutor pode reivindicar a paternidade do texto. “[Ele] exige um falo, porque 

é a única forma, num código patriarcal, de reclamar a legitimidade do texto” (Chamberlain, 1998, p. 

51). Chamberlain nos lembra também como Serge Gavronsky descobre nas representações 

generificadas da tradução um triângulo edípico que é descrito por ele da seguinte maneira: “O 

tradutor se considera o filho do pai-criador, seu rival, enquanto o texto se torna objeto de desejo, 

 
3 (N.T.) “[…] projecting, exchanging, linking, matching and mapping” (Sakai, 2005, p. 2363). 
4 Essa expressão sugere que as traduções são “como as mulheres”, ou são belas ou são fiéis. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
4 de 21 

Artigo 
Original 

aquele que foi completamente definido pela figura paterna, a caneta-fálica”5 (Gavronski apud 

Chamberlain, 1998, p. 46). 

Em um cenário tão competitivo como esse, é difícil imaginar que algum amor possa emergir 

entre “o original e sua sombra”, ou de que modo uma tradutora poderia se entregar, se abandonar 

completamente ao original (to surrender to the text), como reivindica Gayatri Chakravorty Spivak: 

“Entregar-se em tradução é mais erótico do que ético”6 (Spivak, 1993a, p. 400). Sua reivindicação 

de uma entrega, ou abandono, é uma alusão ao texto de Benjamin, A tarefa do tradutor (Die Aufgabe 

des Übersetzers), e ao duplo sentido da palavra em alemão Aufgabe, que significa ao mesmo tempo 

tarefa e abandono/capitulação/entrega. Assim, para Spivak, uma tradutora se entrega, abandona a si 

mesma por amor ao texto7. 

Pode-se constatar, então, que a relação entre original e tradução é ao menos dupla: de um 

lado, é redutora, do outro, criadora, também porque o original sobrevive na tradução. “Nelas [nas 

traduções], a vida do original alcança seu desenvolvimento último, mais amplo e sempre renovado” 

(Benjamin, 2008, p. 85). “Pois na continuação de sua vida (que não mereceria tal nome se não se 

constituísse em transformação e renovação de tudo aquilo que vive), o original se modifica” 

(Benjamin, 2008, p. 70). A abordagem desconstrutivista dessa consideração é evidente, pois a língua 

do original e aquela da tradução não são concebidas como fixas e duráveis, mas como modificáveis 

no tempo e no espaço (à imagem do “terceiro espaço” de Bhabha, 2018). Esta discussão das autoras 

que introduzem minha noção de tradução apresenta-a, portanto, como um processo ao mesmo 

tempo político e potencialmente criador, que, no passado, conheceu uma forte tradição patriarcal, 

depois desafiada pela crítica feminista. A tradução é lugar em que se negociam pertencimentos, 

filiações e identidades, e possui potencial tanto emancipador quanto conservador. 

O que é que sobrevive das teorias feministas viajantes anteriores nas teorias do gênero? O 

que se perdeu pelo caminho? Por que o termo gender foi declarado intraduzível na França? A figura 

do intraduzível está estreitamente ligada às questões que animam o nacionalismo. 

 

2.1 Intraduzibilidade e nacionalismo 

 

Além disso, o aprendizado de muitas línguas prejudica por fazer acreditar que se tem 

habilidades, e realmente confere algum prestígio sedutor no trato social; também prejudica 

indiretamente, ao obstar a aquisição de conhecimentos sólidos e a intenção de ganhar de 

maneira séria o respeito das pessoas. Por fim, é como um golpe de machado na raiz do 

refinado sentimento da língua que se tenha do idioma materno: ele é incuravelmente ferido 

e arruinado. Os dois povos que produziram os maiores estilistas, os gregos e os franceses, 

não aprenderam línguas estrangeiras (Nietzsche, 2008, p.134). 

 

Nos escritos sobre a tradução, encontram-se tradicionalmente contribuições que fazem dela 

questão de orgulho nacional. São textos diferentes e que emergem de contextos diferentes, mas 

 
5 (N.T.) “The translator considers himself as the child of the father-creator, his rival, while the text becomes the object of desire, 

that which has been completely defined by the paternal figure, the phallus-pen” (Gavronsky, 1977, p. 55).  
6 (N.T.) “To surrender in translation is more erotic than ethical” (Spivak, 1993a, p. 400). 
7 O termo surrender empregado por Spivak é, com efeito, uma das traduções possíveis para o inglês da palavra em 

alemão Aufgabe. No entanto, a conotação desse verbo na expressão to surrender in love (apaixonar-se) não se encontra 

em Aufgabe, e seria melhor traduzida por Hingabe. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
5 de 21 

Artigo 
Original 

que evocam uma problemática similar. Uma variação menos radical desse discurso se encontra, por 

exemplo, em Wilhelm von Humboldt, em carta a August Wilhelm Schlegel de 23 de julho de 1796: 

 

Toda tradução me parece ser uma tentativa de resolver uma tarefa impossível. Pois cada 

tradutor cairá sempre em uma das duas armadilhas: ater-se demasiado ao original, a despeito 

do gosto e da língua de sua nação, ou ater-se demasiado às particularidades de sua nação, a 

despeito do original. O equilíbrio entre elas não é apenas difícil, mas simplesmente 

impossível8 (Humboldt apud Stolze, 1994, p. 60–61). 

 

Nessa citação, a figura do intraduzível se torna uma questão que diz respeito à nação. A 

tradução – desse ponto de vista transcendental – é impossível porque as línguas são concebidas 

como definidas e limitadas. É precisamente aqui que se pode encontrar o paradoxo que leva, ao 

final, à solução do dilema e que, bem mais tarde, em uma perspectiva desconstrutivista, Naoki Sakai 

tratará com precisão: 

 

Portanto, o intraduzível, ou o que parece sê-lo, não pode existir antes da enunciação da 

tradução. É a tradução que dá origem ao intraduzível. O intraduzível é um testemunho da 

sociabilidade do tradutor – cuja posicionalidade elusiva revela a presença de uma 

comunidade agregada de estrangeiros entre o remetente e o destinatário – tanto quanto o 

próprio traduzível9 (Sakai, 2005, p. 2364). 

 

A figura do intraduzível remete à incapacidade da tradução de reproduzir o original em todas 

as suas facetas. Nesse sentido, Rada Ivekovic acrescenta: “É exatamente por isso que a tradução é 

imperfeita e inacabada; mas todo ‘original’ também não o é? Em outras palavras, resta sempre algo 

de intraduzido […] A tradução é uma abertura de sentido, e nunca uma promessa de 

exaustividade”10 (Ivekovic, 2002, n.p.). É justamente nesse intraduzido, nessa “abertura de sentido”, 

que reside a possibilidade, e mesmo a necessidade, de traduzir. Uma posição que insiste na 

intraduzibilidade e renuncia à prática da tradução invocando uma barreira insuperável para a 

perfeição fixa uma diferença específica entre as entidades da língua de origem e da língua de chegada, 

da cultura de origem e da cultura de chegada. 

Ivekovic nos lembra: “A experiência nos diz que a tradução ocorre sempre, e sempre 

insuficiente. […] Ela é criação assim como ‘o original’, e tal qual pode ser boa ou não, mas 

independentemente”11 (2002, n.p.). Encontramos esse double-bind na ordem que Jacques Derrida 

(1979, p. 145) lê no grafite “Do not read me” (Não me leia). O texto pede e recusa ao mesmo tempo 

sua tradução. Entre original e tradução há um contrato que os coloca em débito recíproco. Se é 

 
8 (N.T.) “Toute traduction me semble être une tentative de résoudre une tâche impossible. Car chaque traducteur doit toujours 

échouer sur un des deux écueils, s’en tenir trop à l’original en dépit du goût et de la langue de sa nation ou s’en tenir trop aux 

particularités de sa nation en dépit de l’original. Le juste milieu entre les deux n’est pas seulement difficile, mais tout simplement 

impossible” (Humboldt apud Stolze, 1994, p. 60–61; em tradução do alemão para o francês de Cornelia Möser). 
9 (N.T.) “Hence the untranslatable, or what appears to be so, cannot exist prior to the enunciation of translation. It is translation 

that gives birth to the untranslatable. The untranslatable is as much a testimony to the sociality of the translator, whose elusive 

positionality reveals the presence of an aggregate community of foreigners between the addresser and the addressee, as the 

translatable itself” (Sakai, 2005, p. 2364). 
10 (N.T.) “C’est bien pour cela que toute traduction est imparfaite et inachevée, mais tout “original” ne l’est-t-il pas tout autant ? 

Autrement dit, il reste nécessairement de l’intraduit ; [...] La traduction n’est qu’une ouverture de sens, jamais une promesse 

d’exhaustivité” (Ivekovic, 2002, n.p.). 
11 (N.T.) “L’expérience nous dit que la traduction a toujours lieu, toujours insatisfaisante. […] Elle est création au même titre que 

‘l’original’, également bonne ou nulle, mais indépendamment” (Ivekovic, 2002, n.p.). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
6 de 21 

Artigo 
Original 

preciso constatar a impossibilidade geral da tradução de um ponto de vista transcendental, na 

prática, não podemos nos dar ao luxo dessa perspectiva. Na realidade, estamos situadas e somos, 

portanto, obrigadas a aproveitar cada abertura de significado que a tradução nos oferece para 

transgredir, traduzindo, as barreiras que as línguas nacionais parecem impor. 

Assim como a realização da tradução geraria a ideia do intraduzível, também as nações só 

podem ser compreendidas como conceitualmente diferentes por meio de sua semelhança. Ou, nas 

palavras de Sakai: “O regime da tradução serve à ratificação da soberania nacional”12 (2005, p. 2364). 

É, assim, a afirmação da intraduzibilidade que chama ao projeto da tradução. O perigo que Humboldt 

via na tradução – o perigo de trair sua própria nação – deveria ser o programa das tradutoras 

emancipadoras. Porque não é uma compreensão nacionalista da língua que as une, mas, ao contrário, 

uma compreensão da língua que, para retomar Hito Steyerl (2006, n.p.), “não é definida por uma 

origem comum, um país ou uma nação, mas por uma prática comum”13. 

 A ampla presença do intraduzível nos debates feministas sobre o gênero na França pode, 

portanto, ser compreendida nesse contexto nacionalista. Ela resulta da construção identitária 

nacional e com ela contribui. Esse recolhimento tranquilizador para dentro de si emerge em um 

contexto de mundialização crescente. A esse respeito, Edward Said (1999, p. 143) escreveu: 

“Nenhuma cultura é estanque, assim como nenhuma nação pode selar completamente suas 

fronteiras contra influências estrangeiras. Existem tantos (se não mais) empréstimos, traduções e 

cruzamentos constantes entre culturas quanto entre nações individuais”14. Frente a essa situação, as 

pesquisadoras poderiam ser encorajadas a ter, como diz Paul Ricœur, a “ambição de trazer à luz a 

face oculta da língua de partida da obra a traduzir e, reciprocamente, de desprovincializar a língua 

materna, convidada a se pensar como uma língua entre outras e, até mesmo, perceber a si-mesma 

como estrangeira” (Ricœur, 2011, p. 28). 

Mas o oposto ocorreu na maioria dos casos. Em vez de aproveitar a ocasião para desfazer 

as identidades nacionais, para relativizá-las apropriando-se dos diferentes pensamentos, 

recontextualizando os conceitos de acordo com suas necessidades – “reconceitualizando-os”, como 

propunha Eleni Varikas (2003, p. 200) –, as contrárias às “teorias do gênero” recusavam a ideia de 

uma equivalência na tradução e optavam pela identidade15. Do discurso sobre a intraduzibilidade do 

gênero ausentava-se, assim, a “hospitalidade linguageira” (l’hospitalité langagière) (Ricœur, 2011)16.  

 

 

 

 

 
12 (N.T.) “The regime of translation serves to reify national sovereignty” (Sakai, 2005, p. 2364). 
13 (N.T.) “Zunächst wird Sprache nicht durch einen gemeinsamen Ursprung, durch Herkunft oder Nation definiert, sondern durch 

eine gemeinsame Praxis” (Steyerl, 2006, n.p.). 
14 (N.T.) “No culture is watertight, just as no nation can completely seal its borders against foreign influences. There are as many 

(if not more) constant borrowings, translations, and crossings between cultures as there are between individual nations” (Said, 

1999, p. 143). 
15 “Uma boa tradução só pode visar uma equivalência presumida, não fundada numa identidade de sentido demonstrável. 

Uma equivalência sem identidade” (Ricoeur, 2011, p. 47). Talvez essa equivalência signifique algo semelhante à língua 

mundial de Benjamin. 
16 (N.T.) Minha escolha de tradução para “hospitalité langagière” diverge da de Patrícia Navelle, tradutora brasileira de 

Sobre a tradução, de Ricoeur, que opta por “hospitalidade linguística” (Ricoeur, 2011, p. 49). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
7 de 21 

Artigo 
Original 

2.2 Tradução cultural e ativismo em tradução 

 

Uma tradução que não busque nem a fidelidade ao original nem a fidelidade à língua materna 

ou nacional se exprime no conceito de tradução cultural de Homi K. Bhabha. A tradução cultural 

não produz qualquer autenticidade, mais uma hibridade subversiva. Boris Buden escreve que, 

enquanto as traduções tradicionais devem consolidar as identidades nacionais, as traduções culturais 

se encontram no fim de um período “que poderíamos chamar de pós-moderno, pós-nacional, pós-

socialista, pós-colonial, pós-westphaliano, pós-estruturalista etc.; [nele] a tradução se tornou 

cultural”17 (Buden, 2006, n.p.). Ora, nem o Estado-nação nem o pensamento nacionalista estão 

atualmente em crise. Na verdade, é bem o contrário: a mundialização, considerada perigosa por 

algumas pessoas, reforça os sentimentos nacionalistas. Uma prática de tradução que queira se 

precaver contra o perigo do nacionalismo deve fazê-lo explicitamente em si mesma, pois não é a 

História que o fará. Judith Butler descreve suas políticas da tradução como um “retorno dos 

excluídos”18 (Butler, 2000, pp. 162–169). Ela chama à reconceitualização do conceito de 

universalidade: nenhuma cultura pode pretender ter validade universal. Enquanto problema de 

tradução transcultural, a universalidade é um efeito dos processos de inclusão e exclusão. A primeira 

virtude da tradutora é, portanto, a infidelidade à sua nação, ou melhor: o antinacionalismo. É preciso 

ressignificar de maneira emancipadora a expressão “toda tradutora é uma tradidora”, apropriar-se 

dela para, em seguida, proclamar a traição necessária na tradução e a traição da nação como objetivo 

político (Buden, 2006, n.p.). 

 Nas trocas acadêmicas, e também pela atividade daquelas que Eleni Varikas, por ocasião de 

uma jornada de estudos, chamou de “feministas nômades”, brechas são abertas, uma espécie de 

terceiro espaço emerge, tornando possível a discussão, as trocas e a tradução. Tal espaço se 

assemelha mais a um movimento do que a um lugar. Dissolve os binarismos (entre “inglês” e 

“francês”, por exemplo). A tradutora exerce um papel importante aqui. Rada Ivekovic diz que sua 

língua materna é a tradução. Um “diálogo entre as culturas” não é mais possível; aliás, nunca foi. 

Infiel a qualquer nação, a situação da tradutora é estruturalmente fractal. “Ela é, no melhor dos 

casos, sujeito em trânsito”19 (Sakai, 2005, p. 2365). Ela fala a partir de uma posição gramatical de 

locutora, mas as palavras que saem de sua boca não são suas, são as palavras de um texto que ela 

traduz. “A tradutora é alguém que não pode dizer ‘eu’”20 (Sakai, 2005, p. 2365). Isso significa que, 

quando diz “eu”, ela não se refere a uma identidade própria e coerente, mas remete também à de 

uma autora, e por vezes a um “eu” narrativo que se encontra no texto que traduz. Podemos 

 
17 (N.T.) “[Q]ue nous pourrions appeler postmoderne, postnationale, postsocialiste, postcoloniale, postwestphalienne, 

poststructuraliste, etc., la traduction est devenue culturelle” (Buden, 2006, n.p.). 
18 Esse desafio colocado pelos excluídos da hegemonia não seria, entretanto, resolvido por sua integração: “a tarefa não 

será assimilar o indizível  ao domínio da falabilidade, a fim de abrigá-lo ali, dentro das normas de dominação existentes, 

mas destruir a confiança da dominação, mostrar quão equívocas são suas reivindicações de universalidade e, a partir 

desse equívoco, acompanhar a queda de seu regime, uma abertura para versões alternativas de universalidade que são 

forjadas a partir do próprio trabalho de tradução” [“the task will be not to assimilate the unspeakable into the domain of 

speakability in order to house it there, within the existing norms of dominance, but to shatter the confidence of dominance, to 

show how equivocal its claims to universality are, and, from that equivocation, track the break-up of its regime, an opening towards 

alternative versions of universality that are wrought from the work of translation itself”] (Butler, 2000, p. 179). Butler não faz 

referência aqui ao texto “Politics of translation” de Gayatri Chakravorty Spivak (1993b). 
19 (N.T.)  “At best, she is a subject in transit” (Sakai, 2005, p. 2365). 
20 (N.T.) “The translator is someone who cannot say ‘I’” (Sakai, 2005, p. 2365). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
8 de 21 

Artigo 
Original 

empregar as palavras de Gayatri Spivak (1993b, p. 179): “A escritora é escrita por sua língua, 

evidentemente”21. As questões de tradução nos debates feministas sobre o gênero parecem 

evidentes num primeiro momento, mas, retomando Sherry Simon (1996, p. 98): “pode o processo 

de transferência entre textos já escritos em uma pluralidade de línguas ainda ser chamado de 

tradução?”22. Onde acaba o francês e começa o inglês (ver Spivak, 1976, p. ixxxvi)? 

 De acordo com François Cusset (2003), a história da chamada French Theory (Teoria 

Francesa)23 teria mostrado a inutilidade da preservação de tais binarismos. Cusset evoca a noção de 

traição tal como empregada por Gilles Deleuze em “A honra e a glória” (1997): 

 
Pois é de traição que se trata quando um texto, uma obra arte, um conceito parte em 

direção a terras distantes para se tornar algo completamente diferente do que sua fonte, 

seu contexto de origem havia feito dele – felizes traições, deslizamentos produtivos. 

Desprezo, deformação, desvio, tripla virtude das transferências culturais24 (Cusset, 2003, p. 

350). 

 

Onde Said vê um terceiro espaço, Cusset (2003, p. 352) descreve uma “zona de ‘não direito’ 

para controladores de origem e futuros proprietários, uma zona de interstícios ao abrigo da qual, 

longe dos guardiões da Obra, são obrados os textos”25. E veremos que, como disse Dani Cavallaro 

(2003, pp. 144–145), “uma língua estrangeira pode nos ajudar a traduzir aquelas primeiras 

impressões do mundo em palavras porque está mais distante delas do que nossa língua-

mãe”26. Assim, como Sherry Simon (1996, p. 135), podemos considerar a tradução como atividade 

“que desestabiliza identidades culturais e se torna a base para novos modos de criação cultural”27. 

De quem se pode roubar uma identidade ou uma cultura nacional? Trata-se de uma propriedade, 

um bem? Simon (1996, p. 165) escreve: “Em vez de confirmar as fronteiras que separam as nações, 

as culturas, as línguas e as subjetividades, a tradução mostra que elas se confundem. É a economia 

da tradução enquanto sistema que regula as diferenças que se tornou problemática”28. Se a tradução 

não é possível como tradução perfeita, é porque isso pressuporia línguas de partida e de chegada 

estáveis e estáticas. Mas, como as línguas vivem e estão em intensa relação com as pessoas que as 

 
21 (N.T.) “The writer is written by her language, of course” (Spivak, 1993b, p. 179). 
22 (N.T.) “Can the process of transfer between texts already written in a plurality of tongues still be called translation?” (Simon, 

1996, p. 98). 
23 (N.T.) O termo French Theory foi cunhado nos Estados Unidos nos 1970 como designação a um conjunto bastante 

heterogêneo de teorias sociais, filosóficas e literárias ligadas ao chamado pós-estruturalismo e desenvolvidas na França 

na década de 1960. Para parte dessas teorias, o conceito de desconstrução é central. Entre alguns nomes da chamada 

French Theory, podem-se citar: Luce Irigaray, Julia Kristeva, Hélène Cixous, Gilles Deleuze, Félix Guattari, Michel 

Foucault, Jacques Lacan e Louis Althusser. 
24 (N.T.) “Car la traitrise est bien ce dont il est question lorsqu’un texte, un art, un concept s’en vont en des terres lointaines 

devenir tout autre chose que ce qu’en avaient fait leur source, leur contexte d’origine – heureuses trahisons, glissements productifs. 

Méprise, mélecture, mésusages, triple vertu des transferts culturels” (Cusset, 2003, p. 350). 
25 (N.T.) “Zone de non-droit entre contrôleurs d’origine et propriétaires à venir, une zone toute d’interstices à l’abri de laquelle, 

loin des gardiens de l’Œuvre, des textes seront mis en œuvre” (Cusset, 2003, p. 352). 
26 (N.T.) “A foreign language can help us translate those early impressions of the world into words because it is more distanced 

from them than our mother tongue is” (Cavallaro, 2003, p. 144–145).  
27 (N.T.) “Which destabilizes cultural identities, and becomes the basis for new modes of cultural creation” (Simon, 1996, p. 

135). 
28 (N.T.) “Rather than reconfirming the borders which separate nations, cultures, languages or subjectivities, translation shows 

them to be blurred. It is the very economy of translation as a system regulating differences which has become problematic” 

(Simon, 1996, p. 165). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
9 de 21 

Artigo 
Original 

falam, que as escrevem, que falam delas e escrevem sobre elas, e às vezes sobre várias delas, 

abandonar o projeto da tradução perfeita é algo que traz, sobretudo, esperança. Foi essa abertura 

que permitiu às políticas feministas se apropriar da tradução e transformá-la em saída de emergência, 

assim como em fonte de mudança. Ou nas palavras de Simon (1996, p. 167): “A tradução feminista 

contemporânea fez do gênero o lugar de um projeto conscientemente transformador, que 

reformula as condições de autoridade textual”29. 

 

2.3 Gender – Genre – Geschlecht – Gênero 

 

Se gender, do inglês, for traduzido como genre em francês, Geschlech em alemão, ou gênero 

em português, existe já aí um deslocamento ou se trata da mesma coisa? Convidada a redigir uma 

entrada para um dicionário marxista alemão, o Dicionário crítico do marxismo, Donna Haraway tentou 

elucidar essa questão e concluiu que há importantes diferenças entre os termos, mas também um 

importante ponto de convergência: 

 

Gênero é central para as construções e classificações de sistemas de diferença. A 

diferenciação complexa e a mistura de termos para “sexo” e “gênero” são parte da história 

política das palavras. Os significados médicos acrescentados a “sexo” se somam 

progressivamente a “gênero”, no inglês, através do século vinte. Significados médicos, 

zoológicos, gramaticais e literários têm, todos, sido contestados pelos feminismos 

modernos. Os significados compartilhados das categorias raciais e sexuais de gênero 

apontam para as histórias modernas das opressões coloniais, racistas e sexuais entrelaçadas 

nos sistemas de produção e inscrição do corpo e seus consequentes discursos libertários e 

de oposição. A dificuldade de acomodar as opressões racial e sexual nas teorias marxistas 

de classe encontra paralelo na própria história das palavras (Haraway, 2004, pp. 209–210). 

 

O ponto de convergência é, portanto, que se trata, em todos os casos, de palavras 

empregadas para legitimar, justificar e exprimir, mas também para contestar relações de opressão. 

O entusiasmo que expressam algumas feministas anglófonas e francófonas quanto ao Geschlecht 

alemão, devido à não distinção entre o biológico e o cultural nele, precisa levar em conta que isso 

não impediu usos biologizantes ou naturalizantes dessa palavra, muito pelo contrário. Não é à toa 

que algumas feministas alemãs tentaram fazer valer o termo Genus, em vez de Geschlecht30 (Bußmann 

& Hof, 1995). Nos debates feministas sobre o gender, não foi em prol da noção de Geschlecht que a 

maioria se mobilizou. 

 Em oposição a algumas feministas – genre ou Geschlecht não podendo ser boas traduções 

para gender –, Joan Scott lembrou que, em 1876, a entrada “genre” já estava presente no Dictionnaire 

de la langue française (Dicionário da Língua Francesa): “Não se sabe de que gênero ele é, se masculino 

ou feminino; diz-se de um homem bastante reservado, cujos sentimentos não se conhece”31 (Scott, 

1988, p. 125).  

 
29 (N.T.) “Contemporary feminist translation has made gender the site of a consciously transformative project, one which reframes 

conditions of textual authority” (Simon, 1996, p. 167). 
30 A noção de Geschlecht, de fato, não distingue entre biológico e cultural, mas faz referência aos clãs familiares e à 

humanidade (Menschengeschlecht), no sentido da espécie humana. Genus é um termo latino, do qual o termo genre (N.T. 

assim como “gênero”) é derivado. 
31 (N.T.) “On ne sait pas de quel genre il est, s’il est mâle ou femelle, se dit d’un homme très caché, dont on ne connait pas les 

sentiments” (Scott, 1988, p. 125). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
10 de 21 

Artigo 
Original 

 Quando Rosi Braidotti (1994), por exemplo, defende a ideia de que gender não tem 

importância no contexto das línguas românicas, ela rompe a ligação que as línguas sempre possuem 

com a história e seus usos. No entanto, é o uso que faz com que uma palavra ou noção que servia 

para oprimir grupos sociais possa ser reivindicada como arma contra essa mesma opressão. É por 

isso que Haraway continua, na já citada entrada do dicionário: “Gênero é um conceito desenvolvido 

para contestar a naturalização da diferença sexual em múltiplas arenas de luta” (Haraway, 2004, p. 

211). Ou seja, não foi dentro de um laboratório que isso aconteceu; e, se o gênero conheceu uma 

mudança de significado, é porque houve feministas contestadoras que, usando-o, transformaram-no. 

 Com efeito, as questões de tradução e de deslocamentos de significados nesse processo 

podem ser situadas menos nos termos Geschlecht, gender e genre – ou gênero – do que em suas 

conotações e usos. O fato de féminine corresponder tanto a feminina/feminine/weiblich quanto a 

fêmea/female/Frauen não é de forma alguma razão para condenar a língua francesa à eterna diferença 

sexual.  

 

3. Os debates feministas sobre gender na França e na Alemanha  

 

Num primeiro momento, trava-se, na França, um debate sem tradução, ou mesmo um não 

debate, a que chamei de debate-defensivo dos anos 1990, ao passo que, na Alemanha, é a tradução 

de Gender trouble32 (Problemas de gênero), de Judith Butler (1990), que desencadeia a discussão. Os 

primeiros debates feministas sobre gender na Alemanha tiveram seu auge por volta de 1993. Em 

1991, aparecera a tradução do livro de Butler, Das Unbehagen der Geschlechter33 (Butler, 1991); nos 

anos seguintes, os debates acontecem em números especiais de revistas feministas, colóquios, 

seminários, conferências, grupos de pesquisa etc. Na França, a tradução do mesmo livro, Trouble 

dans le genre, publicada em 2005, não marcaria o início de uma discussão, mas, sobretudo, uma 

mudança importante no caráter dos debates feitos até então (Butler, 2005). As contribuições que 

explicam de diferentes maneiras pelas quais gender não seria traduzível para um contexto de pesquisa 

feminista na França perderiam sua predominância até desaparecem do campo que forma a pesquisa 

feminista. Hoje, esse debate nacionalista se deslocou para a Manif pour tous34. 

 

3.1 França 

  

A primeira fase do debate feminista sobre gender na França começa em 1988 com a iniciativa 

de algumas historiadoras – Eleni Varikas, Michèle Riot-Sarcey, Christine Planté – no número 37/38 

da revista Les Cahiers du Grif e com a conferência “Sexe et genre” (Sexo e gênero), ocorrida em 1989 

 
32 (N.T) O livro Gender trouble: feminism and the subversion of identity foi publicado inicialmente no Estados Unidos, em 

1990, pela editora Routlegde. No Brasil, Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade foi editado pela 

Civilização Brasileira, na tradução de Renato Aguiar, em 2003, mais de uma década, portanto, após a publicação do livro 

nos Estados Unidos (Butler, 1990, 2003).  
33 Tradução alemã de Gender trouble, de Judith Butler, publicada em 1991 pela editora Surkamp e assinada por Katharina 

Menke (Butler, 1991). 
34 (N.T.) A Manif pour tous [Manifestação para todos] formou-se em reação ao projeto de lei (proposto pela então 

Ministra da Justiça Christiane Taubira e aprovado pelo parlamento francês em abril de 2013) para a liberação do 

casamento entre pessoas do mesmo sexo. Trata-se de uma estrutura composta principalmente por grupos católicos e 

militantes conservadores, inclinada às pautas da direita e da extrema-direita francesas. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
11 de 21 

Artigo 
Original 

como parte da Ação Temática Programada “Pesquisas sobre as mulheres e pesquisas feministas”35, 

criada em 1983 pelo Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS). Essa fase é caracterizada 

pela recusa ao mesmo tempo trans- e interdisciplinar do conceito de gender, acusado de pretender 

abolir o feminismo devido a seu suposto biologicismo, à sua natureza anglo-saxã ou simplesmente 

porque seria supérfluo frente à pluralidade de termos de que já dispunha a pesquisa feminista na 

França. As historiadoras dos Cahiers du Grif seriam as únicas a ver no genre (como tradução 

francófona para gender) a possibilidade de “reintegrar as mulheres na história, deixando de 

considerá-las como um objeto pressuposto e passando a compreendê-las como sujeito em 

construção, na e pela linguagem”36 (Riot-Sarcey et al., 1988, p. 22). Por mais de uma década, a posição 

delas permaneceria marginal. A grande maioria das pesquisadoras feministas concordava em dizer 

que gender era intraduzível em francês, e isso não apenas linguisticamente, mas sobretudo nos planos 

cultural e político. Para algumas, era a “singularidade francesa” que estaria ameaçada pelo 

communautarisme à la americaine37, que não traria nada além de uma “guerra dos sexos” (outro 

exemplo de uma má tradução). 

 

Não há dúvida de que, quanto se observam os últimos três séculos na Inglaterra (antes de 

considerar os Estados Unidos), Alemanha ou França, existe na França uma relação 

privilegiada entre os sexos. [...] É essa relação, segundo meu entendimento, que explica por 

que o feminismo é diferente em cada país. [...] Entre mulheres e homens na França há mais 

gentileza, maior solidariedade e mais sedução do que em outros países europeus. Nada 

horroriza mais os franceses, sejam homens ou mulheres, do que a guerra entre os sexos ou 

sua segregação38 (Badinter, 2003, p. 225). 

 

Ou ainda: 

 

Nem todas as feministas francesas estão prontas para aderir à versão da guerra dos sexos 

contida em certos escritos feministas estadunidenses [...]; e é verdade que a representação 

violenta de toda relação heterossexual […] ou a simples ideia do political correctness 

(politicamente correto) faz tremer mais de uma delas. Nesse sentido, pertencemos bem à 

cultura francesa, libertária e antipuritana39 (Picq, 1995, p. 333).  

 

 
35 (N.T.) Action Thématique Programmée “Recherches sur les femmes et recherches féministes”. 
36 (N.T.) “Réintégrer les femmes dans l’histoire, en cessant de les considérer comme un objet présupposé pour les saisir comme 

sujets en devenir, dans et par le langage” (Riot-Sarcey et al., 1988, p. 22). 
37 (N.T.) No léxico político francês, o termo “communautarisme à la américaine”, de conotação pejorativa, costuma 

estabelecer uma espécie de contraexemplo, e mesmo de ameaça, a uma organização sócio-política “comunitária” tida 

como “tipicamente francesa”: enquanto a república francesa seria fundada na ideia de solidariedade social e de 

universalidade dos direitos humanos, os Estados Unidos teriam se constituído historicamente sobre o princípio do 

individualismo, compondo comunidades fechadas em si mesmas e indiferentes ou hostis umas às outras. 
38  (N.T.) “There is no doubt that when one observes the last three centuries in England (prior to considering the United States), 

Germany, or France, there exists in France a privileged relationship between the sexes. [...] It is this relationship, as I understand 

it, which explains why feminism is different in each country. [...] Between women and men in France there is more gentleness, a 

greater solidarity, and more seduction than in other European countries. Nothing horrifies the French more, be they men or women, 

than the war between the sexes or their segregation” (Badinter, 2003, p. 225). 
39 (N.T.) “N’empêche que peu de féministes françaises sont prêtes à souscrire à la version de la guerre des sexes que donnent 

certains écrits féministes nord-américains [...] ; et il est vrai que la représentation violente de toute relation hétérosexuelle [...] ou 

la seule idée du political correctness en fait frémir plus d’une. En ce sens nous appartenons bien à la culture française, libertaire 

et anti-puritaine” (Picq, 1995, p. 333). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
12 de 21 

Artigo 
Original 

Após essa rejeição inicial, por volta de 2005, genre, enquanto vocábulo, é integrado à pesquisa 

feminista na França. Entretanto, as condições de sua aceitação compreendiam, por um lado, o 

esvaziamento do aspecto queer de Gender trouble, o esvaziamento de todo engajamento com 

epistemologias da diferença e, por outro, como se pode ver nos debates atuais sobre a 

interseccionalidade40, o esvaziamento de todo engajamento com os feminismos of color (de cor). 

Várias autoras criticaram, nesse contexto, o embranquecimento da teoria a fim de preservar uma 

política de exclusão institucional (Ait Bem Lmadani & Moujoud, 2012; Bilge, 2015). 

 O esvaziamento das implicações epistemológicas de Gender trouble, que consistem justamente 

em interrogar o fundamento natural da categoria mulher ou homem e no interesse pela construção 

de categorias epistêmicas, ao invés de tomar as já dadas como base, tem por efeito a existência hoje, 

na França e na Alemanha, de uma explosão de estudos, pesquisas e textos que trabalham sobre “o 

gênero e alguma coisa” ou “o gênero em alguma coisa” e que, na realidade, na grandíssima maioria 

dos casos, examinam as relações homens-mulheres. 

 Ouvimos dizer com frequência que a questão epistemológica de Judith Butler já era bem 

conhecida na França, uma vez que os trabalhos de Christine Delphy já explicavam que o gênero 

precede o sexo (Bereni et al., 2008). No entanto, este “o gênero precede o sexo” de Delphy provém 

de uma epistemologia materialista, ou baseada nas observações de Friedrich Engels, que pensa as 

relações de gênero como uma relação de exploração do tipo proletário/burguês. Desse ponto de 

vista, qualquer libertação deve passar necessariamente pela abolição completa de tais categorias. 

Contrariamente a essa visão, o engajamento de Judith Butler com o pensamento da diferença e o 

estruturalismo permite-lhe tornar visíveis as diferenças não apenas no interior de cada grupo (por 

exemplo, homem/mulher), mas também entre e para além desses dois grupos. Ao considerar as 

dimensões simbólicas do sistema “sexo-gênero”, o grande mérito de Butler consiste na 

desconstrução da ligação entre eles, o que permite, consequentemente, uma outra relação com as 

feminilidades e masculinidades, para além de uma perspectiva que as veja apenas como resultado de 

uma exploração econômica (ainda que esta não possa ser negada). Este é justamente o resultado da 

interpretação butleriana da chamada French Theory.  

 Aliás, a categoria French feminism (feminismo francês) é um bom exemplo da produtividade 

das traduções. No processo de uma tradução, é preciso necessariamente fazer escolhas, tomar 

decisões arbitrárias em relação à obra. É preciso, obrigatoriamente, “trair”, a fim de tornar 

compreensíveis as ideias em um novo contexto. É exatamente nesse momento que se produz o 

novo Quer dizer, não apenas mal-entendidos, inapropriações (“misnomer”) (Winter, 1997, p. 213) 

ou “erros” de tradução, mas também verdadeiras transformações. Diversas autoras do French 

feminism, como Hélène Cixous ou Julia Kristeva, em parte devido a seu sucesso, ensinaram durante 

períodos relativamente longos nos Estados Unidos. Nesses períodos, elas se adaptaram a tal ponto 

a um novo contexto que foram rapidamente acusadas de jogar um jogo duplo ao se 

autodenominarem feministas nos Estados Unidos, mas não na França (Varikas, 1993). Nos Estados 

Unidos, conferências e colóquios produziram encontros sobre a teoria pós-moderna e francesa que 

 
40 Na impossibilidade de expor as questões colocadas pelos diversos debates sobre a interseccionalidade, indico aqui 

um capítulo de livro no qual iniciei este trabalho: “Intersectionnalité et genre. Au sujet de la critique féministe des conditions 

de production du savoir” (Möser, 2016). Um trabalho aprofundado, especialmente sobre as contribuições das pessoas de 

cor francesas, está sendo realizado hoje por jovens pesquisadoras. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
13 de 21 

Artigo 
Original 

jamais teriam ocorrido na França. Assim, os Estados Unidos se tornavam uma espécie de 

“posteridade contemporânea” (Bourdieu, 2002, p. 3), permitindo que um certo número de teóricas 

francesas escapasse às restrições e condições dos debates acadêmicos em seus país de origem. 

 Nos anos 1980, os embates entre as feministas materialistas e as da corrente literário-

psicanalítica estavam acirrados a tal ponto que não se pode nem mesmo falar em uma discussão – 

elas simplesmente não se falavam mais. Ora, a transformação da última corrente do French feminism 

teve consequências importantes para a construção daquilo que, depois, viria a ser chamado 

“feminismo pós-moderno”. Se algumas feministas materialistas não estavam satisfeitas com essa 

política de representação, tampouco o estavam aquelas que eram representadas sob esse rótulo: 

seus trabalhos eram, de fato, completamente descontextualizados e colocados a serviço de fins de 

que elas não necessariamente compartilhavam. A aproximação dos textos de Monique Wittig com 

os de Luce Irigaray e Julia Kristeva em Gender trouble, de Judith Butler, produziu um projeto político 

muito diferente do que havia sido pensado por cada uma dessas autoras. 

 Butler não promove o projeto de uma genealogia feminista proposto por Irigaray, nem 

acredita que a identidade lésbica sirva para escapar da heteronormatividade, como havia formulado 

Wittig (1980). Entretanto, suas próprias análises são fortemente inspiradas por reflexões, 

observações e noções dessas duas autoras, assim como de Julia Kristeva, a quem a crítica talvez não 

fosse tão direta e radical se tivesse sido pronunciada em universidades francesas. A crítica que Butler 

formula ao heterocentrismo e ao naturalismo como premissas não examinadas do projeto de Julia 

Kristeva poderia ter sido aproveitada pelas feministas materialistas francesas para fortalecer seus 

argumentos contra a visão predominante que reduz a maternidade à heterossexualidade e patologiza 

a homossexualidade. Mas, ao invés de ver essa ligação potencial, elas preferiram não evocar a 

homossexualidade, talvez por medo da homofobia institucional, e condenar o simples fato de Judith 

Butler se interessar por Julia Kristeva, o que automaticamente fazia com que as teorias do gênero 

fossem inspiradas no French feminism (Delphy, 1996). De fato, havia tão pouca troca entre as 

diferentes correntes feministas na França, que não há nenhuma análise resultante de uma pesquisa 

feminista no país que tenha feito a mesma crítica a Julia Kristeva. As palavras de Butler são incisivas: 

 

Ao projetar a lésbica como “Outra” para a cultura e ao caracterizar o discurso lésbico como 

um “redemoinho de palavras” psicótico, Kristeva constrói a sexualidade lésbica como 

intrinsecamente ininteligível. Tais redução e rejeição tática da experiência lésbica realizadas 

em nome da lei posicionam Kristeva na órbita do privilégio patriarcal-heterossexual. A lei 

paterna que a protege dessa incoerência radical é precisamente o mecanismo que produz a 

construção do ser lésbica como um espaço de irracionalidade. [...] Kristeva prefere explicar 

a experiência lésbica como um estado libidinal regressivo anterior à própria aculturação, em 

vez de aceitar o desafio que essa experiência oferece à sua visão restrita das leis culturais 

sancionadas paternalmente. [...] Kristeva descreve tanto o corpo materno quanto a 

experiência lésbica a partir de uma posição de heterossexualidade sancionada que não 

reconhece seu próprio medo de perder essa sanção. Sua ratificação da lei paterna não só 

repudia a homossexualidade feminina, como também nega os variados significados e 

possibilidades da maternidade como prática cultural41 (Butler, 1990, p. 87). 

 
41 (N.T.) “By projecting the lesbian as ‘Other’ to culture, and characterizing lesbian speech as the psychotic ‘whirl-of-words’, 

Kristeva constructs lesbian sexuality as intrinsically unintelligible. This tactical dismissal and reduction of lesbian experience 

performed in the name of the law positions Kristeva within the orbit of paternal-heterosexual privilege. The paternal law which 

protects her from this radical incoherence is precisely the mechanism that produces the construct of lesbianism as a site of 

irrationality. [...] Kristeva prefers to explain lesbian experience as a regressive libidinal state prior to acculturation itself, rather 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
14 de 21 

Artigo 
Original 

Essa posteridade contemporânea, esse exílio do pensamento permitiu, assim, ultrapassar as 

barreiras instituídas pelas oposições no interior do Movimento de Libertação das Mulheres 

(Mouvement de Libération des Femmes – MLF), como, por exemplo, entre a corrente materialista e a 

corrente psicanalítica, mas também o conflito entre as feministas e as lésbicas radicais (Collectif, 

1981). Butler não estava obrigada a escolher um lado (Butler, 2005). Estar longe de tudo isso, em 

Berkeley, permitiu-lhe fazer uma leitura cruzada da crítica da heteronormatividade, tal qual 

encontramos em Wittig (1980), com a do falogocentrismo e da ordem do simbólico, como em 

Irigaray, localizando seus pontos de convergência e comunicação. Foi assim, como diz Butler, que 

emergiu uma “teoria no cruzamento de horizontes culturais, ali onde a necessidade de tradução se 

fazia mais fortemente sentir e onde a esperança de sucesso hoje é incerta”42 (Butler, 2005, p. 28) 

 

3.2 Alemanha 

 

Ainda que o “debate Butler”, que ocorreu na Alemanha no início dos anos 1990, apresente 

características particulares que o diferenciam do debate na França, é possível constatar um paralelo 

no que diz respeito à atribuição de uma posição de diferença. Mas essa atribuição não resultou, 

como na França, da construção do French feminism. Ela deve ser compreendida a partir da 

importância da Teoria Crítica para a pesquisa feminista na Alemanha e das controvérsias na recepção 

do estruturalismo nos anos 1980. No que concerne à Teoria Crítica, as teóricas feministas parecem 

reviver no “debate Butler” a “Positivismusstreit”43 (debate sobre o positivismo) da sociologia alemã 

nos anos 1960. Butler é criticada pela “falta de teoria social”44 (Knapp, 1994, p. 284) e por promover 

uma “ontologia discursiva” (Landweer, 1993). 

Essa herança e a recepção do French feminism anterior a Problemas de gênero45 fizeram com 

que, em um primeiro momento, se tentasse saber se Butler estava mais para o lado do pensamento 

da diferença ou mais para o lado da igualdade. Por volta do fim dos anos 1990, a principal conclusão 

 
than to take up the challenge that lesbianism offers to her restricted view of paternally sanctioned cultural laws. [...] Kristeva 

describes both the maternal body and lesbian experience from a position of sanctioned heterosexuality that fails to acknowledge 

its own fear of losing that sanction. Her reification of the paternal law not only repudiates female homosexuality, but denies the 

varied meanings and possibilities of motherhood as a cultural practice” (Butler, 1990, p. 87). 
42 (N.T.) Trecho da “Introduction” escrita por Butler em 1999 para o livro Gender Trouble. Esta Introdução não foi 

incluída na edição brasileira, de modo que a tradução aqui apresentada foi feita a partir da versão francesa apresentada 

por Cornelia Möser: “de la théorie au croisement d’horizons culturels, là où le besoin de traduction se fait le plus fortement 

sentir et où l’espoir de réussite est incertain” (Butler, 2005, p. 28). 
43 É por isso que, em meu livro Féminismes en traduction [Feminismos em tradução] (Möser, 2013), no capítulo 

“Institutionnalisation de la pensée féministe” [Institucionalização do pensamento feminista], detenho-me no debate sobre 

os “postulados metodológicos” de Maria Mies, que também foi descrito como “Positivismus-Streit” e teve papel na 

estruturação do campo discursivo para o debate sobre “as teorias do gênero”. A “verdadeira” Positivismusstreit ocorreu, 

entre outros lugares, no congresso da Sociedade Alemã de Sociologia em Tübingen, em 1961, de que participaram 

notadamente Theodor Adorno, Jürgen Habermas, Karl Poppers, Hans Albert e Ralf Dahrendorf. Diversas contribuições 

foram reunidas em Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie [O debate sobre o positivismo na sociologia alemã] 

(Adorno et al., 1972). 
44 De certa forma, esse debate se assemelha àquele sobre a French Theory nos Estados Unidos, onde a Teoria Crítica 

também se tornava a contrapartida da French Theory. “Já marginalizadas na academia e rotuladas como ‘teóricas críticas’ 

tanto na Alemanha quando nos Estados Unidos, as nietzscheanas francesas estavam agora sendo grosseiramente 

identificadas entre as críticas de Nova York como uma ameaça estrangeira” [“Already marginalized in academe and targeted 

by “critical theorists” both in Germany and in the United States, the French Nietzscheans were now being crudely identified in 

turn among New York critics as a foreign threat”] (Lotringer, 2001, p. 144). 
45 Inúmeros trabalhos o indicam, como os de Wilke (1988), Wartmann (1980) ou Lachmann (1984). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
15 de 21 

Artigo 
Original 

parece estimar que seria preciso ver em Butler uma terceira posição face a esse antagonismo, fosse 

sua transcendência ou reconciliação. 

Quando os primeiros textos do “feminismo francês” foram traduzidos em alemão, o 

“feminismo alemão” discutia intensamente a possibilidade de uma “contracultura feminina”. As 

feministas se perguntavam, por exemplo, se existiria algo como uma “estética feminina” ou uma 

“escrita feminina” (weibliches Schreiben). O romance Häutungen46, de Verena Stefan (1975), constituiu 

um objeto central desse debate. Em meio ao grande sucesso, o livro suscitou críticas, sobretudo 

com relação às inúmeras metáforas naturalistas que Stefan emprega para escapar da linguagem 

androcêntrica (a esse respeito, ver as críticas de Brenner, 1976 e Dietze, 1979). 

A empreitada da “escrita feminina” parecia difícil. As editoras do número 108/109 da revista 

literária alternative47, intitulado “Das Lächen der Medusa” (O sorriso da Medusa), explicam sua 

motivação para se voltar ao que chamavam de “feminismo francês”. Quanto ao tema da escrita 

feminina alemã, argumentam que “[o]s exemplos de seu fracasso são inúmeros. Dessa experiência 

emergiu a reivindicação de uma reflexão que ‘cria distância’, a reivindicação de uma teoria que 

‘mostra o caminho’”48 (Brenner, 1976, p. 114). Nesse número da revista, encontram-se textos de 

Luce Irigaray, Julia Kristeva, Hélène Cixous, Catherine Clément, Elisabeth Roudinesco e Jacques 

Jacan traduzidos para o alemão. A esperança projetada sobre esses textos é expressa pelas editoras 

do “Sorriso da Medusa”49 da seguinte maneira: 

 

A revolta contra o sistema simbólico dominante, e sua consequente denúncia como 

“falocrático”, protegeu as mulheres francesas do positivismo característico do movimento 

de mulheres estadunidense (e também do mal-entendido que confunde pênis e falo). Por 

outro lado, seu foco no inconsciente social não escapou dos perigos de uma leitura 

antropológica da especificidade da mulher50 (Brenner, 1976, p. 114). 

 

Parece-me que o quadro disciplinar teve papel importante nessa recepção do “feminismo 

francês”, pois não se observa o mesmo interesse pela desconstrução no trabalho de sociólogas 

feministas, como Gudrun-Axeli Knapp ou Regina Becker-Schmidt. Ora, a questão da reprodução 

cultural e simbólica estava entre os principais interesses do movimento feminista alemão (Dietze, 

1979, p. 8). Várias constatam uma “estranha interdição de pensar no interior do movimento das 

mulheres” na Alemanha, como se lê na “Introdução das editoras” a Waren, Körper, Sprache (Bens, 

corpos, linguagem), reunião de textos de Irigaray (1976, p. 5) publicada na série Internationale 

 
46 Häutungen, no plural, refere-se ao processo de troca de pele das serpentes. Tal qual uma carapaça, as serpentes 

deixam para trás sua velha pele, para seguir adiante como uma nova. A metáfora evoca o sentimento dessa geração de 

feministas: abandonar a “pele” exterior da ideia patriarcal do que seria “a mulher” e construir uma nova, feita por e para 

si mesmas. 
47 Revista editada por Hildegard Brenner entre 1964 e 1982 e identificada como revista da nova esquerda. 
48 (N.T.) A partir da tradução de Cornelia Möser para o francês: “Les exemples de son échec sont nombreux. De cette 

expérience émergea la revendication d’une réflexion qui ‘crée de la distance’, la revendication d’une théorie censée “montrer le 

chemin”. 
49 Infelizmente, elas não explicam por que a Medusa da tradução alemã apenas sorri, enquanto no texto original de 

Cixous ela ri (Le Rire de la Méduse) [O riso da Medusa]. 
50 (N.T.) “Le revirement contre le système symbolique dominant, sa dénonciation comme ‘phallocratique’, protège les Françaises 

du positivisme caractéristique du mouvement des femmes américaines (et aussi du malentendu qui confond pénis et phallus), de 

l’autre côté leur focalisation sur l’inconscient social n’échappe pas aux périls d’une lecture anthropologique de la spécificité de la 

femme” (Brenner, 1976, p. 114). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
16 de 21 

Artigo 
Original 

Marxistische Diskussion. Aproximando-se das “feministas francesas”, elas esperavam conseguir 

romper esse tabu. As dificuldades de leitura dos escritos de Luce Irigaray parecem reforçar esse 

desejo. 

 Entretanto, as esperanças não são unânimes. Vozes críticas também se fazem ouvir, inspiradas 

principalmente na forte tradição do pensamento da Teoria Crítica. Sem entrar em detalhes aqui, 

Irigaray é criticada por uma “automistificação e por seu estilo de escrita” (Bischof, 1977, p. 27), por 

não considerar suficientemente a história, ou por operar uma ontologização: “redução da lógica 

social a uma lógica comunicativa”, “ontologização da diferença dos sexos” e “dificuldade de 

transformação do modo de crítica em um modo de prática”51 (Runte, 1977, p. 36). Essas críticas se 

assemelham bastante às dirigidas a Gender trouble, de Judith Butler, nos debates feministas sobre o 

gênero na Alemanha. 

 Escrevendo na revista independente Schwarze Botin, Eva Meyer (1979) convoca a salvar 

Irigaray de suas leitoras e a contrariar a construção de uma feminilidade naturalista por meio do 

conceito construtivista de feminilidade tal qual encontrado em Irigaray. Parece que suas leitoras 

reagiam todas a uma tendência ao anti-intelectualismo dentro do movimento. Na mesma revista, 

Sibylle Klefinghaus traça a seguinte imagem de um movimento de mulheres naturalizante e hostil à 

teoria: 

 

A fascinação que Irigaray exerce sobre uma parte do movimento de mulheres deve-se talvez 

ao fato de que não há nada comparável aqui, pois o movimento das mulheres alemãs se 

caracteriza justamente por sua hostilidade à teoria. A insistência na emotividade, na 

corporeidade e uma inclinação à magia e ao misticismo são expressões dessa corrente, ao 

passo que a intelectualidade e o debate teórico são frequentemente desvalorizados e 

recusados como “masculinos”52 (Klefinghaus, 1980, p. 13). 

  

Poderíamos resumir a diferença entre “weibliches Schreiben” e “écriture féminine” (lit. “escrita 

feminina”, em ambos os casos) por meio da questão política invocada por cada uma delas: enquanto 

a “weibliches Schreiben”, tão criticada por todas as pesquisadoras citadas anteriormente, pressupõe 

que há uma mulher e que essa mulher seria a fonte de uma escrita particular, a ideia da “écriture 

féminine” procura desfazer essa ligação entre autora e escrita – permitindo que Butler, por sua vez, 

desfaça a ligação entre mulher e feminilidade. 

 

4. Conclusão 

 

Vimos que a tradução desempenhou papéis muito diferentes na produção de teorias 

feministas. Em todos os processos de viagens teóricas abordados aqui, as viagens pessoais também 

tiveram um papel importante. Se, no futuro, um novo feminismo desenvolver formas virtuais de 

troca que permitam prosseguir no caminho de uma crítica da produção do saber, esse processo só 

 
51 (N.T.) “Réduction de la logique sociale à une logique communicative”; “ontologisation de la différence des sexes”; “difficulté 

de transformation du mode de critique en un mode de pratique” (Runte, 1977, p. 36) 
52 (N.T.) A partir da tradução de Cornelia Möser para o francês: “La fascination qu’Irigaray exerce sur une partie du 

mouvement des femmes est peut-être due au fait qu’il n’y a rien de comparable ici, que le mouvement des femmes allemandes 

se caractérise justement par cette hostilité à la théorie. L’insistance sur l’émotivité, la corporéité et une inclinaison pour la magie 

et le mysticisme sont les expressions de ce courant. En revanche, l’intellectualité et le débat théorique sont souvent dévalués et 

refusés comme étant ‘masculins’” (Klefinghaus 1980, p. 13). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
17 de 21 

Artigo 
Original 

poderá se beneficiar de um debate feminista genuíno sobre as implicações dos locais de produção. 

É apenas por meio dos processos de reflexão e debate que podem ser reunidas, nesses encontros, 

as condições que possibilitam uma objetividade aproximativa, um saber localizado (Haraway, 1995). 

Numa tal construção de condições de troca e solidariedade, a tradução pode exercer também um 

papel violento, se, por tradução, entendermos a simples transposição de um modelo a outro 

contexto, ignorando toda diferença e a existência do intraduzível, ou se o processo de tradução for 

usado para reificar diferenças, edificadas como barreiras intransponíveis. Se, ao contrário, a tradução 

for concebida como política e negociável, ela será parte crucial e premente na construção de um 

terreno de encontros e trocas que possa levar a futuras estratégias feministas, negociando e 

colaborando para além das fronteiras nacionais, econômicas, heterossexistas ou racistas.  

 Assim, reside na tradução a promessa de abertura de um terceiro espaço, de um local de 

encontro para além das diferenças absolutas ou de sua negação completa. Mas, de maneira virtual 

ou não, a realização desses encontros é a premissa de uma verdadeira transformação das estruturas 

heterossexistas, pois a solidariedade, longe de estar dada, deve se fundar em condições sólidas ainda 

por construir. É nisso que consiste a tarefa da tradutora feminista. Contestar a paternidade do texto, 

recusar sua apropriação e trabalhar por sua expropriação, organizando as condições de troca e de 

solidariedade para além das fronteiras nacionais, heterossexistas, racistas e socioeconômicas para, 

finalmente, destruí-las. 

 Um luto nunca se encerra sem que a justiça seja feita, daí a melancolia da tradutora feminista. 

Para retomar a citação inicial de Benjamin, a tradução é um instrumento que permite – por sua 

busca pela tradutibilidade geral, pela língua-mundo, pela convergência de todas as línguas entre si – 

apontar nossa humanidade e origens comuns. Ela não abole nossas diferenças para criar um modelo 

de emancipação, mas revela que, entre todos os seres humanos, há algo de compartilhado que torna 

possível a tradução, a solidariedade e a criação do que nos é comum. 

 

Referências 

 

Adorno, T. W., Dahrendorf, R., Pilot, H., Albert, H., Habermas, J., & Popper, K. R. (1972). Der 

Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Sammlung Luchterhand. 

Ait Bem Lmadani, F., & Moujoud, N. (2012). Peut-on faire de l’intersectionnalité sans les ex-colonisé-

e-s? Mouvements, 72(4), 11–21. https://doi.org/10.3917/mouv.072.0011  

Badinter, E. (2003). The French Exception. In R. Célestin, E. Dalmolin & I. Courtivron (Eds.), Beyond 

French Feminisms: Debates on Women, Politics, and Culture in France, 1981–2001 (pp. 225–238). 

Palgrave Macmillan. 

Benjamin, W. (2008). A tarefa do tradutor (S. Kampff Lages, Trad.). In L. Castello Branco (Org.), A 

tarefa do tradutor, de Walter Benjamin: quatro traduções para o português. Fale & Editora UFMG. 

Bereni, L., Chauvin, S., Jaunait, A., & Revillard, A. (2008). Introduction aux Gender Studies. Manuel des 

études sur le genre : Ouvertures politiques. De Boeck. 

Bhabha, H. (2018). O local da cultura (M. Ávila, E. Reis & G. Gonçalves, Trad.). Editora da UFMG. 

Bilge, S. (2015). Le blanchiment de l’intersectionnalité. Recherches féministes, 28(2), 9–32. 

https://doi.org/10.7202/1034173ar 

Bischof, R. (1977). Waren – Körper – Sprache. Die Schwarze Botin, 2, 23–28. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562
https://doi.org/10.3917/mouv.072.0011
https://doi.org/10.7202/1034173ar


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
18 de 21 

Artigo 
Original 

Bourdieu, P. (2002). As condições sociais da circulação internacional das ideias (F. Abreu, Trad.) 

Enfoques,1(1), I–12, 2002. 

Braidotti, R. (1994). Nomadic Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contemporary Feminist 

Theory. Columbia University Press. 

Brenner, H. (1976). Das Lächeln der Medusa. Alternative 108/109. Alternative-Selbstverlag. 

Buden, B. (2006). La traduction est impossible, vive la traduction/Übersetzung ist unmöglich, Fangen 

wir also an. Transversal texts, 2. 

Bußman, H., & Hof, R. (1995). Genus: Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwissenschaften. Alfred 

Kröner Verlag. 

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge. 

Butler, J. (1991). Das Unbehagen der Geschlechter (K. Menke, Trad.). Suhrkamp. 

Butler, J. (2000). Competing Universalities. In J. Butler, E. Laclau & S. Žižek (Eds.), Contingency, 

hegemony, universality: contemporary dialogues on the left (pp. 136–181). Verso. 

Butler, J. (2003). Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade (R. Aguiar, Trad.). 

Civilização Brasileira. 

Butler, J. (2005). Trouble dans le genre : Pour un féminisme de la subversion (C. Kraus, Trad.). La 

Découverte. 

Cavallaro, D. (2003). French Feminist Theory: An Introduction. Continuum. 

Chamberlain, L. (1998). Gênero e a metafórica da tradução (N. Viscardi, Trad.). In P. Ottoni (Org.), 

Tradução: a prática da diferença. Editora Unicamp. 

Collectif. (1981). Dossier-débat sur le lesbianisme radical. La revue d’en Face, 9–10. 

Chow, R. (2008). Translator, Traitor; Translator, Mourner (Or, Dreaming of Intercultural 

Equivalence). New Literary History, 39(3), 565–580. 

Cusset, F. (2003). French Theory : Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les mutations de la vie intellectuelle 

aux États-Unis. La Découverte. 

Deleuze, G. (1997). Crítica e clínica (P. Pál Pelbart, Trad.). Editora 34. 

Delphy, C. (1996). L’invention du « French Feminism » : une démarche essentielle. Nouvelles 

Questions Féministes, 17(1), 15–58. 

Derrida, J. (1979). Living On/Border Lines. In H. Bloom et al. (Eds.), Deconstruction & criticism. 

Continuum. 

Dietze, G. (1979). Die Überwindung der Sprachlosigkeit. Texte aus der neuen Frauenbewegung. 

Luchterhand. 

Gavronsky, S. (1977). The Translation: From Piety to Cannibalism. SubStance, 16, 53–62. 

Haraway, D. (1995). Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da 

perspectiva parcial (M. Corrêa, Trad.). Cadernos Pagu, 5, 7–41. 

Haraway, D. (2004). “Gênero” para um dicionário marxista: a política sexual de uma palavra (M. 

Corrêa, Trad.). Cadernos Pagu, 22, 201–246. https://doi.org/10.1590/S0104-

83332004000100009 

Heidegger, M. (1979). Heraklit: Gesamtausgabe (2a ed.). Klostermann. 

Irigaray, L. (1976). Waren, Körper, Sprache: Der ver-rückte Diskurs der Frauen. Internationale 

Marxistische Diskussion, 62. Merve Verlag. 

Ivekovic, R. (2002). De la traduction permanente. Transversal, 6. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562
https://doi.org/10.1590/S0104-83332004000100009
https://doi.org/10.1590/S0104-83332004000100009


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
19 de 21 

Artigo 
Original 

Klefinghaus, S. (1980). Über Luce Irigaray. Die Schwarze Botin, 14/15, 12–17. 

Knapp, G.-A. (1994). Politik der Unterscheidung. In K. Pühl (Ed.), Geschlechterverhältnisse und Politik 

(pp. 262–287). Suhrkamp. 

Lachmann, R. (1984). Thesen zu einer weiblichen Ästhetik. In C. Opitz (Org.), Weiblichkeit oder 

Feminismus?: Beiträge zur interdisziplinären Frauentagung, Konstanz 1983 (pp. 181–194). 

Drumlin-Verlag. 

Landweer, H. (1993). Kritik und Verteidigung der Kategorie “Geschlecht”: Wahrnehmungs- und 

symboltheoretische Überlegungen zur sex/gender-Unterscheidung. Feministische Studien, 

11(2), 34–43. 

Lotringer, S. (2001). Doing Theory. In S. Lotringer & S. Cohen (Eds.), French Theory in America (pp. 

125–162). Routledge. 

Meyer, E. (1979). Körpersprache oder “Körper” der Sprache? Die Schwarze Botin, 10, 33–35. 

Möser, C. (2013). Féminismes en traductions : Théories voyageuses et traductions culturelles. Éditions des 

Archives Contemporaines. 

Möser, C. (2016). Intersectionnalité et genre : Au sujet de la critique féministe des conditions de 

production du savoir. In F. Fassa, E. Lépinard & M. Roca i Escoda (Orgs.), Intersectionnalité : 

enjeux théoriques et politiques (pp. 103–129). La Dispute. 

Nietzsche, F. (2008). Humano, demasiado humano (P. C. de Souza, Trad.). Companhia das Letras. 

Picq, F. (1995). Introduction : Des mouvements féministes entre spécificité et universalité. In 

EPHESIA (Org.), La place des femmes : Les enjeux de l’identité et de l’égalité au regard des sciences 

sociales (pp. 328–336). La Découverte. https://doi.org/10.3917/dec.ephes.1995.01.0328 

Ricœur, P. (2011). Sobre a tradução (P. Navelle, Trad.). Editora UFMG. 

Riot-Sarcey, M., Planté, C., & Varikas, E. (1988). Femmes sujets de discours, sujets de l’histoire : 

Introduction. Cahiers du Grif, 37/38, 21–23. 

Runte, A. (1977). Lippenblüterlinnen unter dem Gesetz. Die Schwarze Botin, 5, 35–42. 

Said, E. W. (1999). The Franco-American Dialogue: A Late-Twentieth-Century Reassessment. In I. 

Poel & S. Bertho (Eds.), Traveling theory: France and the United States (pp. 134–167). Fairleigh 

Dickinson University Press & Associated University Presses. 

Sakai, N. (2005). Translation. In M. Horowitz (Org.), New dictionary of the history of ideas, Vol. 6 (pp. 

2362–2365). Charles Scribner’s Sons. 

Scott, J. W. (1988). Le genre : une catégorie utile d’analyse historique (E. Varikas, Trad.). Cahiers du 

Grif, 37/38, 125–153. 

Simon, S. (1996). Gender in translation: Cultural identity and the politics of transmission. Routledge. 

Spivak, G. C. (1976). Translator’s Preface. In J. Derrida (Ed.), Of grammatology (G. C. Spivak, Trad., 

pp. ix–ixxxvii). John Hopkins University Press. 

Spivak, G. C. (1993a). Outside in the teaching machine. Routledge. 

Spivak, G. C. (1993b). The Politics of Translation. In G. C. Spivak (Ed.), Outside the teaching machine 

(pp. 179–200). Routledge. 

Stefan, V. (1975). Häutungen: autobiografische Aufzeichnungen, Gedichte, Träume, Analysen. Verlag 

Frauenoffensive. 

Steyerl, H. (2006). Le langage des choses (P. Rusch, Trad.). Transversal, 6.  

Stolze, R. (1994). Übersetzungstheorien: eine Einführung. Narr Verlag. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562
https://doi.org/10.3917/dec.ephes.1995.01.0328


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
20 de 21 

Artigo 
Original 

Varikas, E. (1993). Féminisme, modernité, postmodernisme : pour un dialogue des deux côtés de 

l’océan. Futur antérieur, 19/20, 63–64. 

Varikas, E. (2003). Conclusion. In D. Fougeyrollas-Schwebel, C. Planté, M. Riot-Sarcey & C. Zaidman 

(Orgs.), Le genre comme catégorie d’analyse: Sociologie, histoire, littérature. L’Harmattan. 

Wartmann, B. (1980). Verdrängung der Weiblichkeit aus der Geschichte: Bemerkungen zu einer 

“anderen” Produktivität der Frau. Ästhetik und Kommunikation, 40/41, 7–33. 

Wilke, S. (1988). Zur Dialektik von Exposition und Darstellung: Ansätze zu einer Kritik der Arbeiten Martin 

Heideggers, Theodor W. Adornos und Jacques Derridas. Peter Lang. 

Winter, B. (1997). (Mis)Representations: What French Feminism Isn’t. Women’s Studies International 

Forum, 20(2), 211–224. 

Wittig, M. (1980). La pensée straight. Questions Féministes, 7, 45–53. 

 

Notas editoriais 

 

Direito de primeira publicação 
O artigo aqui traduzido foi publicado inicialmente na revista GLAD! Revue sur le langage, le genre, la sexualité, vol. 9, em 

2020, sob o título “Traduire, c’est produire : les débats féministes sur le genre en France et en Allemagne”. 

 

Referência do texto-fonte 
Möser, C. (2020). Traduire c’est produire. Les débats sur le genre en France et en Allemagne, GLAD!, 9. 

https://doi.org/10.4000/glad.1991 

 

Autorização de tradução 
A presente tradução foi autorizada pela Revista GLAD! e pela autora, Cornelia Möser, por meio de e-mails enviados 

entre 20 e 30 de abril de 2024. 

 

Conjunto de dados de pesquisa 

Não se aplica. 

 

Financiamento 
Não se aplica. 

 

Conflito de interesses  
Não se aplica. 

 

Licença de uso 

Autores, autoras, tradutores e tradutoras, cedem à Cadernos de Tradução os direitos exclusivos de publicação da 

tradução em língua portuguesa, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 

4.0 Internacional (CC BY 4.0). Essa licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho 

publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial nesta revista. Tradutores e tradutoras, em consenso 

com os autores e autoras, têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 

exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (por exemplo: publicar em repositório institucional, em 

website pessoal, em redes sociais acadêmicas, publicar uma tradução, ou, ainda, republicar o trabalho como um capítulo 

de livro), com reconhecimento de autoria da tradução e publicação em língua portuguesa nesta revista. 

 

Publisher 
Cadernos de Tradução é uma publicação do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução, da Universidade 

Federal de Santa Catarina. A revista Cadernos de Tradução é hospedada pelo Portal de Periódicos UFSC. As ideias 

expressadas neste artigo não representam, necessariamente, a opinião da equipe editorial ou da universidade. 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562
https://doi.org/10.4000/glad.1991
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://periodicos.bu.ufsc.br/


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e103562 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562 

        
21 de 21 

Artigo 
Original 

Edição da seção 
Andréia Guerini – Willian Moura 

 

Normalização 
Alice S. Rezende – Ingrid Bignardi – João G. P. Silveira – Kamila Oliveira 

 

Histórico 

Recebido em: 28-04-2025 

Aprovado em: 09-10-2025 

Revisado em: 13-10-2025 

Publicado em: 12-2025 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e103562

