
  
 

  

 
Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 
Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 

DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427   

1 de 20 

Artigo  

 

Traduzindo a Índia: o projeto budista e a escola de tradução 

chinesa 
 

Translating India: The Buddhist project and the Chinese translation school
 

 

 

Júlio Reis Jatobá 

Universidade de Macau 

Macau, China 

juliojatoba@um.edu.mo  

https://orcid.org/0000-0001-5669-8119 

 

 

Resumo: A história da tradução na China pode ser amplamente dividida em dois momentos 

cruciais, cada um impulsionado por necessidades distintas: traduzir de fora para dentro e de dentro 

para fora. Este artigo se concentra no primeiro, especificamente no projeto monumental de tradução 

do cânone budista, que abrange sutras, vinaya e sastra. O “projeto budista” (Cheung, 2014), um 

termo usado para descrever a tradução de todo o cânone budista e conhecimento importado da 

Índia, abrangeu de meados do século II ao início do século XII. Esse esforço sem precedentes 

influenciou significativamente a formação da “escola de tradução chinesa”. Para entender essa 

influência, devemos primeiro examinar o contexto histórico das relações Índia-China no século II. 

Feito isso, o artigo então explorará o desenvolvimento de um discurso sobre a tradução de sutras, 

destacando as contribuições dos prolíficos tradutores An Shigao, Daoan, Zhi Qian, Paramārtha e 

Kumārajīva. Por fim, discutiremos o impacto de longo prazo da importação e tradução de filosofias 

e pensamentos indianos durante o projeto budista. Esse impacto moldou a “escola chinesa de 

tradução” e desencadeou mudanças na “protopolítica linguística” da China para línguas estrangeiras. 

Ao analisar esse período transformador na história da tradução chinesa, obtemos a compreensão 

sobre a profunda influência da troca intercultural no desenvolvimento linguístico e filosófico. 

Palavras-chave: projeto de tradução budista; monges tradutores; escola de tradução chinesa; Índia 

antiga; estudos da tradução. 

 

Abstract: The history of translation in China can be broadly divided into two pivotal moments, 

each driven by distinct needs: translating from the outside inward and from the inside outward. This 

article focuses on the former, specifically the monumental project of translating the Buddhist canon, 

which encompasses sutras, vinaya, and sastra. The “Buddhist project” (Cheung, 2014), a term used 

to describe the translation of the entire Buddhist canon and knowledge imported from India, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427
https://orcid.org/0000-0001-5669-8119


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 2 de 20 

Artigo 
Original 

spanned from the mid-2nd century to the early 12th century. This unprecedented endeavor 

significantly influenced the formation of the “Chinese translation school”. To understand this 

influence, we must first examine the historical context of India-China relations in the 2nd century. 

The article then explores the development of a discourse on sutra translation, highlighting the 

contributions of prolific translators An Shigao, Daoan, Zhi Qian, Paramārtha, and Kumārajīva. Finally, 

we discuss the long-term impact of importing and translating Indian philosophies and thoughts during 

the Buddhist project. This impact shaped the “Chinese school of translation” and triggered changes 

in China's “proto-language policy” for foreign languages. By analyzing this transformative period in 

Chinese translation history, we gain insights into the profound influence of cross-cultural exchange 

on linguistic and philosophical development. 

Keywords: Buddhist translation project; monk-translators; Chinese translation school; ancient 

India; translation studies. 

 

1. Introdução 

 

Namu Amida Butsu. 나무아미타불. 南無阿彌陀佛. НамоАмитабха. ཨོཾ་ཨ་མ་ིདེ་ཝ་ཧ ི།. 

नमोऽममताभाय. Mais de 1.500 anos depois, diferentes países ainda usam expressões semelhantes, 

cada um respeitando a sua fonética e a sua escrita. Para o primeiro, o Japão, pesquisadores 

consideram que a expressão tenha chegado via Coreia. Por sua vez, teria chegado à Coreia via 

China. Porém, em relação à China, há divergências se a expressão teria chegado diretamente do 

sânscrito ou se teria passado por intermédio das línguas-Hu – línguas da outrora designada Regiões 

Oeste, 西域, Ásia Central. Saberiam An Shigao, Daoan, Kumārajīva, Paramārtha e tantos outros 

monges tradutores sobre o impacto milenar de suas práticas de tradução? Saberia Xuanzang, 玄奘, 

(602–664) que o seu pioneiro texto Cinco diretrizes para não traduzir um termo é ainda tão atual e 

debatido? Aliás, sabemos nós que o tão explorado conceito nos Estudos da Tradução na China de 

Xindaya, de Yan Fu, tem sua gênese no “projeto budista de tradução”?  

Esta pesquisa teve o seu pontapé em uma visita à Passagem da Porta de Jade (玉門關), na 

atual província chinesa de Gansu, quando uma amiga local comentou: 

 

Aqui começava a China na altura da Rota da Seda e aqui se transformava o “estrangeiro” 

em chinês e o “chinês” em estrangeiro, tanto no comércio como na cultura e, mais ainda, 

na religião. Aqui era o limite do conhecido para o desconhecido. Era a passagem para o 

desconhecido. Era o limite civilizacional da China antiga. Aqui acabava e aqui começava a 

China. 

 

Como defendo (ver Jatobá, 2019), o exercício da tradução – mais precisamente da tradução 

cultural – é reconhecer e exercer a alteridade. Por isso, como tradutor e pesquisador em tradução, 

sempre estive aberto ao desconhecido, ao outro. Traduzir uma religião desconhecida é uma tarefa 

de pura alteridade. Não sou budista e não o precisaria ser para traduzir o budismo. Porém, decerto, 

isso ajudaria. A propósito, o meu conhecimento sobre o budismo é meramente acadêmico e foi 

despertado no primeiro ano da minha licenciatura em línguas modernas no Brasil, quando cursei a 

disciplina “Budismo na Contemporaneidade” e, para “abonar” três faltas, o professor exigiu que eu 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 3 de 20 

Artigo 
Original 

traduzisse do inglês e do francês para o português três textos sobre a história do budismo. Como 

tradutor de primeira viagem (no budismo e nos Estudos da Tradução), sofri com as dificuldades 

apresentadas, mas o fiz com prazer. Mal sabia que, anos depois, o budismo e os Estudos da Tradução 

estariam tão presentes na minha vida pessoal e acadêmica. 

Voltando a Gansu, após visita à Passagem da Porta de Jade, foi em Dunhuang, mais 

precisamente nas cavernas de Mogao (莫高窟), que comecei a ter ideia da dimensão da entrada do 

budismo na China e consequentemente dos extraordinários desafios da sua tradução. Foi em 2011, 

na casa dos meus sogros no Japão, em culto aos antepassados, que ouvi pela primeira vez Namu 

Amida Butsu. Em princípio, eram apenas sons. Tempos depois, ao “ler” por acaso os caracteres desse 

mantra1, dei-me conta que era o 南無阿彌陀佛 que tantas vezes havia ignorado ao vê-lo em ruas e 

residências de Macau. No entanto, o que isso tem a ver com a Índia? O que Xuanzang, 玄奘, (602–

664), considerado o primeiro monge chinês a peregrinar e estudar na Índia, tem a ver com isso? O 

que a novela Jornada ao Oeste, 西遊記, (1522? 1592?) tem a ver com isso? O que Hōnen, 法然, 

(1133–1212), o monge que, no século XII, popularizou a prática do entoar namu amida butsu no 

Japão, tem a ver com isso? O que tradutores têm a ver com isso? 

 

2. Uma “prototeoria” da tradução? A palavra, o rito e o budismo 

 

Ao longo deste artigo, focar-nos-emos no impacto da chegada do budismo à cultura chinesa, 

em especial no pensar, refletir e agir sobre a palavra2, na tradução, no tradutor e no processo 

tradutório. Contudo, para que isso seja exequível, é basilar inicialmente reconhecer que o pensar 

tradução e (política de) língua na China é anterior à chegada do budismo para, em um segundo 

momento, adentrarmos a chegada deste, por volta do século II, e seus aproximadamente dez séculos 

de viagens, peregrinações, estudos e (re)traduções para difusão dos seus textos3e da sua palavra até 

as mudanças políticas que deram início ao seu enfraquecimento, no final da Dinastia Tang (618–907), 

até o seu declínio, no século XII, com o ressurgimento do confucionismo na Dinastia Song (960–

1279). É esse período, entre os séculos II e XI, que designamos neste artigo como projeto budista ou 

projeto budista de tradução.  

Como observa Jatobá (2020, p. 1), os registros apontam que as primeiras intervenções 

linguísticas explícitas das autoridades chinesas remontam ao Período das Primaveras e dos Outonos  

(春秋时代 722 a 481 a.C.) e à unificação do país feita pelo Imperador Qin (秦始皇) por volta do ano 

221 a.C.. Ainda, deve-se considerar a extensão da história da China e que, nos citados períodos, a 

atividade que se entendia como “tradução” – ou tradução governamental – tratava-se basicamente da 

                                                 
1 Derivado do sânscrito नमोऽममताभाय (namoʼmitābhāya). Os textos de recitação em japonês podem grafar tanto com 

os caracteres originalmente importados dos textos clássicos em chinês 南無阿弥陀佛 (em chinês moderno, pronuncia-

se ná mó ēmítuófó) quanto com os caracteres após a revisão da escrita de kanji de 1949 (南無阿弥陀仏). 
2 Grafaremos palavra em itálico e em singular para distingui-la do seu entendimento comum dentro da análise semântica 

e da análise e crítica de tradução. Palavra se referirá ao seu entendimento político e dogmático, ou seja, será aplicada à 

disseminação e preconício de pensamentos e ideologias.  
3 Como referido por Jatobá (2019, p. 122), textos budistas (no plural) devem ser entendidos como o “cânone budista [...] 

em seus três diferentes tipos de escritas: sutra 經 (jīng), os ensinamentos do Buda Gautama Sakyamuni; vinaya 律(lǜ), as 

regras da disciplina monástica e, de modo sumário, as regras da moralidade budista e a lei do cânone; e sastra论 (lùn), 

as exposições do ensino do sutra”. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 4 de 20 

Artigo 
Original 

transmissão oral das palavras do rei aos estados e povos vizinhos, o que, hoje em dia, considerando 

as mudanças sociais e culturais ao longo desses milênios, pode ser vagamente comparado ao que 

chamamos tradução diplomática (ver Cheung, 2014, p. 4).  

Para entender a noção de tradução governamental e de tradução diplomática como elementos 

condutores da arcaica noção de interpretação e tradução e para a construção do que chamamos 

neste artigo de “prototeoria” da tradução, a qual, posteriormente, serviu como base para 

consolidação de um pensar e um agir explícitos sobre o tradutor, o texto e a tradução no projeto 

budista, é necessário se referir ao Livro dos Ritos (周礼), tradicionalmente atribuído à Dinastia Zhou 

Ocidental (século XI–771 a.C.). Em seu Volume 10, na parte 秋官司寇下 (Qiūguānsīkòuxià, 

Ministério da Justiça, Parte 2), localiza-se um dos primeiros registros históricos sobre tradução, 

mencionando os funcionários intérpretes (xiàngxū 象胥); em outras palavras, os funcionários que, 

entre outras funções, eram designados mensageiros para a explicação e a transmissão das palavras 

do rei às tribos estrangeiras. Essa menção dialoga com o Discursos dos Estados, Volume 2 (國語), 

atribuído ao cronista oficial Zuo Qiuming, 左丘明, (556–451? a.C.), em que, em trecho na seção 

Discursos de Zhou parte 2 (周語中), o cronista descreve desafios dos homens-língua4 (shérén 舌人) ao 

lidar com a impetuosidade e a rudeza das tribos Rong, 戎, e Di, 狄: 

 

As tribos de Rong, 戎, e Di, 狄, são audaciosas, imprudentes, impetuosas e atrevidas, e 

diretas em suas exigências, e não cedem nem se submetem aos outros. São indomadas e 

rudes, como animais. Quando vêm à corte para pagar seus tributos, não esperam ser 

servidas com comida refinada e delicada. Por isso, são acomodadas ao ar livre, e os homens-

língua são ordenados a lhes dar grandes pedaços de carne (traduzido de Cheung, 2014, p. 

36). 

 

Essa passagem reforça a tese de que os homens-língua eram considerados oficiais de menor 

escalão e, como destaca Cheung (2014, p. 36), o trabalho desses oficiais se encaixava no que 

Confúcio, em Artes Menores (小辫 Xiǎobiàn), designava atividade inferior.   

Apesar de os dois exemplos acima na China antiga demonstrarem não haver grande importância da 

interpretação e do cargo de intérprete oficial dentro da hierarquia política, é curioso notar que, 

ainda em Livro dos Ritos, Volume 10, na passagem 大行人 (Dàxíngrén, Grande Mensageiro), há menção 

de que funcionários intérpretes se reuniam a cada sete anos para treinamento em língua estrangeira e 

para uso da língua diplomática. Ao contrário da discussão e da noção de tradução e de interpretação, 

em que não localizamos registros de serem temas profundamente ou constantemente explorados, 

é de se notar que, ao longo da história da China antiga e da clássica, há presença abundante de 

documentos e passagens sobre uma consciência explícita da importância da língua, da palavra e da 

palavra. Tal presença pode ser verificada no seguinte trecho atribuído Confúcio: “O mestre disse: ‘a 

escrita não pode expressar plenamente o que é transmitido pela fala; a fala não pode expressar 

plenamente as ideias. Isso significa que não é possível conhecer completamente as ideias dos sábios?’” 

(Confúcio, em O Livro das Mutações, 周易上).  

                                                 
4 Nome comumente usado para intérpretes e responsáveis na China antiga pela comunicação com as tribos estrangeiras. 

象 (xiàng), 譯 (yì) e 狄鞮 (dídī) eram também outras designações comuns para intérprete na China antiga.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 5 de 20 

Artigo 
Original 

Assim como no seguinte trecho atribuído a Lao Zi (2014, p. 203), em tradução de Mario 

Sproviero: 

 

信言不美。 palavras fiéis não são belas 

美言不信。 belas palavras não fazem fé 

善者不辩。 o bom não se discute 

辩者不善。 o discutível não faz bem 

知者不博。 o saber não é extensivo 

博者不知。 a erudição não faz saber 

 

A importância do reconhecimento da noção de língua e de palavra dos pensadores clássicos 

é fundamental, na medida em que configura uma das bases que os primeiros monges tradutores 

tiveram para, em estágios iniciais da disseminação do budismo, estabelecer analogias e criar 

sincretismos que facilitassem a transmissão dos textos budistas para que, posteriormente, em uma 

fase avançada e mais refinada dos estudos da tradução, tradutores passassem a advogar maior 

independência e defendessem novos modos e estratégias de traduzir. Essa mudança pode ser 

exemplificada nos argumentos de Xuanzang ao questionar a necessidade de desvencilhar termos 

budistas de significados daoístas: 

 

Quando o budismo foi pregado pela primeira vez, seu significado profundo ainda estava 

oculto sob uma linguagem densamente clusterizada [condensada]. Expressões metafísicas 

daoístas podiam ser discretamente anexadas às palavras de Buda. Seng Zhao, em seus 

tratados, apenas empregava termos daoístas e analogias de expressão para facilitar a 

compreensão de seus ensinamentos. Como uma mera figura de linguagem usada para 

ensinar poderia ser considerada como o elo definitivo entre o budismo e o daoísmo? 

(Cheung, 2014, p. 160, tradução nossa). 

 

Enfim, considerando o altamente refinado ambiente cultural, artístico, filosófico e tecnológico 

desenvolvido ao longo da Dinastia Zhou, é surpreendente, como destaca Cheung (2014), que um 

discurso sobre a tradução não tenha florescido até o início da tradução dos textos budistas no 

século II. Nesse sentido, até a chegada do budismo à China, defendemos que, de maneira bastante 

simplista e redutora, o pensamento vigente na China antiga sobre tradução era meramente 

pragmático. Assim, o que chamamos acima de tradução governamental ou tradução diplomática não 

tinha em seu âmago o entendimento da tradução como produto de troca entre os outros e nós ou, 

até mesmo, como ferramenta para o domínio e a subjugação cultural de um povo sobre o outro, 

mas sim a tradução como um dos mecanismos para a manutenção da burocracia estatal. Como 

destaca Cheung (2014, p. 9, tradução nossa), “quando a tradução de sutras começou pela primeira 

vez, as noções e percepções das pessoas sobre tradução eram derivadas exclusivamente da tradução 

diplomática, que era falada em vez de escrita, e era considerada uma atividade de baixo prestígio”. 

Assim, nas próximas seções, argumentaremos que a passagem dessa “prototeoria” da 

tradução para a criação e o entendimento da tradução como um projeto civilizatório tem o seu 

ponto de viragem justamente no momento histórico em que a China para de traduzir de dentro para 

fora e começa a traduzir de fora para dentro. Em outras palavras, esse é o momento que a China para 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 6 de 20 

Artigo 
Original 

de olhar para si mesma, e a Índia, por meio do budismo, abre e traz para a China o Oeste. Desse 

modo, com a intensificação das viagens e trocas Índia-China a partir do século II, como aponta Hu 

Shi5, 胡適, (1891–1962), flagrou-se uma “indianização” da China. Convém mencionar que esse 

processo não se limitou a introduzir novas doutrinas religiosas, mas também novos sistemas de 

conhecimento, incluindo medicina, astrologia e metafísica (Bagchi, 2011). Por fim, o budismo 

introduziu novos paradigmas espirituais que remodelaram religiões tradicionais chinesas como o 

confucionismo e o daoísmo. Por exemplo, as ideias budistas de carma e renascimento 

complementaram os conceitos metafísicos daoístas enquanto desafiavam as hierarquias sociais 

confucionistas ao promover a igualdade espiritual (Xue & Mahmood, 2024). 

 

3. A China, o Oeste e as línguas a oeste 

 

China e Índia são culturas ancestrais que se autoconsomem. Esses países se perdem e se 

acham nas suas variadas línguas, nas escritas, nas etnias, nos climas, nas escolas culinárias, nas 

culturas, nas religiões e nas metafísicas. Essa abundância de “Chinas” e “Índias” tem se perpetuado 

ao longo da história e construído não apenas o imaginário ocidental, mas também o próprio 

imaginário que os povos da China e da Índia têm de si mesmos, e esse é um importante construtor 

para entendermos China e Índia como Estados-civilização.  

Como vimos na introdução, falar o que é Oeste e Ocidente na visão da China antiga é falar do 

além-China que começava na Passagem da Porta de Jade. Era ali a porta para a Ásia Central e para 

um mundo desconhecido: as Regiões a Oeste (西域). Tudo a oeste da Passagem da Porta de Jade era 

ocidente. Curiosamente, em chinês, o nome Tibete, 西藏, um importante intermediário na 

disseminação do budismo na China, significa Tesouro a Oeste, e a região autônoma chinesa de 

Xinjiang, 新疆, literalmente significa novas fronteiras, em alusão ao fato de, com a sua incorporação 

ao território chinês no século XVIII durante a Dinastia Qin (1644–1911/1912), ter passado a ser a 

nova fronteira da China com as regiões oeste. Nesses tempo-espaço e espaço-geográfico, onde se 

passava obrigatoriamente por terrenos áridos, altitudes, montanhas e desertos, com verões 

escaldantes e invernos congelantes, e, muitas vezes, por terras desabitadas e sem lei, que muitas das 

línguas que por ali transitavam, até então desconhecidas do mundo cultural chinês, forjaram o pensar 

tradução na China. 

Tendo em vista tais percursos e percalços, é necessário destacar dois aspectos muito 

significativos tanto para a tradução como disciplina acadêmica quanto para a compreensão das 

vicissitudes da “entrada” em relação ao sincretismo do cosmo Índia no cosmo China6 por meio do 

budismo: a fonte (本) e a língua da fonte. Nesse sentido, é extremamente difícil afirmar que línguas 

eram usadas, sobretudo porque, no princípio da disseminação do budismo, foi por intermédio da 

viagem dos textos na memória dos monges e, consequentemente, da transmissão oral que as 

traduções eram realizadas. Em outras palavras, nem sempre o texto-fonte existiu como objeto 

material e palpável dentro do processo tradutório. Portanto, a discussão sobre a fonte está arraigada 

                                                 
5 Em Hu (2013). 
6 Numa perspectiva atemporal, a compreensão sobre a China e a Índia não deve estar atrelada e reduzida aos seus atuais 

territórios; muito pelo contrário, essas culturas-mãe têm de ser compreendidas como polos ancestrais criadores e 

irradiadores de artes, humanidades e tecnologias. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 7 de 20 

Artigo 
Original 

nas discussões dos monges tradutores desde a chegada do budismo, e esse foi o pilotis da transição 

de uma “prototeoria” da tradução para um discurso explícito sobre a tradução. As questões 

relacionadas à fonte postas pelos monges tradutores no projeto budista estenderam-se ao longo 

dos milênios até os dias atuais, abastecendo a discussão sobre tradução e processo tradutórios em 

diferentes conjunturas e sobre problemáticas, como, por exemplo, não violação da fonte (違本), seguir 

a fonte (案本), perder a fonte (失本), distorcer a fonte (乖本), produzir a fonte (依本) e permanecer 

perto da fonte (守本). 

Posto isso, para pensar língua e tradução em um contínuo temporal tão longo e disperso, 

temos de reforçar o fato de que, em diferentes períodos históricos e fases de expansão do budismo, 

diferentes línguas foram usadas. Por um lado, há autores que, apesar de reconhecerem essa 

diversidade como um fato, argumentam que é inconclusiva a tentativa de definir a língua dos textos-

fonte (Dhammajoti Thero, 1995). Contudo, em via contrária, Ma (1999) expõe que há registros que 

corroboram a defesa de que é possível verificar as diferentes línguas usadas como fonte em 

diferentes fases da disseminação do budismo na China. Por exemplo, na Dinastia Han Oriental (25–

220), ao contrário do que apontam alguns pesquisadores, a língua-fonte utilizada não era o sânscrito 

“puro”, mas possivelmente o páli (ver Skare, 2018) ou uma forma híbrida de sânscrito ou uma das 

antigas línguas da Região Oeste. Durante a Dinastia do Sul e do Norte (420–581), possivelmente o 

sânscrito e as traduções do sânscrito em línguas da Região Oeste. Porém, somente na Dinastia Sui 

(581–618) que se pôde afirmar com mais segurança que os textos budistas foram traduzidos 

diretamente do sânscrito para o chinês. 

Para ilustrar a problemática da língua, mesmo em relação ao sânscrito ou ao que se definia 

sânscrito (sânscrito falado ou sânscrito escrito), não havia consenso entre os monges tradutores e, 

nos dias correntes, tampouco o há entre pesquisadores. Como adverte Cheung (2014, p. 7, tradução 

nossa): 

 

Intimamente relacionado a este ponto sobre a situação extraordinária referente à(s) 

língua(s)-fonte está o fato de que os primeiros monges tradutores e monges estudiosos 

usualmente utilizavam os termos Húyǔ (língua-Hu) e Tiānzhúyǔ (língua(s) indiana(a) de forma 

intercambiável. Além disso, durante o período de tradução budista, esses termos eram 

usados de forma intercambiável com outras designações chinesas para o subcontinente 

indiano. O subcontinente indiano era frequentemente chamado “Tianzhu”, 天, 竺 ou 

“Wutianzhu”, 五天竺, (significando “as regiões do subcontinente indiano”). Estas eram 

primariamente designações geográficas. Outro nome para o subcontinente indiano – 

“Poluomenguo”, 婆羅門國, (o país bramânico) – era baseado na identificação do lugar com 

Brahma, o deus creditado pelos hindus por ter inventado a escrita Brahmi usada na Índia. 

Ainda outro nome popular era “Fan”,梵, ou “o país Fan”, um termo derivado da primeira 

tradução chinesa de Brahma, 梵天, (Fantian). Em outras palavras, não apenas os termos 

“Húyǔ” e “Tiānzhúyǔ” (ou simplesmente “Tianzhu”) eram intercambiáveis, mas eram 

também usados de forma intercambiável com “Fanyu”, ou simplesmente “Fan”, o significado 

dicionarizado do qual é “Sânscrito”. Por causa dessa extrema complexidade, estudiosos 

modernos tendem a usar o termo “Sânscrito” para se referir à língua-fonte das sutras 

budistas. Em suas mãos, os termos “Sânscrito” se tornam “Fanyu”/”Fan”, ou 

“Tianzhuyu”/”Tianzhu”, e evitam “Húyǔ”.  

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 8 de 20 

Artigo 
Original 

Por fim, devido à limitação da nossa discussão e considerando que não analisaremos 

traduções de textos budistas, não entraremos nos meandros e detalhes das fontes. Por isso, nas 

próximas subseções, apresentaremos brevemente o termo língua-Hu e as características da língua 

chinesa.  

 

3.1 Línguas a oeste 

 

Como exposto anteriormente, uma das teses mais plausíveis é de que o budismo não 

necessariamente entra na China por meio do sânscrito, pali ou outras línguas do subcontinente 

indiano, mas, muito possivelmente, por um conjunto de línguas da Ásia Central designadas língua-Hu 

(Cheung, 2014, p. 6). Como demonstram descobertas arqueológicas, a língua-Hu dividia-se em cinco, 

a saber, kuchean, khotanese, sogdian, uigur e turkish. Essas línguas não eram necessariamente 

unificadas e, como demonstrado por estudiosos, tais como Ji Xianli e Ma Zuyi (Cheung, 2014, p. 6), 

em diferentes épocas línguas distintas eram usadas como fonte (Běn 本) para as traduções. Como 

expõe o indólogo chinês Ji Xianlin (1911–2009), os caminhos dos textos e palavras do budismo 

passavam por dois prováveis percursos: o primeiro, da Índia para a Bactria7e, posteriormente, para 

a China; o segundo, da Índia, passando por pequenos países da Ásia Central (incluindo a atual 

província chinesa de Xinjiang) antes de chegar à China.  

Portanto, na primeira onda da chegada do budismo à China, devemos considerar que as 

línguas a oeste, sobretudo as língua-Hu, desempenharam papel crucial na transmissão da palavra. Essas 

línguas não se restringiram ao estabelecimento da comunicação entre mercadores da Rota da Seda, 

mas atuaram intermediando ativamente a comunicação entre a Índia e a China para a tradução e a 

transmissão de ensinamentos, textos e práticas budistas ao longo dos primeiros séculos da chegada 

do budismo à China. Portanto, a posição geográfica da Ásia Central bem como a sua diversidade 

cultural e importância histórica como centros de comércio e intercâmbio intelectual facilitaram a 

disseminação do budismo da Índia para a China. 

 

3.2 Língua(s) chinesa(s) 

 

Ao longo da história da China, as línguas chinesas passaram por transformações que 

refletiram tanto os condicionantes naturais quanto as alterações impostas pelas dinâmicas sociais, 

como a ascensão e a queda de dinastias. Essas mudanças linguísticas (e culturais), embora 

frequentemente influenciadas por relações de poder e hierarquia, nem sempre foram abruptas ou 

intencionalmente moldadas para atender a interesses políticos (Jatobá, 2013). Além disso, tais 

transformações e suas nuances são opacas até mesmo para experientes historiadores e filólogos. 

No entanto, vestígios desses processos sobrevivem em registros históricos, na literatura clássica, na 

filosofia e nos textos budistas.  

Assim, ao abordar a língua chinesa e a sua tradução em uma perspectiva tanto diacrônica 

como sincrônica, é essencial identificar a língua chinesa em análise em relação à sua localização no 

                                                 
7 Antigo país da Ásia Central localizado nos atuais Afeganistão, Uzbequistão e Tajiquistão. É referida nos textos budistas 

chineses como Da Xia (大夏) ou Da Rou Zhi (大月氏). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 9 de 20 

Artigo 
Original 

tempo-espaço, bem como no espaço-geográfico8. É relativamente comum que, para fins de análises 

globais, talvez influenciados pela natureza linguística que permite podermos utilizar caracteres 

chineses para um vasto leque de línguas da família linguística sino-tibetana, sejamos seduzidos a 

pensar línguas chinesas em diferentes tempos-espaços e espaços-geográficos como língua chinesa 

universal e atemporal. Essa percepção equivocada pode nos induzir a erros ou a comparações 

generalistas, como supor que a língua da poesia Tang (618–906) se assemelha ao atual chinês (中文) 

apenas porque ambas as línguas utilizam caracteres chineses (Jatobá, 2013) ou porque houve 

unificação e padronização da língua chinesa utilizada na tradução dos textos budistas ao longo dos 

dez séculos do projeto budista. Tais características alimentam importantes questões sobre 

(im)possibilidades ontológicas na tradução da literatura chinesa (Durazzo & Jatobá, 2014; Jatobá, 

2013; Liang, Jatobá & Durazzo, 2015) ou nas “distraduções” da poesia chinesa (ver Portugal, 2024, 

p. 65), do substrato corporal-caligráfico (Portugal, 2011) ou do poder da tradução em criar “línguas 

dentro de suas próprias” (Froula, 2003, p. 52). 

Por um lado, consideradas as suas idiossincrasias e limitações em uma perspectiva 

arqueológica e filológica, considerar os caracteres de forma atemporal e “universal” nos oferece 

uma utilidade prática: um rico e extenso registro para analisar a civilização chinesa e o seu 

desenvolvimento político, cultural, filosófico e artístico ao longo dos milênios. Contudo, por outro 

lado, também por suas peculiaridades linguísticas, uma vez que grande parte dos caracteres chineses 

não marca explicitamente a fonética, esse sistema de escrita se torna um desafio para os 

pesquisadores, pois, como veremos adiante, a transmissão oral do budismo teve papel 

preponderante na disseminação da palavra e, consequentemente, a fonética foi um ponto fulcral na 

tradução dos textos budistas. 

 

4. Fluxos e influxos: budismo, tradução e tradutores 

 

Assim, como defendemos anteriormente em relação à língua chinesa, a ideologia e, por 

extensão, a ideologia do traduzir são também condicionadas pelo tempo-espaço e espaço-geográfico. 

A título de exemplo, como elaborado por Yan (2007) sobre o papel do controle ideológico e político 

de diferentes agentes no processo de tradução de textos daoístas e budistas na China – tanto em 

uma perspectiva sincrônica como diacrônica –, o tradutor, a tradução e o seu produto material, o 

texto traduzido, estão condicionados às ideologias dominantes do seu tempo. Portanto, é 

importante reconhecer que o tradutor é, entre os diversos fatores que influenciam a sua prática de 

tradução, influenciado e condicionado pela afinidade, (dis)concordância ou subordinação em relação 

às correntes ideológicas predominantes de sua época. A interpretação e a transferência de conteúdo 

entre idiomas não raramente refletem as tendências ideológicas vigentes, com os tradutores, 

conscientemente ou inconscientemente, alinhando seu trabalho às perspectivas dominantes do 

contexto histórico-social em que estão inseridos. 

A chegada do budismo à China coincide com o colapso da Dinastia Han Oriental (25–220), 

em que se criou terreno fértil para a expansão da palavra. Foi também nessa “Era de Desunião” que 

                                                 
8 Para aprofundamento dos conceitos tempo-espaço e espaço-geográfico aplicados à tradução do chinês e da transmissão 

da sua literatura em uma perspectiva atemporal, recomendamos a leitura de Jatobá (2013, p. 213–216) e Jatobá (2019, 

p. 124–127) (obras citadas). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 10 de 20 

Artigo 
Original 

a instabilidade política e a convulsão social levaram muitos a buscar consolo nos ensinamentos 

budistas que prometiam salvação e iluminação (Ou, 2012) e confrontavam a organização social e 

espiritual arraigada na China. Desse modo, trazendo o budismo novas ideologias e confronto com 

o mundo a oeste, é instintivo pensarmos o estranhamento e o choque causados ao pensamento 

tradicional chinês e à organização social. Assim, presumivelmente, era de se esperar que sua chegada 

e sua disseminação tenham provocado resistências e ruídos à ordem social. Porém, a tradução e a 

disseminação dos textos foram rapidamente percebidas como expediente para apoiar a manutenção 

da classe dominante (Yan, 2007) e, ao término do período da Dinastia Han Oriental (25–225), já se 

evidenciavam intenções no apoio ao budismo (McLeod, 2023; Yan, 2007). Em decorrência, houve 

claros propósitos políticos para patrocinar o budismo, e a religião budista começou a ser vista como 

ferramenta estratégica para alcançar objetivos governamentais e consolidar o poder imperial.  

A Era de Ouro do budismo na China ocorreu durante a Dinastia Tang (618–907). Nesse 

período, o governo imperial investiu fortemente em projetos de tradução, demonstrando apoio 

significativo às instituições budistas. Monges eruditos, como Xuanzang, empreenderam jornadas à 

Índia em busca de textos sagrados, retornando com obras que revolucionaram o pensamento 

budista chinês. Essa Era foi marcada pela formalização do processo de tradução, com a criação de 

academias especializadas sob patrocínio estatal. Exemplo notável foi o apoio do Imperador Taizong 

às empreitadas de Xuanzang, estabelecendo centros de tradução altamente estruturados. Esses 

centros adotavam métodos rigorosos e contavam com a colaboração de diversos especialistas, 

garantindo traduções de alta qualidade. 

Essa abordagem sistemática e o patrocínio imperial não apenas facilitaram a disseminação do 

budismo na China, mas também contribuíram para o enriquecimento cultural e filosófico do Império. 

O empenho em traduzir e interpretar os textos budistas resultou em uma fusão única entre o 

pensamento indiano e a tradição chinesa, moldando profundamente a cultura e a espiritualidade do 

país. Essa “profissionalização” da tradução melhorou a qualidade e a quantidade dos textos 

traduzidos. No entanto, no fim da Dinastia Tang, alguns estudiosos confucionistas começaram a 

reagir contra essas influências externas, buscando reformular o confucionismo para atender às 

necessidades intelectuais, políticas e espirituais da época (Huang, 1999), e os governantes Tang 

posteriores passaram gradualmente a favorecer o daoísmo em detrimento do budismo, levando a 

períodos de perseguição ao budismo (Lai & Wang, 2023; Raine, 2016). Foi nesse ambiente que, na 

Dinastia Song (960–1279), o Neoconfucionismo (宋明理学) emergiu como força intelectual 

dominante, desafiando a influência do budismo. Apesar desse declínio, a literatura budista continuou 

a evoluir à medida que os monges chineses sintetizavam os ensinamentos indianos com as tradições 

locais (Lai & Wang, 2023) e, apesar da “despopularização” do budismo, traduções e estudos 

continuaram a ser feitos. 

Portanto, a tradução desempenhou papel preponderante em diferentes fases do budismo na 

China. Porém, tendo em vista que até a sua chegada não havia discurso sobre tradução, deve-se 

ressaltar os primeiros esforços envidados pelos monges da Ásia Central, como An Shigao, no século 

II. Esses pioneiros enfrentaram desafios linguísticos e culturais importantes, frequentemente 

recorrendo a traduções de revezamento por meio de línguas abordadas antes de alcançar o chinês 

(Raine, 2016). A complexidade linguística era notável, pois termos em sânscrito muitas vezes 

cuidavam de equivalentes diretos em chinês, levando os tradutores a cunhar novos termos ou a 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 11 de 20 

Artigo 
Original 

utilizar analogia (聯類 lianlei) com textos daoístas por meio de estratégias como correspondência de 

conceitos (格義 geyi) (ver Liu, 2007). Além disso, o processo de tradução dos textos não deve ser 

pensado como a corrente compreensão do tradutor como uma pessoa bilíngue e que trabalha 

individualmente com o texto (Cheung, 2014), mas, sim, como um processo extremamente 

colaborativo: equipes compostas por monges estrangeiros e estudiosos nativos trabalhavam em 

conjunto para tentar garantir a precisão. No entanto, essa abordagem não estava isenta de 

problemas, pois ocasionalmente ocorriam interpretações equivocadas de conceitos budistas, 

comparando-os ou reduzindo-os casualmente a conceitos filosóficos autóctones, como o daoísmo 

ou o confucionismo. Essas dificuldades iniciais moldaram significativamente a trajetória de 

assimilação e adaptação do budismo na cultura chinesa, estabelecendo as bases para o 

desenvolvimento posterior na tradução e na interpretação de textos budistas, bem como o papel 

da discussão coletiva sobre a fonte. Como explica Cheung (2014) sobre as equipes e assembleias de 

tradução: 

À medida que o budismo se tornou mais amplamente aceito na China, especialmente depois 

de ganhar patrocínio imperial, a tradução em equipe começou a acontecer no que eram 

chamadas assembleias de tradução, e a operação se tornou mais elaborada, tomando a forma 

de um ritual formal envolvendo centenas ou até milhares de pessoas (posteriormente o 

número voltou a algumas dezenas de especialistas). Embora os nomes dos participantes 

ocupando diferentes posições nas assembleias de tradução fossem sempre registrados nos 

prefácios das traduções, descrições da divisão do trabalho são encontradas em apenas alguns 

textos, sendo o conhecimento de sua operação sempre presumido (Cheung, 2014, p. 7–8, 

tradução nossa). 

 

Em conclusão: 

 

O discurso sobre a tradução de sutras foi moldado pelas realidades e pela sutil política de 

poder da tradução em equipe. A tradução em equipe envolvia níveis discrepantes de 

proficiência linguística. As visões expressas nas discussões sobre tradução eram 

condicionadas pelas próprias forças e fraquezas linguísticas de cada monge. Aqueles cujo 

domínio do chinês era mínimo ou inexistente geralmente buscavam segurança em traduções 

cuja linguagem seguia o idioma-fonte o mais próximo possível – na sintaxe, e às vezes até 

no som, como evidenciado na dependência da transliteração. Se eles fossem tradutores 

presidentes, o resultado da discussão naturalmente tenderia para suas preferências. Tal 

hierarquia clara de poder significava que, no discurso sobre tradução, as palavras daqueles 

mais altos na hierarquia carregavam mais autoridade, embora sempre houvesse exceções, 

como, por exemplo, quando o tradutor presidente (por exemplo, Kumārajīva, 鳩摩羅什, 

ou Paramārtha, 真諦) via um parceiro igual no registrador (bishòu, 筆受), ou quando o 

registrador (por exemplo, Zhi Qian, 支謙), de alguma forma, conseguia fazer suas visões 

conhecidas (Cheung, 2014, p. 11, tradução nossa). 

 

Feitas essas considerações, passamos a abordar como o fluxo de viajantes, mercadores e, 

mais especificamente, monges-tradutores contribuiu ativamente para que, por meio do budismo e 

da sua tradução, a Índia entrasse na China. 

 

 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 12 de 20 

Artigo 
Original 

4.1 Viajantes, mercadores e monges-tradutores 

 

Como vimos ao longo da Seção 3, línguas e países da Ásia Central desempenharam papel 

fundamental na disseminação do budismo na China, atuando como intermediários na transmissão 

de ensinamentos, textos e práticas budistas ao longo da Rota da Seda. Sua posição geográfica, sua 

diversidade cultural e sua significância histórica como centro de comércio facilitaram a difusão do 

budismo da Índia para a China e, além disso, a abertura da China para a cosmologia, a ciência, a arte 

e a metafísica indiana. Monges centro-asiáticos, tais como Lokakṣema (nascido no ano 147, em 

Gandhāra, região compreendida entre os atuais Paquistão e Afeganistão) e Kumārajīva (nascido no 

ano 344, na antiga Kucha, atual Aksu, 阿克蘇市, localizada na província chinesa de Xinjiang, 新疆), 

exerceram função primordial nesse processo, atuando como tradutores e mediadores culturais, 

adaptando os ensinamentos budistas e os conhecimentos da metafísica indiana aos contextos 

linguísticos e culturais chineses. 

A diversidade cultural da Ásia Central enriqueceu a transmissão ao mesclar tradições 

budistas indianas com elementos locais, como exemplificado pela arte de Gandhāra, que influenciou 

a iconografia budista ao longo da Rota da Seda e contribuiu consideravelmente para o 

desenvolvimento da arte budista chinesa. Paralelamente, os mercadores desempenharam papel 

crucial nessa propagação, considerando os ensinamentos budistas atraentes e apoiando mosteiros 

ao longo da rota. Esses estabelecimentos forneciam alojamento e instalações de armazenamento aos 

comerciantes, criando relações simbióticas que permitiram ao budismo florescer em centros 

comerciais. Durante suas viagens entre a Índia, a Ásia Central e a China, os mercadores 

transportavam textos e relíquias budistas, introduzindo assim práticas budistas em novas regiões e 

consolidando o papel da Ásia Central como eixo vital das trocas entre a Índia e a China, seja pelo 

comércio, seja pela arte, seja pelo budismo. 

Levando em conta esse contexto, apresentaremos brevemente, nas subseções a seguir, 

alguns dos proeminentes e prolíficos monges-tradutores que se destacaram durante o projeto 

budista não apenas pelas suas traduções, mas principalmente pelas questões levantadas que 

enriqueceram e formaram o que hoje se entende, grosso modo, como escola chinesa de tradução. 

Após, apresentaremos as nossas conclusões. 

Todavia, ressaltamos que, para muitos desses monges, não há registros históricos conclusivos 

ou consenso entre historiadores e acadêmicos da tradução sobre os locais e datas de nascimento, 

as línguas que falavam e, ainda, sobre a autoria das traduções ou das reflexões sobre o processo 

tradutório atribuídas a esses monges. Nesse sentido, seguiremos os registros de datas mencionados 

em An Anthology of Chinese Discourse on Translation (Cheung, 2014). Para facilitar a leitura, 

apresentaremos os monges em dois grupos: os pioneiros e percursores e os exegetas. 

 

4.2 Pioneiros e percursores 

 

Este grupo apresenta os pioneiros na disseminação da palavra, que devem ser entendidos 

como os responsáveis pela transição da “prototeoria da tradução” e da “protopolítica-linguística” 

na China para a formação de discurso explícito sobre a tradução na China, sobre o papel da língua 

chinesa e das línguas estrangeiras na comunicação com o outro e sobre a posição do tradutor e 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 13 de 20 

Artigo 
Original 

intérprete na organização e hierarquia social. Esse período não é um fato marcante apenas para a 

história da China, mas também para a história da tradução e da política linguística no mundo, pois, 

no contexto do início da disseminação do budismo na China, os “tradutores, assim como monges 

eruditos que escreveram sobre tradução, estavam se movendo em terra incognita” (Cheung, 2014, 

p. 52, tradução nossa). Foi o trabalho desses tradutores e estudiosos que acenou para 

transformações sociais, políticas e culturais que culminaram em um dos eventos mais importantes 

na longa história da China: a abertura ao Oeste. Portanto, o desenvolvimento da tradução “indicou 

uma mudança da aceitação passiva para a aceitação ativa de culturas estrangeiras por parte do povo 

chinês em geral e dos crentes budistas em particular” (Wang & Fan, 1999, p. 14, tradução nossa). 

 

An Shigao, 安世高, (Século II a.C., Arsacid, atual Irã): 

Príncipe da Dinastia Pártia que abdicou ao trono para se tornar monge budista. É considerado 

o primeiro tradutor conhecido de textos budistas indianos para o chinês. Ele chegou a Luoyang por 

volta do ano 148 e produziu numerosas traduções focadas em meditação, abhidharma e doutrinas 

budistas básicas. A ele é atribuída a tradução de Cinquenta métodos da perfeição da sabedoria,明度五

十校計經 (Míngdùwǔshíjiàojìjīng), além de ser reconhecido como o primeiro sutra budista traduzido 

para o chinês (compilado de Chu Chi Yu, em Cheung, 2014). 

 

Lokakṣema (147–?): 

Monge budista Kushan de Gandhara, conhecido na China como Zhi Chen (支諶). Estava 

entre os primeiros tradutores de sutras Mahayana para o chinês (Kumar, 2021). Nascido no Império 

Kushan, Lokakṣema era conhecido na China como Zhi Chen (支諶). Estudos apontam que ele 

chegou a Luoyang, então capital da China, por volta do ano 147 e traduziu mais de 20 sutras entre 

178-189. Seu estilo de tradução foi caracterizado pela extensa transliteração de termos índicos e 

retenção de características estilísticas indianas. Durante aproximadamente seus 40 anos na capital 

chinesa, ele traduziu diversos textos budistas, às vezes em colaboração com o monge Zhu Shuofo (

竺朔佛). Como um dos três renomados estudiosos Yuezhi, junto com seu discípulo Zhi Liang (支

亮) e o discípulo deste, Zhi Qian (支謙), ele contribuiu significativamente para a difusão do 

pensamento Mahayana na China, produzindo obras posteriores às de An Shigao (安世高). Sua vinda 

à China foi parte de um movimento migratório de budistas, motivado pela instabilidade em sua terra 

natal, que trouxe consigo não apenas pessoas, mas também crenças, costumes e textos sagrados. 

 

Zhi Qian, 支謙, (c. 233–253, nascido nos territórios da tribo Yue Zhi, 月支): 

Também conhecido como Gongming (恭明) ou Zhi Yue (支越), foi um prolífico tradutor 

durante o período da Dinastia Han Oriental (25–220). Sua família migrou para o território Han, 

onde foi educado na língua e cultura chinesas. Ainda jovem, começou a aprender a língua-Hu e 

tornou-se fluente em seis idiomas, sendo reverenciado por sua inteligência e chamado de “homem 

sábio”. Zhi Qian valeu-se do seu domínio de vários idiomas para reunir e traduzir textos budistas. 

Sua obra mais importante foi o Sutra Vimalakīrti-nirdeśa (維摩詰經), amplamente venerado no cânone 

budista chinês e popular entre a elite culta. Ele rejeitava traduções brutas (質), defendendo um estilo 

refinado (文) e conciso (約), que destacava o conteúdo sem adornos excessivos. Suas inovações 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 14 de 20 

Artigo 
Original 

marcaram uma transição significativa nas traduções budistas, influenciando gerações posteriores com 

sua abordagem mais elegante e acessível (compilado de Luo Xinzhang, em Cheung, 2014). 

 

Dao An, 道安, (312/314–385): 

Influente monge da Dinastia Jin Oriental (317–420), tornou-se monge aos 12 anos, mas, 

devido à sua aparência simples, inicialmente não recebeu atenção de seu mestre. Demonstrando 

inteligência excepcional, memorizou rapidamente sutras extensos, impressionando seu mestre. 

Durante sua vida, enfrentou perseguições e deslocamentos devido a conflitos políticos, mas dedicou-

se à propagação do budismo e à organização de mosteiros. Em 365, estabeleceu-se em Xiangyang, 

província de Hubei, onde liderou reformas monásticas e introduziu o uso do termo shi (釋) como 

sobrenome religioso para monges. Dao An também foi pioneiro na pesquisa de traduções budistas, 

compilando um catálogo detalhado do Tripitaka chinês e identificando traduções duvidosas. Ele 

enfatizava a autenticidade dos textos e a clareza filosófica. Além disso, organizou assembleias de 

tradução e contribuiu para a sistematização da tradução budista na China. Sua liderança atraiu apoio 

político e cultural significativo, ajudando a consolidar o budismo no país. Dao An é lembrado por 

sua erudição, sua dedicação ao ensino e por seu papel fundamental na integração do budismo à 

tradição intelectual chinesa (compilado de Luo Xinzhang e Cheung, em Cheung, 2014). 

 

4.3 Monges “exegetas” 

 

Estes monges vivenciaram um tempo-espaço e um espaço-geográfico sob um emergente 

interesse pelas culturas estrangeiras na China e, no aspecto prático da tradução como um produto 

material, houve crescimento da qualidade e maior interesse pelo estilo da tradução. Além disso, os 

monges-tradutores dedicaram-se à exegese tradutória, ou seja, comentavam e dissertavam com o 

objetivo de esclarecer ou interpretar minuciosamente uma palavra, um termo, o texto e as 

traduções. Com o crescimento da importância e do status das traduções, as equipes de tradução 

passaram a se organizar mais sistematicamente e floresceram discussões aprofundadas entre as 

equipes de tradução sobre estratégias de tradução e estilo da tradução, tal como as visões de 

tradução refinada (wén, 文) e a tradução bruta (zhì, 質).  É nesse período que traduções e algumas 

equipes de tradução passaram a ter patrocínio estatal, aumentando de tamanho e importância e se 

tornando assembleias de tradução com, não raros casos, centenas de tradutores. Foi nessa 

conjuntura que discussões entre membros das equipes de tradução se popularizam e se tornaram 

aulas abertas ao público (Cheung, 2014; Hung, 2005). 

 

Paramārtha (499–569, Ujjain, subcontinente indiano): 

Reconhecido por suas prolíficas traduções de textos budistas para o chinês, é considerado 

um dos quatro grandes tradutores da história do budismo chinês, ao lado de Kumārajīva e Xuanzang. 

Paramārtha nasceu em uma família brâmane no oeste do subcontinente indiano. Desde jovem, 

começou seus estudos com diferentes mestres, tornando-se erudito em escritos budistas e não 

budistas. Entre 535 e 545, o Imperador Wu da Dinastia Liang do Sul (502–549) enviou embaixadores 

em busca de monges eminentes e sutras budistas fora de seu reino (Cheung, 2014). Em resposta, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 15 de 20 

Artigo 
Original 

Paramārtha viajou através do que hoje é o Camboja, com uma coleção de cerca de 240 fascículos 

de sutras em sânscrito, para ir ao Reino de Liang, chegando por volta do ano 546 ao território da 

atual província de Guangdong. Dois anos depois, fez sua jornada para o norte e foi calorosamente 

recebido pelo Imperador Wu em Jianye (atual Nanjing) (Cheung, 2014). 

 

Kumārajīva (344–413): 

Kumārajīva nasceu em Kucha, importante centro da Rota da Seda, filho de pai indiano e mãe 

princesa kucheana. Sua formação inicial combinou filosofia budista indiana, textos bramânicos e 

astronomia, refletindo uma base intelectual diversa (Mak, 2011). Ainda jovem, viajou à Caxemira 

para estudos avançados, onde  se aprofundou nos ensinamentos Sarvāstivā da Abhidharma e 

Mahayana. Revolucionando a tradução, Kumārajīva rejeitou a literalidade rígida e priorizou a fluência 

e a precisão conceitual em chinês. Ele buscava transmitir o significado em vez das palavras, evitando 

redundâncias e garantindo legibilidade e coerência filosófica. Trabalhando com grandes equipes de 

acadêmicos, seu modelo colaborativo se tornou referência para futuras traduções budistas. A 

abordagem da tradução de Kumārajīva foi revolucionária. Ao contrário de seus predecessores, que 

aderiram rigidamente à tradução literal de textos indianos, Kumārajīva priorizou a fluência e a 

precisão conceitual em chinês (Felbur, 2019). Ele buscou “transmitir o significado em vez das 

palavras” dos textos de origem (Fernández, 2011). Suas traduções frequentemente evitavam 

descrições redundantes, favoreciam a legibilidade suave e preservavam a coerência filosófica. Seu 

trabalho envolvia grandes equipes de estudiosos, e seu modelo colaborativo se tornou um protótipo 

para esforços subsequentes de tradução budista. As traduções de Kumārajīva desempenharam papel 

fundamental na formação do budismo chinês. 

 

Xuanzang, 玄奘, (602–664, atual província de Henan): 

Célebre monge budista da Dinastia Tang (618−907), empreendeu extraordinária jornada à 

Índia que transformou o budismo chinês. Após identificar inconsistências nas traduções existentes, 

viajou por 17 anos através da Ásia Central e Índia, cobrindo mais de 25 mil quilômetros e visitando 

138 reinos. Em Nalanda, principal centro de estudos budistas, aprofundou seus conhecimentos sob 

a orientação do mestre Silabhadra. Ao retornar à China em 645, estabeleceu-se em Chang’an, onde 

coordenou uma equipe de 20 estudiosos para traduzir os textos sagrados que trouxera, 

padronizando a terminologia budista em chinês. Seu trabalho resultou na tradução de 75 sutras e 

tratados, totalizando 1.335 fascículos, além de produzir o “Grande Registro da Dinastia Tang sobre 

as Regiões Ocidentais”, importante fonte histórica sobre a Ásia antiga. 

 

5. Considerações finais 
 

Hoje, quase todos os cantos e recantos da cultura e da vida chinesa – literatura, arte, 

filosofia, escultura, música, para citar apenas alguns – são tingidos com a filosofia budista. A 

história da tradução budista, pode-se dizer, é de fato uma história de troca e construção 

cultural, uma história do encontro, colisão, assimilação e mistura de duas culturas 

originalmente muito diferentes. A tradução budista ao longe de séculos não apenas nos 

deixou uma riqueza espiritual inestimável, mas também uma fonte inesgotável para nós 

recorrermos em nossos estudos de tradução e da inter-relação entre tradução e cultura 

(Liu, 2007, p. 206, tradução nossa). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 16 de 20 

Artigo 
Original 

A introdução do budismo indiano transformou profundamente o cenário religioso e cultural 

da China, ao mesmo tempo em que fomentou ricas trocas entre essas duas civilizações milenares. 

Ao longo de séculos de adaptação e síntese – facilitadas por esforços monumentais de tradução –, 

o budismo evoluiu para uma tradição distintamente chinesa, criando um sincretismo com religiões 

e filosofias locais. Por intermédio do budismo, a influência da Índia sobre a China transcendeu o 

âmbito religioso, deixando uma impressão duradoura em diversos aspectos da cultura chinesa, tal 

como a astronomia e a medicina tradicional. Sua presença se fez sentir profundamente nas 

expressões artísticas, na produção literária, no desenvolvimento filosófico e nas práticas sociais do 

país. Embora tenha perdido sua posição de religião predominante após o fim da Dinastia Tang, o 

legado budista continuou a reverberar na sociedade chinesa. Suas ideias e conceitos permearam 

obras literárias significativas e alimentaram debates filosóficos, exercendo papel crucial na formação 

e evolução do pensamento neoconfucionista (Lai & Wang, 2023). Assim, o budismo, mesmo após seu 

declínio, manteve-se como força sutil, mas persistente, moldando o tecido cultural e intelectual da 

China ao longo dos séculos e, mesmo que sutilmente, mantendo os laços ancestrais da China com 

a Ásia Central e o subcontinente indiano. 

Como discutimos ao longo do artigo, os estados da Ásia Central foram indispensáveis para 

facilitar a disseminação do budismo da Índia para a China, por meio de sua localização estratégica na 

Rota da Seda, de suas contribuições culturais e de seu papel como intermediários. Monges dessa 

região preencheram lacunas linguísticas e culturais, enquanto comerciantes garantiram a transmissão 

física de textos e da arte budista. Apesar de seu declínio posterior na Ásia Central devido à expansão 

islâmica, as contribuições da região deixaram legado duradouro no budismo chinês. Enfim, como 

expõe Fonseca (2009, p. 89), “a China, hoje, não é tão budista. Mas o que ela é, sua atual abertura 

para o mundo ocidental e seu definitivo e transformador encontro com o outro, teve o seu início 

com a tradução das escrituras budistas”.  

 

5.1 Contribuições do budismo para a língua chinesa e para o pensar a tradução 

 

O budismo não ofereceu à língua chinesa 35 mil vocábulos, mas sim 35 mil pontos de vista 

(Liang, 2001, p. 197, tradução nossa). 

 
Ao longo do artigo, discutimos o impacto que a disseminação e a tradução de filosofias e 

pensamentos da Índia por meio da chegada do budismo à China nos séculos I e II tiveram ao longo 

dos milênios no que chamamos neste artigo de “escola chinesa de tradução”. Apesar da influência 

da Índia budista em vários aspectos da sociedade chinesa ao longo dos dez séculos do projeto 

budista, demos destaque ao impacto que essas mudanças desencadearam para a passagem da 

“prototeoria” da tradução e da “protopolítica-linguística” para a formação de discurso explícito e 

elaborado sobre o papel das línguas (estrangeiras e chinesa) e sobre o status do tradutor na 

organização e hierarquia social nas dinastias chinesas após a chegada do budismo. 

Portanto, é na língua chinesa que a influência do budismo se manifesta mais concretamente 

nos dias de hoje. Luo (2006, p. 104) demonstra, por meio de dados estatísticos, que, ao longo dos 

milênios da presença do budismo na China, mais de 35 mil vocábulos budistas entraram na língua 

chinesa, sendo a maioria usada até os dias correntes. Mesmo não sendo uma religião popular entre 

os jovens chineses, o budismo manifesta-se e está presente no vocabulário dos jovens por meio de 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 17 de 20 

Artigo 
Original 

provérbios ou, até mesmo, por meio de neologismos, tal como o conceito de fóxì, 佛系, (mentalidade 

de Buda), semelhante ao conceito usado pelos brasileiros de ser ou ficar zen, popularizado entre os 

jovens na China a partir de 2014 e viralizado na internet em memes9:  

 

Figura 2: Meme sobre conceito de fóxì, 佛系 (mentalidade de Buda) 

 
Fonte: Autoria desconhecida 

[Descrição]: A imagem apresenta a caricatura de um homem em pé, com o braço esquerdo em repouso e a mão direita 

apontando para cima, com a palma perpendicular ao corpo e mantida na altura dos ombros. Essa pose assemelha-se à 

benção que os monges dão após receberem ofertas. O homem está vestido com um traje budista feito de retalhos de 

tecidos em tons de amarelo e laranja. Ao pescoço, ele usa um Japamala verde, um colar geralmente feito com 108 peças 

redondas de madeira, pedras ou sementes, e é utilizado para contar o número de mantras durante a meditação. Os 

nove pontos desenhados simetricamente em linhas de três na cabeça do homem são uma referência ao fato de ele ter 

passado pelo ritual de iniciação da escola Shaolin de Budismo. A feição do rosto da caricatura imita a icônica e ambígua 

expressão facial de indiferença e jocosidade utilizada pelo cantor e ator de Hong Kong, Jacky Cheung Hok-yau, em seu 

papel no filme As Tears Go By. No canto superior da imagem, está a frase em chinês “Fóxì sān lián: dōuxíng, kěyǐ, 
méiguānxì” (em tradução nossa, “As três máximas do Zen: tanto faz, pode ser e ‘zen problemas’”). Essa imagem se 

tornou um meme viral na internet chinesa, pois condensa de forma humorada os princípios da mentalidade fóxì (佛系). 

[Fim da descrição]. 

 

Em guias de discussão nos estudos da tradução na China, as questões que floresceram 

durante o projeto budista ainda estão presentes no discurso da tradução de literatura 

contemporânea chinesa. Essa influência pode ser verificada na abundância de artigos acadêmicos que 

citam Yan Fu, 嚴複, (1845–1921), com seu conceito Xin Da Ya, 信達雅, (fidelidade, fluidez e 

elegância), e Xu Yuanchong, 許淵沖, (1921–2021), que apresentou sua proposta de tradução poética 

com base na tríplice questão do sentido/som/forma. Assim, o conceito de Xin Da Ya, pode ser visto 

como desenvolvimento, ao longo dos milênios, dos conceitos de confiabilidade, 信; transmissão 

direta, 徑達 (jingdá); embelezamento, 飾 (shì); elegância, 雅 (yǎ); e beleza, 美 (měi), explorados por 

Zhi Qian, 支謙, (233−253) (Fan, 1991; Wang & Fan, 1999). Por fim, para vermos a complexidade da 

história da tradução na China, deixamos em aberto essa discussão especulando sobre as relações 

entre os conceitos de Zhi Qian e a noção de beleza (美) e de palavra (信) de Lao Zi (570 a.C.) 

iniciados na Seção 2 (ver Figura 1, p. 5). 

  

                                                 
9Para mais explicação do termo e sua aplicação, visitar: https://uhlibraries.pressbooks.pub/chin3343sp23/chapter/buddha-

likemindset/. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427
https://uhlibraries.pressbooks.pub/chin3343sp23/chapter/buddha-likemindset/
https://uhlibraries.pressbooks.pub/chin3343sp23/chapter/buddha-likemindset/


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 18 de 20 

Artigo 
Original 

Agradecimentos 

 

 Agradeço profundamente a Kousou Mikami e a Megumi Mikami pelas explicações sobre a 

história e o desenvolvimento do Budismo na China, na Coreia e no Japão. 

 

Referências 

 

Bagchi, P. C. (2011). India and China: interactions through Buddhism and diplomacy, a collection of essays. 

Anthem Press. 

Cheung, M. P. Y. (Ed.) (2014). An Anthology of Chinese Discourse on Translation, Volume 1: From Earliest 

Times to the Buddhist Project. Routledge. 

Dhammajoti Thero, K. L. (1995). The Chinese version of Dharmapada. University of Kelaniya. 

Durazzo, L., & Jatobá, J. R. (2014). Escalando uma tradução coletiva: Yao Feng e o som da poesia 

chinesa. Translatio, (7), 1–9. 

Fan, S. Y. (1991). Ever since Yan Fu and his criteria of translation. In M. L. Larson (Ed.), Translation: 

Theory and Practice, Tension and Interdependence (pp. 63–70). John Benjamins Publishing 

Company. 

Fonseca, A. F. da. (2009). A Tradução das Escrituras Budistas na China: A Primeira Onda. [Dissertação 

de Mestrado]. PUC-Rio.  

Froula, C. (2003). The beauties of mistranslation: On Pound's English after Cathay. In Z. M. Qian 

(Ed.), Ezra Pound and China (pp. 49–71). University of Michigan Press. 

Hu, S. (2013). English writings of Hu Shih: Chinese philosophy and intellectual history (Volume 2). (C.-P. I. 

Chou, Ed.). Springer Science & Business Media. 

Huang, S.-C. (1999). Essentials of Neo-Confucianism: Eight Major Philosophers of the Song and Ming 

Periods. Greenwood. 

Hung, E. (2005). 重寫翻譯史 / Rewriting Chinese translation history. Chinese University of Hong Kong. 

Jatobá, J. R. (2013). Poesia e (in)traduzibilidade na língua chinesa. Scientia Traductionis, (13), 213–223. 

http://doi.org/10.5007/1980-4237.2013n13p213 

Jatobá, J. R. (2019). Poéticas do Traduzir a, na e para a China: uma proposta. Cadernos de Tradução, 

39(especial), 120–147. https://doi.org/10.5007/2175-7968.2019v39nespp120 

Jatobá, J. R. (2020). Política e Planejamento Linguístico na China: Promoção e Ensino da Língua Portuguesa. 

[Tese de Doutoramento]. University of Macau.  

Lai, G., & Wang, Q. E. (2023). Buddhist literature in Chinese history ꟷ Editors’ introduction. Chinese 

Studies in History, 56(1), 1–4. https://doi.org/10.1080/00094633.2023.2188048  

Lao Zi. (2014). Dao De Jing. (M. Sproviero, Trad.). Hedra. 

Liang, Q. C. (2001). 佛学研究十八篇 / Eighteen articles on Buddhist studies. Shanghai Classics 

Publishing House. 

Liang, W., Jatobá, J. R., & Durazzo, L. (2015). Composição poética do Oriente ao Ocidente: Jueju de 

Dufu, Haiku de Matsuo Bashô e Hacai de Guilherme de Almeida. Transversal: Revista em 

Tradução, 1(2), 29–47.  

Liu, J. G. (2007). Ge‐Yi in Buddhist Scripture Translations. Perspectives: Studies in Translatology, 14(3), 

206−213. https://doi.org/10.1080/09076760708669038 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427
http://dx.doi.org/10.5007/1980-4237.2013n13p213
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2019v39nespp120
https://doi.org/10.1080/00094633.2023.2188048
https://doi.org/10.1080/09076760708669038


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 19 de 20 

Artigo 
Original 

Luo, X. F. (2006). 论翻译文学对现代汉语的影响 / On the Influence of Translated Literature on 

Modern Chinese. Míngzuò xīnshǎng: Wénxué yánjiū (xiàxún), (12), 103–106.  

Ma, Z. Y. (1999). 中国翻译史 / A History of Translation in China. Hubei Education Press. 

McLeod, A. (2023). Textos selecionados de filosofia chinesa II: a filosofia pré-imperial. (A. Bueno, 

Trad.). In A. Bueno, A. J. B. de Menezes Jr. & E. S. Cruz (Eds.), Textos selecionados de filosofia 

chinesa II: a filosofia pré-imperial (pp. 51–90). Dissertatio Filosofia. 

Ou, X. Y. (2012). The successful integration of Buddhism with Chinese culture: a summary. Grand 

Valley Journal of History, 1(2). 

Portugal, R. P. (2011). A dança da poesia: uma semiótica do caractere chinês. SIBILA Revista de Poesia 

e Cultura. 

Portugal, R. P. (2024). O vórtex da tradução: Ezra Pound e a escritura poética chinesa. [Dissertação de 

Mestrado]. Universidade de Brasília.  

Raine, R. (2016). The Buddhist translation histories of ancient China (c. 150–1276) and Tibet (c. 

617–1750): a comparative study. Asia Pacific Translation and Intercultural Studies, 3(1), 2–21.  

Skare, N. G. (2018). Para traduzir o ca ̂none pāli: a reine sprache do outro lado da fita de möbius. 

Cadernos de Tradução, 38(2), 61–77. https://doi.org/10.5007/2175-7968.2018v38n2p61 

Wang, K. F., & Fan, S. (1999). Translation in China: A motivating force. Meta, 44(1), 7–26. 

https://doi.org/10.7202/004591ar 

Xue, C. N., & Mahmood, T. (2024). Translation and Dissemination of Buddhist Texts in China: 

Centered On Jatakas. Pakistan Social Sciences Review, 8(1), 148–155. 

https://doi.org/10.35484/pssr.2024(8-I)13 

Yan, X. -J. (2007). On the role of ideology in translation practice. US-China Foreign Language, 5(4), 

63–65.  

 

Notas 

 

Contribuição de autoria 

 
Concepção e elaboração do manuscrito: J. R. Jatobá 

Coleta de dados: J. R. Jatobá 

Análise de dados: J. R. Jatobá 

Discussão dos resultados: J. R. Jatobá 

Revisão e aprovação: J. R. Jatobá 

 

Conjunto de dados de pesquisa 
Não se aplica. 

 

Financiamento 
Não se aplica.  

 

Consentimento de uso de imagem 
Autoria desconhecida. Recuperada de: http://www.360doc.com/content/20/0523/15/63703230_914083421.shtml. 

Último acesso: março de 2025.  

 

Aprovação de comitê de ética em pesquisa  
Não se aplica. 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2018v38n2p61
https://doi.org/10.7202/004591ar
https://doi.org/10.35484/pssr.2024(8-I)13
http://www.360doc.com/content/20/0523/15/63703230_914083421.shtml


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 1), 2025, e105427 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427  

     
 20 de 20 

Artigo 
Original 

Conflito de interesses  
Não se aplica.  

 

Declaração de disponibilidade dos dados da pesquisa 
Os dados desta pesquisa, que não estão expressos neste trabalho, poderão ser disponibilizados pelo(s) autor(es) 

mediante solicitação. 

 

Licença de uso 

Os autores cedem à Cadernos de Tradução os direitos exclusivos de primeira publicação, com o trabalho simultaneamente 

licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 International. Essa licença permite que terceiros 

remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial 

nesta revista. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 

exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (por exemplo: publicar em repositório institucional, em website 

pessoal, em redes sociais acadêmicas, publicar uma tradução, ou, ainda, republicar o trabalho como um capítulo de 

livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial nesta revista. 

 

Publisher 
Cadernos de Tradução é uma publicação do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução, da Universidade 

Federal de Santa Catarina. A revista Cadernos de Tradução é hospedada pelo Portal de Periódicos UFSC. As ideias 

expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus autores, não representando, necessariamente, a opinião dos 

editores ou da universidade. 

 

Editora convidada 
Umarani Pappuswamy 

 

Editores de seção 
Andréia Guerini - Willian Moura 

 

Revisão de normas técnicas 
Alice S. Rezende – Ingrid Bignardi – João G. P. Silveira – Kamila Oliveira 

 

Histórico 

Recebido em: 14-10-2024 

Aprovado em: 15-01-2025 

Revisado em: 22-02-2025 

Publicado em: 03-2025 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e105427
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://periodicos.bu.ufsc.br/

