
  
 

  

 
Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 
Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 

DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

1 de 20 

Artículo  

 

Traducir con el cuerpo: la traducción como experiencia tangible 

y corporal 
 

Translating with your body: Translation as a tangible and corporeal 

experience
 

 

Mª Carmen África Vidal Claramonte 

Universidad de Salamanca 

Salamanca, España 

africa@usal.es  

https://orcid.org/0000-0002-0521-6906  

 

 

Resumo: Traducir nunca es una actividad ajena a lo que ocurre a su alrededor. De ahí que, como 

es bien conocido, las teorías de la traducción hayan cambiado tanto desde mediados del siglo pasado 

hasta nuestros días. Ni que decir tiene que los retos sociales, económicos, políticos y éticos que nos 

propone el siglo XXI no tienen paragón. Ante esto, la traducción no podía quedarse al margen. Y 

no lo ha hecho. Son ya muchas las teorías que insisten en superar el “linguistic bias in Translation 

Studies” (Marais, 2019). Lo que esto significa es que la traducción entre lenguas no parece en 

absoluto suficiente hoy, cuando la información se transmite mediante muchos sistemas semióticos. 

El significado se crea a través de variados canales, entre ellos la materialidad de los objetos. Por eso 

en la primera parte de este artículo me fijaré en llamada “tangible translation” (Ciribuco & 

O’Connor, 2022), que ejemplificaré a través de traducciones tangibles que se han hecho en el mundo 

del arte, no con palabras sino con otros sistemas semióticos. Esas traducciones tangibles nos llevarán 

en la segunda parte del artículo a entender la traducción como una experiencia con todo nuestro 

cuerpo (Campbell & Vidal, 2024, 2025), no únicamente con el intelecto. Siguiendo la llamada 

“antropología de los sentidos” (Howes, 2005), mi propuesta es que en el siglo XXI se traduce de 

una forma tangible con el cuerpo, porque transmitimos información con los sentidos, con las 

emociones, con los gestos, con el tacto, con el gusto, con el olfato. La traducción se amplía así hasta 

convertirse en un proceso somático y parasomático (Robinson, 1991, 2023). La tercera parte del 

artículo propone aplicar esta traducción tangible que se crea con el cuerpo a la obra de una artista 

indígena, Cecilia Vicuña, que traduce con todos los sentidos, sin palabras, mediante quipus. 

Palabras clave: traducción; cuerpo; sentidos; materialidad de la traducción; traducción tangible; 

Cecilia Vicuña. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 2 de 20 

Artigo 
Original 

Abstract: Translating is never an activity that is oblivious to what is going on around it. Hence, as 

is well known, translation theories have changed so much from the middle of the last century to the 

present day. It goes without saying that the social, economic, political and ethical challenges of the 

21st century are unparalleled. In the face of this, translation could not remain on the sidelines. And 

it has not. There are already many theories that insist on overcoming the “linguistic bias in 

Translation Studies” (Marais, 2019). What this means is that translation between languages does not 

seem at all sufficient today, when information is transmitted through many semiotic systems. 

Meaning is created through varied channels, among them the materiality of objects. That is why in 

the first part of this lecture I will focus on the so-called “tangible translation” (Ciribuco & O'Connor, 

2022), which I will exemplify through tangible translations that have been made in the art world, not 

with words but with other semiotic systems. These tangible translations will lead us in the second 

part of the article to understand translation as an experience with our whole body (Campbell & Vidal, 

2024, 2025), not only with the intellect. Following the so-called “anthropology of the senses” 

(Howes, 2005), my proposal is that in the 21st century we translate in a tangible way with the body, 

because we transmit information with the senses, with emotions, with gestures, with touch, with 

taste, with smell. Translation is thus extended to become a somatic and parasomatic process 

(Robinson, 1991, 2023). The third section of the article proposes to apply this tangible translation 

that is created with the body to the work of an indigenous artist, Cecilia Vicuña, who translates with 

all the senses, without words, by means of quipus. 

Keywords: translation; body; senses; materiality of translation; tangible translation; Cecilia Vicuña. 

 

1. Introducción 

 

Una de las cosas que, desde siempre, más me han fascinado de la traducción es que es una 

actividad nunca ajena a lo que acontece a su alrededor. Por eso precisamente, porque la traducción 

va incorporando los cambios de la(s) cultura(s) en la que se inserta(n), las definiciones de qué es 

traducir no pueden ser cerradas y las reflexiones teóricas sobre ella han cambiado mucho desde los 

años sesenta del siglo pasado hasta la actualidad. Lejos queda la creencia prescriptivista de que 

traducir era buscar la palabra equivalente, que solo había una traducción posible de un texto y que 

el original era superior. Las nuevas teorías Gideon Toury (1980) desde el descriptivismo, de Theo 

Hermans (1985) con su concepto de manipulación, las definiciones rompedoras del giro cultural de 

Susan Bassnett y André Lefevere (1990) y tantas otras ideas, dieron lugar a cambios espectaculares 

que nos han llevado al lugar donde ahora estamos, un momento histórico en el que quienes 

traducimos sabemos que los sinónimos no existen, que la relación entre las lenguas es siempre 

asimétrica y que la equivalencia absoluta, los puentes y los espejos no son más que metáforas vacías. 

El siglo XXI no deja de recordarnos que traducir se parece más al espejo de Alicia, ese que lo 

invierte todo, ese que entra en el interior de la(s) realidad(es) y escudriña lo que hay al otro lado. 

Lejos de concepciones platónicas o positivistas del significado, en un mundo global como el 

contemporáneo, híbrido y diaspórico, al traducir no se dice nunca lo mismo, como advierte 

Umberto Eco (2003) en su libro titulado significativamente Dire quasi la stessa cosa [Decir casi lo 

mismo], porque el significado no es estable, lineal ni monocromático, y porque tampoco el lenguaje 

es neutral ni inocente sino heteroglósico. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 3 de 20 

Artigo 
Original 

 En mi opinión, uno de los cambios más significativos que se han dado en nuestra disciplina 

durante las dos últimas décadas ha sido la apertura de la traducción hacia otras disciplinas. Así, la 

definición de traducción se ha ampliado. Sin duda, era algo necesario, dado que la traducción está 

hoy en todas partes, desde los contextos legales e institucionales hasta los medios de comunicación, 

lo audiovisual, la publicidad, etc. En todos esos entornos y en muchos más, quienes traducimos 

sabemos que “[n]o translation can ever be the ‘same’ as the original, for translation involves so much 

more than the linguistic” (Bassnett, 2022, p. vii). 

 Uno de los avances más significativos, entre otros muchos, en los Estudios de Traducción 

fue el llamado “outward turn” que Bassnett y Johnston inauguraron en 2019 en un número especial 

de la revista The Translator (Bassnett & Johnston, 2019). En ese volumen se incidía en la importancia 

de que la traducción se abriese a otras disciplinas, en línea con lo que ya habían adelantado Michael 

Cronin (2017) con su eco-traducción o Sherry Simon (2012, 2019) con sus ciudades multilingües, 

por citar dos nombres muy relevantes. Asimismo, ese giro reconocía la traducción como espacio 

de pensamiento con derecho propio dentro de las humanidades. 

Será en este contexto en el que encuadraré mi discurso, porque esa apertura hacia otras 

disciplinas ha dado lugar a una manera amplia de entender la traducción que considera que traducir 

no es sólo una operación interlingüística. Efectivamente, son ya muchas las teorías que insisten en 

superar el “linguistic bias in Translation Studies”, como insiste Kobus Marais (2019) en un libro clave. 

Lo que esto significa es que la traducción entre lenguas no parece en absoluto suficiente hoy, cuando 

la información se transmite mediante muchos sistemas semióticos, imágenes, colores, olores, 

sabores, tacto, gestos, etc. El significado se crea mediante múltiples canales, entre ellos a través de 

la materialidad de los objetos. Por eso en la primera parte de este artículo me fijaré en llamada 

“tangible translation” (Ciribuco & O’Connor, 2022), que ejemplificaré a través de traducciones 

tangibles que se han hecho en el mundo del arte, no con palabras sino con otros sistemas 

semióticos1. 

Esas traducciones tangibles nos llevarán en la segunda parte del artículo a entender la 

traducción como una experiencia con todo nuestro cuerpo (Campbell & Vidal, 2024, 2025), no 

únicamente con el intelecto. Siguiendo la llamada “antropología de los sentidos” (Howes, 2005), mi 

propuesta es que en el siglo XXI se traduce de una forma tangible con el cuerpo, porque 

transmitimos información con los (más de cinco) sentidos existentes, con las emociones, con los 

gestos, con el tacto, con el gusto, con el olfato. La traducción se amplía así hasta convertirse en un 

proceso somático y parasomático (Robinson, 1991, 2023), “by perceiving and experiencing non-

verbal media through visual, auditory and other sensory channels” (Campbell & Vidal, 2019, p. xxvi). 

La tercera parte del artículo propone aplicar esta traducción tangible que se crea con y a 

través del cuerpo a la obra de la artista indígena Cecilia Vicuña, que traduce con todos los sentidos, 

sin palabras, mediante quipus. 

 

 

                                                 
1 No obstante, también es importante señalar que hay casos, como los que mencionaré más abajo, en los que lo 

lingüístico adquiere una dimensión material, dado que las palabras se tornan objetos que se sienten con todo el cuerpo. 

El trazo de la escritura es en estos ejemplos la materialidad física que puede revelarse en las ondas sonoras o en los 

contornos de la escritura. La dimensión material de la lengua, como veremos con algunos ejemplos en páginas 

posteriores, puede en algunos casos entenderse como algo tangible que resuena en los cuerpos. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 
Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

  
4 de 20

2. Traducciones tangibles a través de la materialidad de los objetos

Siguiendo algunas de las líneas de investigación en traducción antes mencionadas, mi hipótesis 
de partida es que no solamente comunicamos con palabras sino a través de otros muchos canales y 
sistemas semióticos no lingüísticos. Sabido es que en el siglo XXI la llamada cultura visual transmite 
información sobre todo mediante la imagen. Por eso en la traducción de publicidad, de literatura 
infantil, medios de comunicación, espacios digitales, traducción audiovisual, etc., lo más importante 
es “the translator’s gaze” (Vidal Claramonte, 2022). En la sociedad global, el lenguaje verbal es solo 
uno más de los repertorios multimodales y multisensoriales a través de los cuales se produce la 
comunicación. Por eso, el concepto de traducción actualmente se ha ampliado mucho. Traducir ha 
dejado de ser una tarea mecánica, interlingüística, secundaria (Blumczynski, 2016, 2023; Marais, 2019, 
2023; Meylaerts & Marais, 2023; Zheng et al., 2023). Como señala Karen Bennett (2022, p. 61), “it 
is becoming increasingly accepted that the purely verbal text is something of a chimera and that in 
even the most banal and everyday kind of text, multiple semiotic codes conspire in the generation 
of meaning”.

De entre todas las sugerentes posibilidades que plantean hoy los estudios de traducción, me 
quiero centrar aquí en la traducción no lingüística que se produce a través de la materialidad de los 
objetos. Quizás el ejemplo más claro de lo que esto quiere decir nos lo ofrece Sherry Simon en un 
artículo reciente. Simon comenta que, en una reunión del museo de Holocausto de Montreal, uno 
de los presentes decidió pasar un objeto de la colección del museo, una cartera de piel que procedía 
de uno de los campos de concentración y que uno de los prisioneros había recibido como regalo 
de cumpleaños. Simon describe cómo a través del tacto ese objeto traducía emociones, historias, 
traumas, memorias, y cómo el significado no se transmitió a través de palabras sino mediante los 
sentidos:

Their meaning is created at the juncture of the immediacy of physical contact (touch, smell,
closeness to the eyes) and the distance of their origins, across vast disparities of experience.
This is the power of the object – to be accessible and yet to evoke dimensions of faraway,
inaccessible suffering. The link between these two dimensions is narrative. We experience
the object through the layers of narrative which have accompanied the object through time
and across languages. Our encounter with these objects is mediated: it is the result of
multiple processes of translation (Simon en Simon & Polezzi, 2022, p. 154).

La traducción se produce aquí a través del tacto: 

Touch provides the satisfaction of a corporeal encounter. By touching a collected object
the hand of the visitor also encounters the traces of the hand of the object’s creator and
former owners. One seems to feel what others have felt and bodies seem to be linked to
bodies through the medium of the materiality of the object they have shared (Classen &
Howes, 2006, p. 202).

Esto es precisamente a lo que se refiere la llamada “materiality of translation” (Littau, 2011, 
2016; Coldiron. 2016; O’Connor, 2021; Ciribuco & O’Connor, 2022; Bennett 2022; Blumczynski, 
2023; Gambier, 2023). Lo material de los objetos (su textura, su forma, su color, su olor) traducen 
emociones, historias, de una manera tan o más adecuada que las palabras.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 5 de 20 

Artigo 
Original 

Los objetos que han estado en espacios donde se han vivido situaciones traumáticas cuentan 

historias al ser trasladados a otros espacios, y aquí por supuesto entran en juego la memoria y las 

emociones. Según Violi (2017, p. 20), “[m]emory is not in the objects that support it, […] but lies 

in the processes of construction, interpretation and translation of their meaning”. Los espacios 

relacionados con el genocidio nazi son ejemplos clave, sin duda. Quién no recuerda los zapatos 

amontonados en los museos del Holocausto, que traducen las historias de quienes fueron 

silenciados. Pero también ocurre la materialidad de la traducción a través de la translatio2 de los 

objetos en los viajes de los migrantes intentando buscar una vida mejor. Estos son objetos 

emocionales (Goldfajn, 2023a; Vidal Claramonte, 2024b) que traducen emociones: 

 

Attention to things in translation—attention to objects, materialized forms in the physical 

world represented in translation—can offer us powerful insights not only about the various 

ways in which translation has engaged with things but also indirectly about the relations 

between people and things (Goldfajn, 2023b, p. 455). 

 

Así, los objetos “function as expressions as well as sources of emotions between people, 

[objects which], within concrete settings, are at the center of emotional experience and act as crucial 

mediators in emotional transactions between humans” (Goldfajn, 2023a, p. 53). 

Con los objetos se produce una translatio cuando emprenden un viaje con sus propietarios. 

La traducción ocurre aquí a través de la materialidad de dichos objetos. Es lo que Andrea Ciribuco 

y Anne O’Connor (2022) denominan “tangible translation”. En el caso de los migrantes, hay que 

tener presente que la traducción es “a ubiquitous activity in the everyday life of a migrant or refugee, 

a survival mechanism in diverse neighbourhoods” (Ciribuco, 2021, p. 10). Los objetos traducen y se 

traducen, porque mantienen el significado de su lugar de origen, pero también cambian lo que 

significan en el lugar de llegada, porque el espacio en el que se ubican es diferente.  

Este viaje de los objetos da lugar a una translatio, pero hay que tener siempre presente que 

esos objetos cargados de historias y emociones traducen dichas emociones a través de los sentidos, 

del cuerpo, de lo tangible, de los olores, de las texturas. En estos casos lo meramente lingüístico no 

es suficiente. Necesitamos un tipo de traducción que vaya más allá de los dualismos cartesianos 

entre mente y cuerpo y de la idea tradicional de la traducción como una tarea secundaria y mecánica 

de sustitución de una palabra por otra para encontrar la equivalencia absoluta.  

Por eso propongo que estamos también ante un ejemplo de translationality (Robinson, 2017; 

Blumczynski, 2023). La translationality es una traducción siempre en movimiento, nunca estática, 

siempre cambiante en función de los espacios, que se produce a través de los sentidos: 

“transformationality or the constant emergence of everything through embodied, situated, 

performative interactions” (Robinson, 2017, p. x). Es una traducción dinámica: “To translate is to 

                                                 
2 Translatio tiene que ver con translatio studii et imperii. Es un concepto utilizado hoy por bastantes translation scholars 

(entre ellos Blumczynski, 2023) en relación con la traducción que va más allá de lo lingüístico: “To explore translation 

from a non-linguistic angle by borrowing the notion of translatio from medieval and especially relic discourse to propose 

a multidimensional approach to translation and unlock a genealogy within translation studies that risks remaining 

concealed by the standard emphasis on language-and text-based methods within the field […] complicating the discourse 

of translation studies, an already and profoundly transdisciplinary field, as a legitimate, indeed necessary, move in this 

specific historical moment when simplistic notions of language, culture, identity are proving sorely unable to make sense 

of the web of experiences in which each individual is immersed thus creating a perilous hiatus between the intricacy of 

the world in which we live and a utopian simplicity of the theories that we use to interpret it” (Bertacco, 2023, p. 118). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 6 de 20 

Artigo 
Original 

move (meaningful) things around, even if only on etymological grounds” (Blumczynski, 2023, p. 2). 

En este contexto, los objetos que viajan son fundamentales “in shaping migrant memories, and how 

they can become symbols of belonging, badges of identity […] objects from ‘home’ continue to play 

a crucial role in catalyzing their memories, nostalgia” (Ciribuco & O’Connor, 2022, p. 2). Y, por otro 

lado, “[o]bjects found and acquired in the host country, on the other hand, often become tangible 

proof of improved social status” (Ciribuco & O’Connor, 2022, p. 2). 

Son muchos los ejemplos que existen de esta traducción de las emociones a través de los 

objetos —desde zapatos, fotografías, comida, relojes, ropa, libros, dibujos, hasta objetos religiosos 

o instrumentos musicales, entre otros muchos— y que ha recogido tanto la literatura como el arte 

contemporáneo (Vidal Claramonte, 2024b). Uno muy reciente lo encontramos en una experiencia 

planteada por Médicos Sin Fronteras. La organización preguntó a una serie de migrantes “Do you 

carry any prized belonging with you and what do they mean to you?”. En muchos casos, los migrantes 

portaban pequeños objetos que trasladaban emociones. Por ejemplo, Hamid, de Pakistán, cuenta 

que: 

 

The ring and necklace I have with me are gifts from my two brothers. Having them with me 

makes me feel connected to my family wherever I am. When I put them on, I feel I am 

talking to my brothers, as if I could see them. During my stay in Libya, I didn’t wear the ring 

or necklace because I know they will be stripped away from me. But when I arrived on Geo 

Barents, the first thing I did was to put them on because here, it’s a trustworthy place 

(Doctors Without Borders Canada, 2024). 

 

Para Dilba, de Siria, las fotografías traducen recuerdos: 

 

I have photographs of my husband, my children, my siblings, my best friends, etc. Even one 

that was on my university student card. The one that is the most precious to me is the one 

of my father, who passed away. I carry all these photographs with me to keep the memories 

alive. With the war in Syria, everyone went to a different place. Some of my friends went 

to Norway, others to the Netherlands, some stayed in Damascus, I went to Kobanî. I had 

to quit university, leave my neighbourhood, my friends, the place I grew up in. The war 

dispersed us and even though I haven’t seen them for years, with the photographs, their 

memories stay (Doctors Without Borders Canada, 2024). 

 

Algo similar le ocurre a Khadijah a través de bolsas llenas de hierbas y plantas tradicionales 

que le preparó en su día su abuela, o a Amer, con pequeños objetos que le dan esperanza y fuerzas 

para seguir adelante: 

 

These items carry a huge amount of memories and meaning. It was hard to carry them all 

the way and across borders to ensure they didn’t get ruined. I carried them when I crossed 

the desert and walked through valleys. I was ready to let go of the clothes I had but didn’t 

want to lose these. The wooden piece has been damaged because of the heat and humidity, 

but I will fix it (Doctors Without Borders Canada, 2024.). 

 

 Otro ejemplo muy relevante de traducción tangible hecha a partir de la materialidad de los 

objetos nos lo ofrece Moira Inghilleri, que en diversas conferencias y publicaciones amplía la 

definición de traducción y habla de traducciones visuales no lingüísticas que se construyen con 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 7 de 20 

Artigo 
Original 

objetos que traducen emociones e historias en el mundo del arte. Inghilleri asegura que en muchas 

ocasiones los objetos traducen las emociones mejor que las palabras (BYU Kennedy Center, 2019). 

Pone un ejemplo que me parece extraordinario, las “traducciones visuales” (el término es de 

Inghilleri, y nótese que utiliza la palabra “traducciones”) del artista sirio Nizar Ali Badr. Badr hace 

traducciones tangibles de los viajes que sus compatriotas inician en busca de una vida mejor, y lo 

hace con pequeñas piedras de la playa, que son las “palabras” con las que habla de las emociones de 

estas personas. Sus cuerpos, sus pertenencias, todo está hecho con piedrecitas, a través de las cuales 

se construyen traducciones tangibles de esas vidas migrantes, siempre en movimiento. Las 

narraciones no se crean aquí con palabras sino objets trouvés que se convierten en la voz de quienes 

han sido silenciados.  

Posteriormente, la escritora Margriet Ruurs, atrapada por la fuerza de las traducciones 

visuales de Badr, quiso reescribir esas traducciones lingüísticamente y transformarlas en un libro de 

literatura infantil. Stepping Stones: A Refugee Family’s Journey, a su vez, se ha traducido ya a diez lenguas 

y ha servido para recoger fondos para familias de refugiados. Además, el libro ha aparecido en una 

versión bilingüe, traducida al árabe por Falah Raheem, para quien las piedras son el verdadero medio 

de comunicación del libro, y por eso las hace aparecer en su título: “Las piedras de los caminos” es 

la traducción literal del título en árabe.  

 Como hemos visto, en todos estos casos la translatio de objetos da lugar a una traducción 

que no ocurre con palabras sino con objetos, no con el intelecto sino con las emociones, con todos 

los sentidos. Al tocar, oler, sentir, tocar esos objetos, traducen recuerdos, historias, sensaciones, 

emociones. Por eso es necesario ampliar la definición de traducción: 

 

If the emotional, cultural, and personal importance of objects in the migratory experience 

is undeniable, looking at it from a translational point of view means looking at the various 

ways in which the significance of a “thing” is expanded and transformed to encompass the 

movement of meaning across different landscapes. Objects can emphasize translation’s role 

as a force impacting the worlds that migrants and refugees inhabit (Ciribuco & O’Connor, 

2022, p. 6). 

 

El giro hacia la materialidad de la traducción abre nuevas perspectivas, nuevas maneras de 

traducir que tienen en cuenta todos los canales, no solamente los intelectuales, a través de los cuales 

nos llega el conocimiento del mundo. La traducción tangible, el giro material, pone sobre el tapete 

la necesidad de atender a lo que los sentidos, a lo que nuestro cuerpo, nos transmite. 

 
3. Traducir con el cuerpo 

 

Por lo tanto, traducir, sobre todo en situaciones conflictivas donde se transmite información 

no tanto a través del intelecto como de las emociones, no puede ser una actividad solo intelectual 

o solo lingüística. En estas circunstancias se traduce con todo el cuerpo. “Carrying things from one 

place to another means feeling their size, shape, texture and weight – sometimes also their smell 

and taste” (Blumczynski, 2023, p. 11). Traducir es una experiencia psicosomática (Robinson, 1991) 

que se siente: 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 8 de 20 

Artigo 
Original 

Felt experience will reveal that we not only feel the processuality I’m calling translationality: 

we perform it with our bodies, interactively. We coperform it. Performed translationality 

would be shorthand for felt- becoming-mobilized-becoming-performed translationality. We first 

feel the change, feel the need to respond actively to the change, to participate in 

translationality. As we also feel the others around us feeling the same processual or 

translational impulses, we collectively mobilize those impulses for action. The performance 

of the mobilized action that ensues is collective as well, but continues to be felt and 

mobilized in each individual member of the group (Robinson, 2017, pp. ix–x). 

 

Las traducciones a las que me he referido anteriormente se hacen con el cuerpo, son 

experienciales en el sentido de Campbell y Vidal (2019, 2024, 2025)3. Son ejemplos claros de que 

“communication happens on many levels, the gestural, the olfactory, the visual” (Campbell & Vidal, 

2019, p. xxv): 

 

The translator effectively plays the role of mediator in an experiential process that allows 

the recipients (viewer, listener, reader or participant) to re-create the sense (or “semios”) 

of the source artefact for themselves […] This holistic approach recognizes that there are 

multiple possible versions of both source and target texts and this can help mitigate the 

biases and preconceptions a static, intralingual translation can sometimes introduce 

(Campbell & Vidal, 2019, p. xxvi). 

 

Son traducciones performativas que se producen “[s]witching the emphasis from 

communication to experience”. Traducimos “not just with the eyes but with all other senses” 

(Campbell & Vidal, 2019, p. xxix): 

 

[P]erceiving through the eyes, ears, tongue or body of another opens the willing recipient 

(performer or spectator) to unfamiliar affects and sensory experiences, a “disorienting” 

event that can, if enacted in a safe environment, lead to personal growth and greater levels 

of awareness and understanding of the other, and thereby enhance cultural literacy 

(Campbell & Vidal, 2019, p. xxiv). 

 

Traducir implica experimentar, sentir, “to be experienced […] that aspect of material culture 

that experientially connects us to other people, places, times, and sensations” (Blumczynski, 2023, 

pp. 41, 192–193). Traducir con todo el cuerpo, no solo con palabras, nos abre un gran abanico de 

posibilidades “to carry form and sense from one culture into another beyond the limitations of 

words. At the same time, such processes impact on the source artefact enriching it with new layers 

of understanding” (Campbell & Vidal, 2019, p. xxvi). Esto implica “the full immersion of the translator 

in the text, with eyes, ears, skin, nose, limbs and heart” (Campbell & Vidal, 2019, p. 3). Una 

traducción que encuentra significados no únicamente en las palabras sino en las formas, los sonidos, 

los silencios, las texturas, los gestos, los olores. Una traducción que es interactiva y participativa, 

resultado de una metodología holista que “recognizes that there are multiple possible versions of 

both source and target texts and this can help mitigate the biases and preconceptions a static, 

intralingual translation can sometimes introduce” (Campbell & Vidal, 2019, p. xxvi). Así, al destacar 

                                                 
3 Madeleine Campbell y Ricarda Vidal lideran un grupo de investigación al que tengo el honor de pertenecer. Este grupo 

está formado por traductores y artistas que plantean una forma totalmente nueva de entender la traducción, a través 

del cuerpo y de los sentidos: https://experientialtranslation.net/  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://experientialtranslation.net/


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 9 de 20 

Artigo 
Original 

la dimensión corporal del proceso que es traducir, acercamos la traducción a la responsabilidad ética 

hacia los objetos que traducen y que nos traducen. 

Para construir esta nueva manera de entender la traducción es muy útil darse cuenta de que 

la llamada antropología de los sentidos ya planteó hace unas décadas la idea de comunicar a través 

de los sentidos. La cultura occidental siempre ha privilegiado el sentido de la vista, pero este giro 

hacia los sentidos de la antropología se propone ser una crítica al verbocentrismo del giro lingüístico 

de Rorty en los años sesenta del siglo pasado y al giro pictórico de Mitchell en los ochenta, giros a 

los que siguieron el “corporeal turn” y el “material turn” (Howes, 2021; véase también Howes, 

2022, 2023, 2024). Además, es importante destacar que el giro hacia los sentidos en antropología 

surge a la vez que el giro material, que se centra en los objetos, los materiales y sus entornos, y 

también al tiempo que el giro afectivo, que subvierte la tradicional hegemonía de la razón en 

occidente.  

Por eso durante los últimos años hay un auge muy importante de teorías de la traducción 

que se están fijando en qué papel desempeñan las emociones y los afectos en la persona que traduce, 

como hemos visto más arriba con los ejemplos aportados por Sherry Simon, Moira Inghilleri, Tal 

Goldfajn o Médicos Sin Fronteras. Sin duda esto es importante en cualquier circunstancia, pero 

mucho más en aquellas traducciones que se insertan en situaciones emocionalmente complejas, que 

se relacionan además con la memoria y los recuerdos, como son las de los migrantes, refugiados, o 

situaciones traumáticas por motivos muy diversos. Las aportaciones de Sara Ahmed (2014), Bella 

Brodzki (2007), Federica Mazzara (2017), Kaisa Koskinen (2020), Loredana Polezzi (2020), Siobhan 

Brownlie (2021), Susannah Radstone y Rita Wilson (2021), Sharon Deane-Cox y Anneleen Spiessens 

(2022), Susan Petrilli y Meng Ji (2022, 2023), Claudia Jünke y Désirée Schyns (2024), Margarita 

Savchenkova (2024), entre otras muchas, han contribuido sobremanera a que la definición de 

traducción se amplíe, superando lo meramente lingüístico hasta demostrar que la comunicación se 

produce mediante muchos canales y se transmite significado tanto intelectual como emocional, y, si 

esto es así, la tarea de traducir tiene que adoptar formas nuevas. Parece que las nuevas líneas de 

investigación están en el buen camino:  

 

Can smell be translated into sound? How are biochemical signs translated into electro-

magnetic signs? What kind of reality does translation studies construct if it never deals with 

the translation of touch, smell or taste? […] translation is a complex process: Meaning is a 

complex trajectory to which a multitude of factors contributes (Marais, 2019, pp. 55, 56). 

 

Y es que son muchas las situaciones en las que la comunicación se produce con el cuerpo, 

más allá de los dualismos típicamente cartesianos. Aparte de los ejemplos ya mencionados, cabe 

citar los drip paintings de Jackson Pollock, inspirados en los Navajo sand paintings, cuadros que 

transmiten su mensaje sensorial y emocional a través del tacto, como lo hacen los navajos: 

 

Seeing Pollock lay his whole body on the canvas covering the ground is clearly reminiscent 

of the Navajo healers in direct contact with the materiality of their sand paintings. Similarly, 

Pollock's paintings are also multisensory. A closer look reveals their multiple layers, 

textures, colors, and sensations that appeal to all the senses. Pollock paints with his whole 

body, translating sensations and emotions through the “lower” sense of touch. Touch is 

here synonymous of bodily intimacy (Vidal Claramonte, 2025b, p. 110). 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 10 de 20 

Artigo 
Original 

También se podrían citar muchas performances de Joseph Beuys como The Chief o How to 

Explain Paintings to a Dead Hare, donde de nuevo, como explico con detalle en otro lugar (Vidal 

Claramonte, 2024a), la comunicación se produce sin palabras, a través del tacto: 

 

The tactile sense encompasses the entire body, inside and out. It emanates from the whole 

expanse of the skin, unlike the other senses, which are more circumscribed. We feel the 

surrounding world at every bodily surface and in every instant, even while we sleep. Sensory 

experience is first and foremost tactile experience, contact with others and objects, the 

feeling of our feet touching the ground. The world imparts its forms, volumes, textures, 

shapes, masses, and temperatures to us through its endless layers of skin (Le Breton, 2017, 

p. 95). 

 

Asimismo, cabe citar, por ejemplo, a artistas como Cindy Sherman o Dina Goldstein, que, 

entre otras muchas, utilizan su propio cuerpo como un territorio que traduce luchas de poder 

contra el patriarcado (Vidal Claramonte, 2025a). Pero, en este caso, me gustaría centrarme en la 

última parte de este artículo en la obra de una artista chilena indígena que traduce con el cuerpo a 

través de la materialidad de los objetos. 

 
4. Cecilia Vicuña, traductora sensorial 

 

Cecilia Vicuña es una artista caleidoscópica, performer, poeta y traductora activista indígena, 

comprometida con las libertades y los derechos humanos, con el feminismo, con la ecología. 

Asumiendo la naturaleza extraordinaria de la totalidad de la obra de Vicuña, que ha recibido ya 

muchos premios y reconocimientos internacionales, me interesa destacar aquí que para transmitir 

sus mensajes utiliza todo el cuerpo tanto cuando escribe poesía como cuando crea arte: “My process 

is not thinking. My process is sensing, attending to that what is around us, in our field of love, I would 

say” (Guggenheim Museum, 2020). Su manera de comunicar es corporal, sensorial y sensual, por 

eso creo que es un ejemplo muy evidente de esas nuevas maneras de traducir a las que me estoy 

refiriendo en este artículo. Su poesía es táctil, como en Saboramí (1973), PALABRARmas (1984), cloud-

net (1999), Instan (2002) o en Word &Thread (1996), un libro-escultura de solo diez páginas donde 

el “lector” siente, toca, porque las palabras están literalmente entrelazadas con hilos4. En su poesía, 

Vicuña juega con la materialidad de las palabras, que en muchas ocasiones se mueven por la página 

como si se tratara de seres vivos, objetos con vida propia con los que se está jugando, tocando, 

sintiendo. En Spit Temple (Vicuña, 2018, p. 41) relata lo que le contestó a su madre la primera vez 

que la encontró “escribiendo”: “No one had taught me how to write. ‘What are you doing, mijita?’ 

she asked. ‘I’m painting,’ I told her, and went on speaking to the signs”. 

 Vicuña también considera las palabras como objetos tangibles que, como tales traducen 

emociones. Para ella una traducción puede ser mejor que el original que permite al lector crear una 

tercera versión del texto, según afirma en una interesante entrevista con Amarante (2019, p. 234):  

 

                                                 
4 https://www.ceciliavicuna.com/poetry  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://www.ceciliavicuna.com/poetry


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 11 de 20 

Artigo 
Original 

Há traduções que são, muitas vezes, melhores do que original […] A tradução, ao lado do 

original, permite que o leitor crie uma terceira versão do texto, que é uma combinação 

dessas duas. Tradução é uma grande arte, porque é a arte da interação, é uma arte profunda 

da imaginação humana. 

 

 La obra poética de Vicuña es, sin duda, ejemplo de traducción de emociones y de información 

a través de lo tangible. Como he señalado en otro lugar (Vidal Claramonte, 2025b) la artista traduce 

emociones y afectos con palabras que no son tanto elementos lingüísticos como objetos 

emocionales con vida propia que esperan ser tocados, imaginados, vistos, sentidos. Esto está en la 

línea de lo comentado anteriormente en relación con la materialidad de lo lingüístico. Un ejemplo 

es Instan un libro de poesía experimental, publicado en 2002, donde las palabras son objetos 

materiales en continuo movimiento, lo que obliga a quien tiene el libro en sus manos no solo a “leer” 

sino también a “sentir” esas palabras, tocándolas y observando cómo se transforman, crecen se 

pliegan y despliegan. Instan, señala Vicuña “e todo ele é a tradução de uma palavra, instan” (Amarante, 

2019, p. 236). Instan no es un libro en el sentido occidental sino un objeto que se siente con todo 

el cuerpo. Se podrían mencionar otros muchos ejemplos, como Spit Temple (Vicuña, 2018),  

 

Que traz transcrições das minhas performances orais; quem transcreve as minhas palavras 

também é uma tradutora [Rosa Alcalá]. Esse livro ganhou um prêmio de tradução, apesar 

de eu ter dito tudo em inglês. O que é a tradução? É a transcrição das minhas palavras, 

como foram ouvidas por quem as transcreveu. Então o prêmio foi para ela, pois ela olhou 

minhas palavras. Não há uma tradução do espanhol para o inglês, senão do inglês para o 

inglês (Amarante, 2019, p. 234). 

  

Pero aquí me gustaría centrarme en sus traducciones tangibles y corporales a través de 

quipus. El quipu (que significa “nudo” en quechua) es un antiquísimo sistema quechua de codificación 

de información a base de nudos que se hacen en cuerdas de colores colgadas. Vicuña se sintió 

fascinada por la idea de que se pudiera transmitir información de una manera tan táctil y se preguntó 

por qué esa manera de comunicar se había borrado de nuestra cultura y de nuestra memoria. Como 

ella misma dice, los quipus son poemas espaciales, textiles, formas táctiles de recordar a través del 

cuerpo que los conquistadores decidieron destruir, aunque afortunadamente no lo consiguieron: 

 

In the Andes people did not write, they wove meaning into textiles and knotted cords. Five 

thousand years ago they created the quipu (knot), a poem in space, a way to remember, 

involving the body and the cosmos at once. A tactile, spatial metaphor for the union of all. 

The quipu, and its virtual counterpart, the ceque (a system of sightlines connecting all 

communities in the Andes) were banished after the European Conquest. Quipus were burnt, 

but the quipu did not die, its symbolic dimension and vision of interconnectivity endures in 

Andean culture today5. 

 

 A Vicuña le interesa lo efímero, lo precario. Sus “basuritas” son obras de arte hechas con 

palitos, ramitas, palos de bambú, con lo que otros dejan atrás. Son una forma de resistencia a través 

de una cosmología de lo menor, de lo marginado por occidente:  

 

                                                 
5 https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/cecilia-vicu%C3%B1a/exhibition-guide  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/cecilia-vicu%C3%B1a/exhibition-guide


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 12 de 20 

Artigo 
Original 

The guiding metaphor behind her precarios series, begun in 1966, is that of correspondences, 

or reciprocity, as reflected in the textile, or weaving, process. Latin America's great gifts are 

often treated by Europeans and North Americans as “garbage,” which inspired her basuritas 

(little rubbish) — fragile fragments of discarded beauty that she constructs and leaves in 

landscapes and cityscapes, evidence of humanity no matter how scorned. Looking at her 

larger concept, she wonders, “what is it to throw a little boat into the Hudson River, to 

touch and encounter the real basuritas, the condom with AIDS, the plastic plate that will live 

for a million years? Is it a recognition, a form of saying: this is us, our legacy, our remains, 

our shadow?” (letters to the author, 1988-89) […] her anger is betrayed in their title, 

Basuritas (“little rubbish”)—a reference to the prevailing view of Latino immigrants in the 

United States. Her reigning metaphor is weaving, or the “metaphysics of textiles,” through 

which she can, like Spiderwoman, travel precariously on the threads that connect her two 

lives (Lippard, 1990, pp. 127, 128). 

 

Lo precario traduce también mediante lo tangible, a través de lo material, pero esta vez son 

materiales que otros han desechado. Los precarios  

 

Are visual poems, ‘metaphors in space’. Scraps of stone, wood, feathers, shells, cloth, and 

other human-made detritus are gently juxtaposed. They are often shades of white, gray, 

black, and brown, bound perhaps with brightly-colored thread […] Their ‘fastening’ is so 

loose […] that the parts seem to have been blown together into a whole that might 

metamorphose into another at any moment (Lippard, 2020, p. 57). 

 

Los nudos de sus quipus están también hechos de materiales precarios. Son para ella, además 

de una manera no occidental de transmitir información y conocimiento, un campo de energía en el 

que todo el mundo está conectado. Por eso considera que su público co-crea con ella, porque su 

arte es una invitación a compartir, a entrelazarse, a interrelacionar. Es un arte que sugiere que 

existen muchos puntos de vista, pero que aun así eso debe ser un acicate para trabajar en comunidad. 

Su arte es precario, como ella misma lo llama, porque es frágil, vulnerable y está hecho para 

desaparecer.  

Todos sus quipus son traducciones sensoriales, corpóreas, de conocimiento indígena que en 

muchas ocasiones ha sido silenciado. La propia artista habla de sus quipus como una forma de 

traducción: 

 

The first site-specific quipu that I did was in Santiago in the year 2000. It was in an exhibition 

called Semiya, and I called the quipu Semiyo because we were not yet ready to relate to the 

seed, just as we were not yet ready to relate to the quipu. So, I made this quipu almost 

invisible. It was a white gallery, white ceiling, white floors, white walls, and I put a very faint 

white thread, and from this white thread hung the tiniest of seeds, so people could come in 

the gallery and think: an empty room! That is what I wanted the quipu to inhabit, that in-

between space between what is readable, what is not readable, what is translatable, what is 

translated, and what cannot yet be translated. And it is a translation in the sense of what 

the indigenous people of the Andes saw in the quipu. They saw a connectivity between their 

bodies and the world, the connectivity between their body and the cosmos, the illustration 

of the stars, all these things (Vicuña en Harvey, 2020, n.p.). 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 13 de 20 

Artigo 
Original 

Es muy interesante destacar que, como ella misma señala en la cita anterior, en sus quipus la 

traducción de ese conocimiento marginal, precario, desdeñado, se hace a través de todos los 

sentidos, porque es:  

 

A form of embodied language that takes shape like chords of music or visual poetry, with 

every colored string, knot, or shell a semantic unit to be read, heard, and interpreted in 

dialogue with the other knotted strings […] the quipu for Vicuña is a powerful visual 

manifestation of the ways that fiber-based creations hold and organize information, as well 

as a tactile, spatial way to transmit memory” (Bryan-Wilson, 2017, p. 111). 

 

Un ejemplo es su Chanccani Quipu (2012), una obra muy especial: 

 

Each Chanccani Quipu was produced entirely by hand. The poem was “printed” on unspun 

wool using stencils made by the poet who also knotted the threads. The quipu is tied or 

bound to a 16 in. bamboo spine from which it hangs to about 48 in. when installed. The 

work is housed in a hand-stenciled box (18 1/2 x 18 1/4 x 4 in.) made by Susan Mills. Silicon 

Gallery Fine Art Prints in Philadelphia printed the drawing and the pamphlet in full-color 

(Vicuña, 2012)6. 

  

Vicuña describe el poema como “a prayer for the rebirth of a way of writing with breath, a 

way of perceiving the body and the cosmos as a whole engaged in a continuous reciprocal exchange”. 

Chanccani Quipu es un “libro” publicado por la editorial Granary Books (Vicuña, 2012) que juega con 

la materialidad, con lo tangible. Es un texto bilingüe, un libro/escultura que traduce a través de los 

materiales que utiliza —la lana, el bambú, los nudos— el choque entre dos culturas —el universo 

oral andino y el mundo occidental de la escritura. Acompañando a Chanccani Quipu se incluye un 

Instruction Manual & Orientation to Various Meanings, donde Vicuña hace comentarios muy 

interesantes, como los siguientes: 

 

In Chanccani Quipu breath metaphorically imprints the unspun wool floating as a shadow or 

unstable mark on the outer hairs of a river of fleece. 

 

The floating words take the place of knots, and the fleece takes the place of the twisted 

threads. 

 

Chanccani Quipu may be a command or a plea (depending on the tone of voice). 

 

It is a prayer for the rebirth of a way of writing with breath, a way of perceiving the body 

and the cosmos as a whole engaged in a continuous reciprocal exchange. 

 

In Quechua the writer/reader of the quipu was called: quipucamayoc (khipukamayuq), 

literally: ‘the one that animates, gives life to the knot (Vicuña, 2012). 

 

Otra obra fascinante es su Brain Forest Quipu, una instalación que se pudo sentir, ver, tocar, 

oír, en el Turbine Halle de la Tate Modern en 2022: 

 

                                                 
6 https://www.granarybooks.com/pages/books/GB_152/cecilia-vicuna/chanccani-quipu?soldItem=true  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://www.granarybooks.com/pages/books/GB_152/cecilia-vicuna/chanccani-quipu?soldItem=true


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 14 de 20 

Artigo 
Original 

27 metres of pale, ghostly, quipu sculptures hang from the ceiling at opposite ends of the 

Turbine Hall […] Woven together from different materials including found objects, unspun 

wool, plant fibres, rope and cardboard, the sculptures are combined with music and voice 

that emerge at moments as you move through the space. This multi-media installation is an 

act of mourning for the destruction of the forests, the subsequent impact of climate change, 

and the violence against Indigenous people, but also an opportunity to create a space for 

new voices and forms of knowledge to be heard and understood, as we take responsibility 

for our part in the destruction (Tate Modern, n.d.). 

 

Brain Forest Quipu es, efectivamente, un quipu que traduce la violencia contra los silenciados 

y reescribe la destrucción de la naturaleza a través de todos los sentidos: su “Dead Forest Quipu”, 

dos esculturas esqueléticas colocadas en los extremos del Turbine Hall, traduce a través de su forma 

y color blanquecino, como el de los huesos, la destrucción de los ecosistemas, y también con su 

materialidad, ya está hecho de materiales orgánicos recogidos de las orillas del río Támesis “by 

women from local Latin American communities, the work extends her practice of assembling found, 

imperfect, and modest materials that Vicuña calls precarios (precarious)” (Tate Modern, n.d.). Las 

esculturas que conforman el “Dead Forest Quipu” están acompañadas por otro quipu, esta vez 

musical. El “Sound Quipu” crea una traducción del mismo contenido anterior, pero esta vez a través 

de músicas indígenas procedentes de diversas regiones, piezas de Ricardo Gallo y otros artistas y 

grabaciones de sonidos procedentes directamente de la naturaleza. Hay, además, un “Digital Quipu” 

que ofrece vídeos de activistas indígenas y personas que en todo el mundo defienden la naturaleza, 

traduciendo así, esta vez con plataformas digitales, la lucha por proteger los entornos y tradiciones 

ancestrales, porque, como dice Cecilia Vicuña, “the Earth is a brain forest, and the quipu embraces 

all its interconnections” (Tate Modern, n.d.). 

 

5. Para no concluir 

 

Lo que cabe deducir de todo lo dicho anteriormente es que los Estudios de Traducción han 

evolucionado mucho y están demostrando saber adaptarse a las nuevas situaciones comunicativas 

que se están produciendo en el siglo XXI, donde los límites entre las disciplinas se disuelven y los 

tradicionales binarismos que llevaban a una traducción equivalente han quedado atrás, como 

demuestran muchas publicaciones actuales. Por ejemplo, en el prefacio a la primera edición de su 

Encyclopedia, Mona Baker señalaba lo siguiente: 

 

One of the most fascinating things about exploring the history of translation is that it reveals 

how narrow and restrictive we have been in defining our object of study, even with the 

most flexible of definitions. When we read about how African interpreters regularly 

translated African drum language into actual words, for instance, we begin to realize that 

the current literature on translation has hardly started to scratch the surface of this 

multifaceted and all-pervasive phenomenon (Baker en Saldanha & Baker, 2020, pp. xix–xx). 

 

En cambio, en el prólogo a la tercera edición, que al contrario de las dos ediciones previas 

no tiene ya ninguna entrada para el concepto de equivalencia, las editoras destacan la importancia 

de reflejar en ese volumen “the many exciting developments that continue to take shape, sometimes 

in unanticipated directions, even as we write” (Saldanha & Baker, 2020, p. xxiv).  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 15 de 20 

Artigo 
Original 

De ahí que sea tan importante la publicación de este número especial de Cadernos de 

Tradução, desde el que los editores nos animan a reflexionar sobre qué es traducir en el siglo XXI:  

 

There is much discussion and little agreement within translation studies these days about its 

central concept. The ground is shifting, and considerably so. These tectonic shifts are causing 

tensions, ruptures and general upheaval as some territories recede and others emerge and 

become elevated. The meta-translational movements are not always clearly or immediately 

visible but can often be sensed or experienced. To many of us researching, teaching, 

studying, practicing, and otherwise dealing with translation, something feels different. 

Translation is not quite what it used to be (Blumczynski, 2023, p. 1). 

 

Traducir implica arriesgarse a acercarse a versiones de realidades provisionales, 

coyunturales, interesantes e interesadas, que se van contextualizando, rectificando y traduciendo 

continuamente con trayectos hermenéuticos siempre en movimiento. Como dice Vicente Rafael, 

traducir es una experiencia transformadora que nos acerca a los demás: 

 

How can we speak of translation as a kind of experience? […] To what extent is translation, 

like experience itself, transformative of life? […] In translating, one experiences the original 

in motion, already moving away and towards something else […] To translate is to become 

other than what one was. In doing so, the experience of translation has the potential of 

linking individual acts to collective practices, for better or for worse (Rafael, 2023, p. 19). 

 

Traducimos con todo el cuerpo y sin limitarnos a un solo sistema semiótico, el de las 

palabras. Al abrirnos a comunicar con todos los sentidos, descubrimos “a myriad of possibilities to 

carry form and sense from one culture into another beyond the limitations of words. At the same 

time, such processes impact on the source artefact enriching it with new layers of understanding” 

(Campbell & Vidal, 2019, p. xxvi). Quien traduce se zambulle así en el texto de otro modo: “the full 

immersion of the translator in the text, with eyes, ears, skin, nose, limbs and heart” (Campbell & 

Vidal, 2019, p. 3). La traducción se adhiere así al cuerpo, se crea con el cuerpo: 

 

We can think of encountering translation as language that adheres to the body. That is, it 

makes it possible to govern the body in relation to what constitutes the self in relation to 

others. Who am I? What am I? Who are these people I see? And how do they see me? How 

do they see me seeing them? Translation is inseparable from the formation of the realm of 

the imaginary. What must I do to translate, make legible my body—to transfer it socially, to 

transport it across physical and cultural borders, to move it safely across the sea of 

humanity? What language(s) must I use, what modes of address must I craft in order to 

reach the other […] How does translation, in other words, allow me to survive? And what 

are the risks of failing to translate when words fail to form and render us illegible in a given 

social space? (Rafael, 2023, pp. 19–20). 

 

Se traduce a través de un repertorio formado por “different semiotic orders” (Baynham & 

Lee, 2019, p. 18), en nuevos espacios que incluyen “the visual, the gestural, and what can be 

communicated with the body or, to be more precise, by the body” (Baynham & Lee, 2019, p. 97). 

Traducir significa acceder a significados que nunca resultan ser monocromáticos ni lineales. Traducir 

es estar y ser en el mundo: 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 16 de 20 

Artigo 
Original 

If translation is a way of understanding the world, it is because translation is contingent upon 

the ever-shifting contours of that world, always contemporary in terms of the immediacy of 

connection and multi-layered complexity that mark what we might think of as its being in 

the world. That ‘way of understanding’, responsive and world picturing, sits at the 

intersections of interpretation and representation, the dual loci of the dialogical translational 

method. Translation and the world exist in a dynamic interaction that not always, but ideally, 

ignites hermeneutic engagement and prompts reflexivity; however, the core condition of 

translation’s being in the world, its contemporaneity, means that it must seek to ensure that 

these energies do not turn in on themselves, become a closed conversation (Bassnett & 

Johnston, 2025, p. 3). 

 

Traducir es darse cuenta de que todo significa, de que los gestos, los sonidos, los olores, las 

texturas, las emociones, se tienen que traducir porque en muchas ocasiones comunican mucho más 

que las palabras. Así entendida, la actividad de traducir lo es todo. 

 

Referencias 

 

Ahmed, S. (2014). The Cultural Politics of Emotions (2a ed.). Edinburgh University Press. 

Amarante, D. W. do. (2019). Entrevista Cecilia Vicuña. Revista da Anpoll, 1(50), 233–242. 

https://doi.org/10.18309/anp.v1i50.1339 

Bassnett, S. (2022). Preface. In M. C. Á. Vidal Claramonte, Translation and Contemporary Art. 

Transdisciplinary Encounters (pp. vii–xi). Routledge. 

Bassnett, S., & Johnston, D. (2019). The outward turn in translation studies. The Translator, 25(3), 

181–188. https://doi.org/10.1080/13556509.2019.1701228 

Bassnett, S., & Johnston, D. (2025). Introduction. In S. Bassnett & D. Johnston (Eds.), Debates in 

Translation Studies. Routledge. 

Bassnett, S., & Lefevere, A. (Eds.). (1990). Translation/History/Culture. Pinter. 

Baynham, M., & Lee, T. K. (2019). Translation and Translanguaging. Routledge. 

Bennett, K. (2022). The Unsustainable Lightness of Meaning: Reflections on the Material Turn in 

Translation Studies and Its Intradisciplinary Implications. In G. Dionísio da Silva & M. Radicioni 

(Eds.), Recharting Territories: Intradisciplinarity in Translation Studies (pp. 49–74). Leuven 

University Press. 

Bertacco, S. (2023). Translatio and Migration. In P. Beattie, S. Bertacco & T. Soldat-Jaffe (Eds.), Time, 

Space, Matter in Translation (pp. 118 – 135). Routledge.  

Blumczynski, P. (2016). Ubiquitous Translation. Routledge. 

Blumczynski, P. (2023). Experiencing Translationality. Material and Metaphorical Journeys. Routledge. 

Brodzki, B. (2007). Can These Bones Live? Translation, Survival, and Cultural Memory. Standford 

University Press. 

Brownlie, S. (2021). Discourses of Memory and Refugees: Exploring Facets. Palgrave Macmillan. 

Bryan-Wilson, J. (2017). Fray: art + textile politics. The University of Chicago Press. 

BYU Kennedy Center. (2019, October 24). Moira Inghilleri: Translation and the Semiotics of Migrants’ 

Visibility [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=lqEUAEJ8HWI  

Campbell, M., & Vidal, R. (Eds.). (2019). Translating Across Sensory and Linguistic Borders. Intersemiotic 

Journeys between Media. Palgrave Macmillan. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://doi.org/10.18309/anp.v1i50.1339
https://doi.org/10.1080/13556509.2019.1701228
https://www.youtube.com/watch?v=lqEUAEJ8HWI


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 17 de 20 

Artigo 
Original 

Campbell, M., & Vidal, R. (Eds.). (2024). The Experience of Translation: Materiality and Play in Experiential 

Translation. Routledge. 

Campbell, M., & Vidal, R. (Eds.). (2025). The Translation of Experience: Cultural Artefacts in Experiential 

Translation. Routledge. 

Ciribuco, A. (2021). Okra in Translation. Asylum Seekers, Food, and Integration, Language, Culture 

and Society, 3(1), 9–33. https://doi.org/10.1075/lcs.20010.cir  

Ciribuco, A., & O’Connor, A. (2022). Introduction. Translating the Object, Objects in Translation. 

Theoretical and Methodological Notes on Migration and Materiality. Translation and 

Interpreting Studies, 17(1), 1–13. https://doi.org/10.1075/tis.00052.int  

Classen, C., & Howes, D. (2006). The Museum as Sensescape: Western Sensibilities and Indigenous 

Artefacts. In E. Edwards, C. Gosden & R. B. Phillips (Eds.), Sensible Objects. Colonialism, 

Museums and Material Culture (pp. 199–222). Berg. 

Coldiron, A. (2016). Response by Coldiron to “Translation and the materialities of communication”. 

Translation Studies, 9(1), 96–102. https://doi.org/10.1080/14781700.2015.1085433 

Cronin, M. (2017). Eco-Translation. Translation and in the Age of Anthropocene. Routledge. 

Deane-Cox, S., & Spiessens, A. (Eds.). (2022). The Routledge Handbook of Translation and Memory. 

Routledge. 

Doctors Without Borders Canada. (2024, May 27). What do you carry with you?: Little treasures, prized 

possessions. https://www.doctorswithoutborders.ca/what-do-you-carry-with-you/  

Eco, U. (2003). Dire quasi la stessa cosa. Esperienze di traduzione. Bompiani. 

Gambier, Y. (2023). The Conceptualisation of Translation in Translation Studies: A Response. 

Translation Studies, 16(2), 317–322. https://doi.org/10.1080/14781700.2023.2209576  

Goldfajn, T. (2023a). The Translator and the Pea: On Emotions and Objects in Translation. In S. 

Petrilli & M. Ji (Eds.), Intersemiotic Perspectives on Emotions. Translating across Signs, Bodies and 

Values (pp. 45–62). Routledge. 

Goldfajn, T. (2023b). Tanga, Tunic, Cleaver: On Things in Translation. PMLA, 138(3), 454–470. 

https://doi.org/10.1632/S0030812923000524  

Guggenheim Museum. (2020, October 5). Cecilia Vicuña: Hugo Boss Prize 2020 Nominee [Video]. 

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=cL_7MDuT8Xk  

Harvey, S. T. (2020). An Interview with Cecilia Vicuña. Asymptote, September 

https://www.asymptotejournal.com/interview/an-interview-with-cecilia-vicuna/  

Hermans, T. (Ed.). (1985). The Manipulation of Literature. Routledge. 

Howes, D. (Ed.). (2005). Empire of the Senses. The Sensual Culture Reader. Routledge. 

Howes, D. (2021). Afterword. The Sensory Revolution Comes of Age. The Cambridge Journal of 

Anthropology, 39(2), 128–137. https://doi.org/10.3167/cja.2021.390209  

Howes, D. (2022). The Sensory Studies Manifesto. Tracking the Sensorial Revolution in the Arts and Human 

Sciences. University of Toronto Press. 

Howes, D. (2023). Sensorial Investigations. A History of the Senses in Anthropology, Psychology, and Law. 

The Pennsylvania State University Press. 

Howes, D. (2024). Sensorium. Contextualizing the Senses and Cognition in History and Across Cultures. 

Cambridge University Press.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://doi.org/10.1075/lcs.20010.cir
https://doi.org/10.1075/tis.00052.int
https://doi.org/10.1080/14781700.2015.1085433
https://www.doctorswithoutborders.ca/what-do-you-carry-with-you/
https://doi.org/10.1080/14781700.2023.2209576
https://doi.org/10.1632/S0030812923000524
https://www.youtube.com/watch?v=cL_7MDuT8Xk
https://www.asymptotejournal.com/interview/an-interview-with-cecilia-vicuna/
https://doi.org/10.3167/cja.2021.390209


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 18 de 20 

Artigo 
Original 

Jünke, C., & Schyns, D. (Eds.). (2024). Translating Memories of Violent Pasts. Memory Studies and 

Translation Studies in Dialogue. Routledge. 

Koskinen, K. (2020). Translation and Affect: Essays on Sticky Affects and Translational Affective Labour. 

John Benjamins Publishing Company. 

Le Breton, D. (2017) Sensing the World. An Anthropology of the Senses. (C. Ruschiensky, Trad.). 

Routledge. 

Lippard, L. (1990). Mixed Blessings. New Art in a Multicultural America. Pantheon Books. 

Lippard, L. (2020). Spinning the Common Thread. In M. A. López, L. R. Lippard, V. Fraser & C. Vicuña 

(Eds.), Cecilia Vicuña. Veroír el fracaso iluminado. Seehearing the Enlightened Failure (pp. 54–63). 

Museo Universitario de Arte Contemporáneo, UNAM. 

Littau, K. (2011). First Steps towards a Media History of Translation. Translation Studies, 4(3), 261–

281. https://doi.org/10.1080/14781700.2011.589651  

Littau, K. (2016). Translation and the Materialities of Communication. Translation Studies, 9(1), 82–

96. https://doi.org/10.1080/14781700.2015.1063449  

Marais, K. (2019). A (Bio) Semiotic Theory of Translation: The Emergence of Social-Cultural Reality. 

Routledge. 

Marais, K. (Ed.). (2023). Translation Beyond Translation Studies. Bloomsbury Academic. 

Mazzara, F. (2017). Objects, Debris and Memory of the Mediterranean Passage: Porto M in 

Lampedusa. In G. Proglio & L. Odasso (Eds.), Border Lampedusa: Subjectivity, Visibility and 

Memory in Stories of Sea and Land (pp. 153–174). Palgrave Macmillan. 

Meylaerts, R., & Marais, K. (Eds.). (2023). The Routledge Handbook of Translation Theory and Concepts. 

Routledge. 

O’Connor, A. (2021). Translation and Religion: Issues of Materiality. Translation Studies, 14(3), 332–

349. https://doi.org/10.1080/14781700.2021.1893805  

Petrilli, S., & Ji, M. (Eds.). 2022. Exploring the Translatability of Emotions. Palgrave Macmillan. 

Petrilli, S., & Ji, M. (Eds.). 2023. Intersemiotic Perspectives on Emotions. Translating across Signs, Bodies 

and Values. Routledge. 

Polezzi, L. (2020). From Substitution to Co-presence: Translation, Memory and Trace in the Visual 

Practices of Diasporic Italian Artists. In C. Burdett, L. Polezzi & B. Spadaro (Eds.), Transcultural 

Italies: Mobility, Memory and Translation (pp. 317–340). Liverpool University Press. 

Radstone, S., & Wilson, R. (Eds.). (2021). Translating Worlds. Migration, Memory, and Culture. 

Routledge.  

Rafael, V. L. (2023). The Experience of Translation. In S. Bertacco, T. Soldat-Jaffe & P. Beattie (Eds.), 

Time, Space, Matter in Translation (pp. 19–32). Routledge. 

Robinson, D. (1991). The Translator’s Turn. Johns Hopkins University Press. 

Robinson, D. (2017). Translationality: Essays in the Translational-Medical Humanities. Routledge. 

Robinson, D. (2023). Priming Translation. Cognitive, Affective, and Social Factors. Routledge. 

Saldanha, G., & Baker, M. (2020). Introduction. In M. Baker & G. Saldanha (Eds.), Routledge 

Encyclopedia of Translation Studies (3a ed., pp. xv–xxiv). Routledge. 

Savchenkova, M. (2024). La traducción emocional de la historia. La memoria traumática en la obra de 

Svetlana Alexiévich. Comares. 

Simon, S. (2012). Cities in Translation. Intersections of Language and Memory. Routledge.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://doi.org/10.1080/14781700.2011.589651
https://doi.org/10.1080/14781700.2015.1063449
https://doi.org/10.1080/14781700.2021.1893805


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 19 de 20 

Artigo 
Original 

Simon, S. (2019). Translation Sites. Routledge. 

Simon, S., & Polezzi, L. (2022). Translation and the Material Experience of Migration: A Conversation. 

Translation and Interpreting Studies. The Journal of the American Translation and Interpreting 

Studies Association 17(1), 154–167. https://doi.org/10.1075/tis.00053.lor 

Tate Modern. (n.d.). Cecilia Vicuña: Brain Forest Quipu [Exhibition guide]. Tate. Recuperado de: 

https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/cecilia-vicu%C3%B1a/exhibition-guide. 

Último acceso: 13 jun. 2025. 

Toury, G. (1980). In Search of a Theory of Translation. The Porter Institute for Poetics and Semiotics, 

Tel Aviv University. 

Vicuña, C. (2012). Chanccani Quipu. Granary Books, 2012. 

Vicuña, C. (2018). Spit Temple (R. Alcalá, Trad.). Ugly Duckling Presse. 

Vidal Claramonte, M. C. Á. (2022). Translation and Contemporary Art. Transdisciplinary Encounters. 

Routledge. 

Vidal Claramonte, M. C. Á. (2024a). Translation against Epistemicide through Contemporary Art. 

Translation Matters, 6(2), 60–74. 

Vidal Claramonte, M. C. Á. (2024b). Translation and Objects. Rewriting Migrancy and Displacement 

through the Materiality of Art. Routledge. 

Vidal Claramonte, M. C. Á. (2025a). Translating Fairytales through Women’s Bodies: From Cindy 

Sherman to Dina Goldstein. In M. Campbell & R. Vidal (Eds.), The Translation of Experience 

(pp. 170–191). Routledge. 

Vidal Claramonte, M. C. Á. (2025b). Translating Indigenous Knowledges. Towards a Sensuous Translation. 

Routledge. 

Violi, P. (2017). Landscapes of Memory. Trauma, Space, History (A. McEwa, Trad.). Peter Lang. 

Zheng, B., Tyulenev, S. & Marais, K. (2023). Introduction: (Re-)conceptualizing Translation in 

Translation Studies, Translation Studies, 16(2), 167–177. 

 

Notas 

 

Contribución de autoría 

 
Concepción y elaboración del manuscrito: M. C. Á. Vidal Claramonte 

Recolección de datos: M. C. Á. Vidal Claramonte 

Análisis de datos: M. C. Á. Vidal Claramonte 

Discusión y resultados: M. C. Á. Vidal Claramonte 

Revisión y aprobación: M. C. Á. Vidal Claramonte 

 

Datos de la investigación 
No se aplica. 

 

Financiación 
No se aplica. 

 

Derechos de uso de imagen 
No se aplica. 

 

Aprobación del comité de ética de la investigación  
No se aplica. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://doi.org/10.1075/tis.00053.lor
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/cecilia-vicu%C3%B1a/exhibition-guide


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 2), 2025, e106720 

Programa de Posgrado en Estudios de Traducción 
Universidad Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720  

     
 20 de 20 

Artigo 
Original 

Conflicto de intereses 
No se aplica. 

 

Declaración de disponibilidad de datos de investigación 
Los datos de esta investigación, que no están expresados en este trabajo, podrán ser proporcionados por la autora bajo 

solicitud. 

 

Licencia de uso 
Los autores ceden a Cadernos de Tradução los derechos exclusivos de primera publicación, con el trabajo 

simultáneamente licenciado bajo la Licencia Creative Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY). Esta licencia 

permite a terceros remezclar, adaptar y crear a partir del trabajo publicado, otorgando el crédito adecuado de autoría 

y publicación inicial en esta revista. Los autores están autorizados a celebrar contratos adicionales por separado para 

distribuir de manera no exclusiva la versión del trabajo publicado en esta revista (por ejemplo, publicarlo en un 

repositorio institucional, en un sitio web personal, en redes sociales académicas, realizar una traducción o republicar el 

trabajo como un capítulo de libro), siempre y cuando se reconozca la autoría y la publicación inicial en esta revista. 

 

Publisher  
Cadernos de Tradução es una publicación del Programa de Posgrado en Estudios de Traducción de la Universidad Federal 

de Santa Catarina. La revista Cadernos de Tradução está alojada en el Portal de Periódicos UFSC. Las ideas expresadas 

en este artículo son responsabilidad de sus autores y no representan necesariamente la opinión del equipo editorial o 

de la universidad.  

 

Editores del número especial  
Willian Moura – Iván Villanueva-Jordán 

 

Editora de sección 
Andréia Guerini 

 

Normalización 
Alice S. Rezende – Ingrid Bignardi – João G. P. Silveira – Kamila Oliveira 

 

Historial 
Recibido el: 15-12-2024 

Aprobado el: 11-04-2025 

Revisado el: 25-04-2025 

Publicación: 06-2025 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e106720
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://periodicos.bu.ufsc.br/

