
  

 

  

 
Cadernos de Tradução, 45, 2025(Número Especial 3), e108389 
Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 

DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.205.e108389   

1 de 18 

Artigo 

Traduzido 

 

Uma breve discussão acerca da contribuição de Xuanzang na 

história da tradução da China 

 

A brief discussion of Xuanzang’s contribution to the Chinese translation 

history
 

 

 

Tingfu Yang (in memoriam) 

East China Normal University 

 

Tradução de: 

 

Vitor Campos Moura Neves e Siqueira 

Universidade Federal de Santa Catarina 

Florianópolis, Santa Catarina, Brasil 

vitor1115@hotmail.com 📧 

https://orcid.org/0009-0008-6371-1551  

 

Yingyi Liang 

Universidade Federal de Santa Catarina 

Florianópolis, Santa Catarina, Brasil 

liangyingyizoe@gmail.com 📧 

https://orcid.org/0000-0001-9609-7692  

 

 

Resumo: O presente artigo aborda a contribuição de Xuanzang (602-664 d.C.) para a história da 

tradução na China, com ênfase na transmissão e tradução das escrituras budistas. Após uma breve 

apresentação do panorama da tradução de escrituras budistas desde a Dinastia Han Oriental até o 

declínio durante as Dinastias Song, Yuan e Ming, o artigo focalizará as duas fases da trajetória de 

Xuanzang. A primeira fase corresponde à sua viagem para a Índia, com o objetivo de aprofundamento 

filosófico e domínio do sânscrito. A segunda fase corresponde ao retorno à China, quando traduziu 

um grande número de sutras diretamente do sânscrito para o chinês durante 19 anos. Devido à sua 

prática de revisar e corrigir versões anteriores, ao uso equilibrado de tradução literal e livre e à 

implementação de um sistema de trabalho coletivo, com divisão de funções especializadas, é possível 

afirmar que Xuanzang deu início ao período da “Nova Tradução” na história da China. No tocante 

às características da prática tradutória de Xuanzang, observa-se que são marcadas pelo planejamento 

institucional, prudência comparativa, precisão linguística e retradução de textos imperfeitos. Tais 

características exercem uma influência duradoura tanto na teoria quanto na prática tradutória da 

China. 

Palavras-chave: Xuanzang; tradução de escrituras budistas; história da tradução da China. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.205.e108389
https://orcid.org/0009-0008-6371-1551
https://orcid.org/0000-0001-9609-7692


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
2 de 18 

Artigo 
Original 

 

Abstract: The present article examines Xuanzang’s (602-664 CE) contribution to the history of 

translation in China, with an emphasis on the transmission and translation of Buddhist scriptures. 

After a brief overview of Buddhist scripture translation from the Eastern Han dynasty through its 

decline under the Song, Yuan, and Ming dynasties, the article focuses on the two stages of Xuanzang’s 

career. The first stage corresponds to his journey to India, undertaken to deepen his philosophical 

understanding and to master Sanskrit. The second stage corresponds to his return to China, during 

which he translated a large number of sutras directly from Sanskrit into Chinese over a period of 

nineteen years. Owing to his practice of revising and correcting earlier versions, his balanced use of 

both literal and freer translation strategies, and his implementation of a collective work system with 

specialized role divisions, Xuanzang is credited with inaugurating the “New Translation” era in 

Chinese history. Regarding the characteristics of his translational practice, it is marked by 

institutional planning, comparative prudence, linguistic precision, and the retranslation of imperfect 

texts. These features have exerted a lasting influence on both the translation theory and translation 

practice in China. 

Keywords: Xuanzang; Buddhist scripture translation; Chinese translation history. 

 

1. Introdução1 

 

A atividade da tradução na China tem uma longa história, como mencionado no Ritos Zhou - 

Qiuguan2 - Daxingren3: “ordena-se que os funcionários tradutores venham aprender a língua (na corte 

da Dinastia Zhou)”4,5. O dito “a Nação de Yueshang ofereceu o faisão branco (ao rei de Dinastia 

Zhou) através de traduções múltiplas feitas por três intérpretes” 6 , assim como os poemas 

compostos por Bai Langwang7, tem uma credibilidade duvidosa, então os deixamos de lado por 

 
1  (N.T.) No texto original, cada secção apresenta apenas numeração e não tem subtítulos. Os subtítulos foram 

acrescentados pelos tradutores para facilitar a leitura. 
2 (N.T.) O capítulo “Qiuguan” trata dos sistemas judicial e diplomático.  
3 (N.T.) Funcionário de convenções e protocolo. 
4 (N.T.) Neste artigo, todo trecho entre parênteses no texto principal e nas notas de rodapé são adições nossas para 

desfazer ambiguidades ou complementar passagens para elucidação, exceto os parênteses que marcam a datação de 

anos do calendário ocidental, que pertencem ao texto original. Os poucos parênteses pertencentes ao texto original 

que não representam datas, são grafados nesta tradução como colchetes. 
5 Conforme a nota de Zheng Kangcheng sobre os Ritos Zhou, “no início da Dinastia Zhou, a Nação Yueshang oferecu os 

presentes através de traduções múltiplas, por isso, a Dinastia Zhou nomeou aqueles funcionários que dominam as línguas 

como ‘Xiangxu’”. Consultado também das notas de Qiuguan Xiangxu e dos comentários de Kong Yingda. 
6 Segundo “Septuagésima sexta Biografia a respeito dos bárbaros do Sul e bárbaros do Sudoeste” no volume 86 do Livro 

de Han Posterior: “Ao sul da região de Jiaozhi, há a Nação de Yueshang. O duque de Zhou governou como regente por 

seis anos, estabelecendo cerimônias e protocolos, produzindo obras musicais, e regendo com grande paz. A nação de 

Yueshang, através de traduções múltiplas distintas realizadas por três funcionários (Xiangxu), conseguiu conceder o 

falcão branco (ao duque). É dito que ‘O caminho é longínquo, as montanhas rochosas e os rios profundos. Como não 

se fazia entender a língua de cada lugar, apoiava-se em múltiplas traduções para oferecer presentes à corte’”. 
7 Conforme o volume 86 do Livro de Han Posterior. Em Yongping, o governador de Yizhou de Liang, Zhu Fu, apresentou 

uma petição: “Agora Bai Langwang (Tang Zou), dentre outros que foram naturalizados nesta nação, compuseram um 

poema em três cantos [...]. É difícil de comprovar o sentido das palavras da língua dos bárbaros longínquos. As árvores 

e plantas são diferentes, os pássaros e os animais também não são os mesmos. Como o oficial da prefeitura de Qiangwei, 

Tian Gong, está familiarizado com eles e conhece bem a sua língua, eu imediatamente ordenei que ele inquirisse acerca 

dos costumes dos bárbaros e traduzisse sua língua. Agora, estou a escoltar o assistente do governador Li Ling e Tian 

Gong ao palácio e ver o imperador, para que possam oferecer o poema de Tang Zou”. Os três cantos do poema são: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
3 de 18 

Artigo 
Original 

agora. No entanto, com a introdução do budismo indiano, iniciou-se o trabalho de tradução dos 

textos budistas em Sânscrito, em Páli, na língua Tocária da Ásia central, dentre outras línguas. Tudo 

era feito em grande escala, envolvendo muitos tomos e volumes, um longo período de tempo e 

uma multidão de pessoas, não sendo possível de comparar com nenhuma outra nação na história 

do mundo. 

Em relação ao início a tradução de textos budistas na China, por enquanto, deixaremos de 

lado os acontecimentos no décimo ano de Yongping (67 d.C.), em que Kāśyapa Mātaṅga e Indu-

Dharmāraṇya (Gobharana) chegaram ao Templo do Cavalo Branco em Luoyang e traduziram o 

Sutra de Quarenta e dois Capítulos, o Sutra de Finalização de Nós das Dez Terras Sagradas e outros três 

sutras cuja autenticidade é difícil de se comprovar8. Para além destes cinco, a atividade tradutória 

verídica e bem documentada na China começa a partir do primeiro ano de Yuanjia do Imperador 

Huan da dinastina Han Oriental (151 d.C.) com a tradução do Mahāsaṃnipāta sutra por um monge 

da Pártia [antiga Pérsia, hoje Irã] An Qing [Shigao, de Pártia]. 

Até a dinastia Tang, o Registros dos ensinamentos Śākyamuni da era Kaiyuan já registrou um 

total de 1.070 textos incluídos nos cânones budistas. Após estes, ainda houve Ensinamentos Sagrados 

do Tripiṭaka da Dinastia Ming, Ensinamentos Sagrados do Tripiṭaka da Dinastia Qing e o Tripiṭaka Taishō 

Revisado do Japão. As escrituras budistas tornaram-se uma parte importante da superestrutura da 

sociedade feudal chinesa e, durante muito tempo, tiveram uma influência ampla e profunda em todos 

os aspectos, ocupando um espaço importante na história da cultura chinesa. O pensamento budista 

não só se tornou um sistema complexo e importante do idealismo na história da filosofia chinesa, 

como também adentrou na cultura acadêmica, na literatura e na arte, até mesmo nos costumes 

populares da vida cotidiana. Não se pode ignorar este aspecto ao estudar as ciências sociais da 

China, especialmente em relação à literatura, à história e à filosofia. Ao explorar a história do 

desenvolvimento da tradução na China, as traduções de textos budistas deveriam ser destacadas e 

enfatizadas em detalhe. 

A respeito da divisão dos períodos da história da tradução na China, desde o fim da dinastia 

Han Oriental até o quarto ano de Jingyou, do Imperador Renzong da dinastia Song do Norte (1037 

d.C.), época na qual os institutos de tradução das escrituras budistas se estagnaram9, um total de 

 
1) canto de alegria dos bárbaros longínquos pela virtude; 2) canto de admiração dos bárbaros longínquos pela virtude; 

3) canto de nostalgia dos bárbaros longínquos pela virtude. Todos traduzidos da língua local para o mandarim, como 

“Di Guan Wei Gou” que significa “A regência de Han é extraordinária”, “Wei Mao Yu Zao” que é “de acordo com a 

vontade dos céus”, e “Tui Tan Pu Yuan” que significa “comidas e bebidas são saborosas” [...] Pelo fato de os cantos 

serem longos, não serão adicionados aqui por completo, para mais detalhes, consulte a presente biografia. Esta é a mais 

antiga tradução para a língua chinesa, e foi feita a partir das línguas das minorias étnicas de nossos compatriotas em 

Yunnan.  
8 Conforme a Biografia de Indu-dharmāraṇya no primeiro volume da Biografia de Monges Eminentes de Huijiao: “Desde 

jovem, Indu-Dharmāraṇya já dominava bem o chinês. Depois de Cai Yin obter as escrituras nas terras do ocidente, Indu-

Dharmāraṇya traduziu o Sutra de Finalização de Nós das Dez Terras Sagradas, o Jātakamālā, o Repertório do Mar do Dharma, 

o Abhiniṣkramaṇa Sūtra e o Sutra de Quarenta e Dois Capítulos, totalizando cinco obras. Após a mudança da capital e os 

distúrbios causados por bandidos, quatro dessas obras se perderam e não se viram disseminadas na região de Jiangzuo 

(sul do Rio Yangtze), apenas o Sutra dos Quarenta e Dois Capítulos ainda existe até hoje”. Este registro, contudo, está 

errado. Na página 28 do segundo capítulo da História do Budismo nas Dinastias de Han, Wei, Jin e nas Dinastias do Norte e 

do Sul, já foi feita uma averiguação precisa e acurada, e concordo com esta averiguação. 
9 No início da dinastia Song, os monges chineses iam sucessivamente à Índia para obter escrituras e buscar o dharma. 

Por exemplo, Dao Yuan de Cangzhou viajou às cinco regiões da Índia, indo e voltando ao longo de dezoito anos. Os 

monges famosos da Índia e das terras ocidentais também trouxeram as escrituras sânscritas redigidas em folhas de 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
4 de 18 

Artigo 
Original 

886 anos marcou a era da tradução dos textos budistas. Após esse período, a atividade entrou em 

declínio. Nos registos da dinastia Song do Sul, não se encontraram mais traduções de escrituras. Na 

dinastia Yuan, apenas um pequeno número de pessoas, tais como Pang-pa (‘pangs-pa) e Guanzhuba10, 

receberam mandatos imperiais para realizar traduções de sutras, completando apenas pouco mais 

de dez tomos. Na dinastia Ming, apenas Zhiguang e um ou dois outros mais chegaram a traduzir 

algumas escrituras; na dinastia Qing, Gon-po Chab (Mgonpo Skyabs) e outras quatro pessoas 

também traduziram um certo número de escrituras. No entanto, Gon-po Chab é particularmente 

notável por ter traduzido o Registro da Grande Dinastia Tang sobre as Regiões Ocidentais do chinês 

para o tibetano e o Samyak-saṃbuddha-bhāṣitaṃ pratimā-lakṣaṇam do tibetano para o chinês. 

Naquele período, o budismo na Índia estava à beira da extinção. A maioria das obras antigas 

importantes já tinham traduções para o chinês, ao passo que já não surgiam mais novas obras. Assim, 

a atividade de tradução dos textos sânscritos foi interrompida e, durante este período, os textos 

originais da maioria das traduções eram escritos em tibetano. 

Durante a dinastia Yuan, desde o governo central até as instituições estatais e municipais, 

havia o Bi Duchi mongol (responsável pela elaboração de texto), escreventes mongóis, tradutores 

e intérpretes, dentre outros funcionários relacionados à tradução. Além disso, foram estabelecidos 

os cargos da Academia Hanlin Mongol, os Zaerlichi (também conhecida como Zaeruhuchi, 

responsável pela escrita dos decretos imperiais de Grão-cã Mongol), os primeiros-ministros de Nei 

Ba Fu11, os oficiais de tradução para as leituras do imperador12, dentre outras posições. Embora este 

período fosse um tanto breve, ocupa um lugar significativo na história da tradução na China. Além 

disso, suas inscrições em estelas e decretos que vemos nos dias de hoje foram todos traduzidos na 

língua vernácula, algo sem precedentes. Até a tradução da História Secreta dos Mongóis realizada no 

início da dinastia Ming, continuou a ser utilizada a língua vernácula para a tradução literal. Tanto no 

final da dinastia Ming e no início da dinastia Qing, após a Guerra do Ópio até às vésperas do 

Movimento de Quatro de Maio, a história da tradução da China entrou em uma era em que havia 

inovações competitivas em todas as áreas do conhecimento. Há trezentos anos, Xu Guangqi e 

Matteo Ricci traduziram em conjunto a obra Os elementos de Euclides, e Li Zhizao e Francisco 

Furtado traduziram juntos as obras-primas de Aristóteles, incluindo Investigação acerca dos Nomes e 

 
palmeiras à dinastia Song. Por isso, no sexto mês do sétimo ano de Taiping Xingguo (982 d.C.), foi estabelecido o 

instituto de tradução de escrituras (renomeado no ano seguinte para “instituto de transmissão do dharma”). A atividade 

de tradução desse instituto foi presidida por monges famosos do Norte da Índia como Devaśāntika, Dharmagupta e 

Dānapāla, e foram escolhidas dez crianças para aprender o sânscrito com o objetivo de se criar tradutores talentosos. 

Entre essas crianças, a mais proeminente foi Wei Jing, que presidiu o trabalho de tradução dos sutras até o quarto ano 

de Jing You, quando as atividades de tradução pararam, totalizando 56 anos. Segundo o volume 45 do Registro Geral dos 

Patriarcas, no segundo ano de Jing You, “traduziram-se 564 volumes”. 
10 (N.T.) Nome original não encontrado, portanto apresenta-se a transcrição do nome conforme o mandarim. 
11 (N.T.) Nei Ba Fu (内八府) foi uma instituição encarregada das cerimônias e assuntos de audiências dos nobres.  
12 Conforme o Registros de Cem Oficiais no volume 57 de Nova História de Yuan: “A Academia Hanlin da Mongólia 

encarregou-se de traduzir e escrever todos os tipos de textos e de emitir decretos selados do imperador”. De acordo 

com o volume 192 da História da Dinastia Yuan, Biografia de An Duci: “(An Duci) era versado em clássicos e histórias e 

aprendeu línguas de vários países. Durante o período de Chengzong, assumiu o cargo de Zaerlichi da Academia Hanlin, 

era responsável por redigir decretos”. O Registro de Cem Oficiais de Nova História de Yuan menciona que “Os primeiros-

ministros de Nei Ba Fu eram responsáveis pelos assuntos relacionados com audiências dos nobres. No caso de decretos, 

eles colaboraram com os funcionários da Academia Hanlin mongol para traduzir e refinar os textos”. Para saber a 

respeito dos oficiais de tradução para as leituras do imperador, pode-se consultar a Biografia de Guiyi no volume 186 de 

História da Dinastia Yuan. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
5 de 18 

Artigo 
Original 

Princípios, Sobre o Céu (De caelo et mundo) dentre outras obras de grande valor, porém a quantidade 

de livros traduzidos não era grande. 

No final da dinastia Qing, a Universidade de Peiyang, o Gabinete de Fabricação Jiangnan de 

Xangai, a Sociedade para a Difusão do Conhecimento Cristão e Geral entre os Chineses 

(Guangxuehui), a Editora Wenming, a Editora Comercial Press, dentre outras organizações 

traduziram um grande número de livros sobre ciências naturais e sociais, abrindo terreno para a 

“nova aprendizagem”, algo definitivamente digno de crédito. Durante este período, houve um 

grande número de pessoas talentosas e uma grande cooperação entre acadêmicos chineses e 

estrangeiros. Pode-se citar o senhor Yan Jidao [Yan Fu] e o senhor Lin Qinnan [Lin Shu] como dois 

tradutores notáveis nos velhos tempos: as traduções livres de Yan Fu de obras famosas no domínio 

das ciências sociais, de estilo meticuloso e com fidelidade, expressividade e elegância, continuam a 

ter um valor de referência até os dias de hoje. Lin Shu usava o chinês clássico num estilo fresco, 

refinado e fácil de entender, traduzindo mais de 10 milhões de palavras de obras literárias europeias 

e americanas. Seu esforço e diligência eram impressionantes para as condições daquela época, sendo 

digno de bastante admiração.  

A atitude científica do marxismo-leninismo consiste em buscar a verdade a partir dos fatos, 

estes tradutores tinham limitações de sua época e classe, então não podemos criticar as pessoas do 

passado de qualquer forma e sem qualquer fundamento. As contribuições deles na tradução da nova 

era são como “tentar desbravar densas florestas com uma carroça velha e vestindo trapos 

desgastados”. Portanto, elas não podem ser obliteradas.  

Sempre há um princípio e um fim para tudo. Sem se desviar do tema, acima foi feita uma 

retrospectiva breve e concisa sobre a história da tradução da China, que demonstra o enfoque 

principal na tradução das escrituras budistas nestes mais de mil anos. Em quase mil anos, foi-se 

traduzido um número enorme de escrituras de conteúdo bastante abrangente. A maior parte dos 

textos originais destas escrituras se perderam e sua transmissão se apoiou inteiramente nas versões 

traduzidas desses textos. Não se encontrou em nenhum país e em nenhuma língua um número tão 

grande de obras traduzidas como estas. Podemos nos orgulhar deste fato: em matéria de tradução, 

as conquistas da China no passado estão muito além do alcance dos outros países e sua longa 

história de tradução é única no mundo. Entre estes muitos tradutores, Kumārajīva, Paramārtha, 

Xuanzang, Yijing e Amoghavajra etc. são os mais proeminentes, sendo Xuanzang especialmente 

notável, e por isso ficou conhecido como o fundador da “Nova Tradução”, um tradutor que marcou 

uma época. 

 

2. A vida e as contribuições de Xuanzang 

 

A vida de Xuanzang pode ser claramente dividida em dois períodos: antes de seus quarenta 

e seis anos, “ele arriscou-se em uma expedição longínqua e perigosa, segurando seu cajado, seguiu 

sozinho um longo caminho”, humildemente buscando ensinamentos de professores e amigos e 

aprofundando-se na filosofia budista. Foi reconhecido como um acadêmico de primeira categoria 

nas cinco regiões das Índias. Aos quarenta e seis anos, regressou ao seu país com grandes honras e, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
6 de 18 

Artigo 
Original 

até um mês antes da sua morte13, aos 65 anos, dedicou-se ao trabalho de tradução, à autoria e à 

docência. Xuanzang é certamente reconhecido internacionalmente como um grande budista, 

viajante e filósofo erudito da doutrina budista na história mundial, mas se olharmos para os aspectos 

acadêmicos e culturais da obra monumental de Xuanzang, seu legado duradouro ainda reside em 

seus trabalhos de tradução. 

Nos dezenove anos que se seguiram após seu regresso à China, trabalhava duramente dia e 

noite, traduzindo incansavelmente os setenta e quatro volumes de sutras e tratados trazidos da 

Índia, que totalizaram 1.335 tomos14. Isto não só enriqueceu o já glorioso tesouro cultural que sua 

pátria já possuía, como também preservou documentos preciosos da Índia. Além disso, elaborou 

doze volumes de Registos das Regiões Ocidentais da Grande Dinastia Tang, de grande valor para o 

estudo da história e da geografia da Ásia Central e do Sul da Ásia da era medieval. Ao mesmo tempo, 

traduziu para sânscrito o Mahāyāna Śraddhotpāda Śāstra, que há muito tempo havia se perdido na 

Índia, e uma obra filosófica de destaque da China antiga, Laozi, divulgando-os na Índia. Isto foi uma 

contribuição gigantesca para o intercâmbio cultural entre a China e a Índia. O instituto de tradução 

das escrituras budistas também servia como local para palestras em que, durante as traduções, ele 

expunha a doutrina para os discípulos, formando um grupo de jovens acadêmicos notáveis e 

chegando a influenciar o Japão e a Coreia15. Um discípulo de Xuanzang, Kuiji, foi um escritor 

prolífico, conhecido como o “Comentador dos Cem Livros” (Zanning, 1987, p. 66)16. Assim, Kuiji 

estabeleceu a tradição Dharmalakṣana (Yogācāra) [também conhecida como escola da compaixão 

e doutrina Cittamātra] na história do budismo chinês. Não é por acaso que ele ainda é respeitado 

pelo povo indiano e lembrado pelo povo chinês até os dias de hoje17. 

Por que é dito que Xuanzang foi o fundador da “Nova Tradução”? A primeira tarefa de um 

tradutor é compreender o texto original, e o segundo passo é transmitir o que foi compreendido 

ao leitor. Portanto, além de dominar com maestria a língua nacional e as línguas estrangeiras, tem 

também a tarefa de ser proficiente no conteúdo da tradução. De fato, não é uma tarefa fácil 

satisfazer esses três requisitos. Yan Fu resumiu os três princípios da tradução como fidelidade, 

expressividade e elegância, eles, ainda hoje, são difíceis de superar. Porém, as traduções de 

Xuanzang, basicamente, conseguiram atingir tal nível. 

 
13 O período da vida de Xuanzang não é muito consensual entre os autores, para mais detalhes ver o meu artigo “Análise 

da vida de Xuanzang” (que se encontra em Coleção comemorativa dos 30 anos de republicação do Ta Kung Pao em Hong 

Kong). 
14 O quinto volume do Registo dos Cânones Internos da Grande Dinastia Tang é composto por sessenta e sete partes, 

totalizando 1.244 tomos, Os Feitos do Tripiṭakācārya Mestre Xuanzang da Grande Dinastia Tang de Mingxiang é composto 

por setenta e cinco partes, totalizando 1.340 volumes. Nenhum destes números está exato. 
15 Naquele tempo, a escola de Xuanzang contava com três mil discípulos, os proficientes somavam o total de setenta 

discípulos. Essa afirmação é um grande exagero em comparação aos discípulos de Confúcio, sendo difícil de averiguar 

isso nos dias de hoje. Entre eles, apenas Kuiji e Woncheuk se destacaram, formando duas escolas distintas. Outros, 

como Puguang, Shenfang, Bianji, Fabao, Shentai, Jingmai, Huaisu, Shunjing, Daoshi, Huili, Yancong, Zongzhe, Jiashang, 

Lishe, também deram contribuições significativas tornando-se bem conhecidos. Os estudos de Moncheuk e Shunjing 

influenciaram os antigos estudos do budismo na Coreia. Daozhao foi o fundador da escola Dharmalakṣaṇa no Japão, 

cuja tradição doutrinária tem sido transmitida até os dias atuais. 
16 (N.T.) O texto original não informa a editora, o ano de publicação e o número de páginas das obras antigas citadas 

pelo autor. Para facilitar a consulta dos leitores, os tradutores pesquisaram as referências correspondentes e indicaram, 

no corpo do texto e na lista de referências bibliográficas, versões consultáveis das obras citadas.  
17 De acordo com o relatório de Ji Xianlin sobre a sua visita à Índia em 1978, ainda há registros de Xuanzang nos manuais 

escolares da escola primária indiana e o povo indiano o considera um “santo”. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
7 de 18 

Artigo 
Original 

Em primeiro lugar, em relação à qualidade das traduções de Xuanzang, a abundância de 

volumes traduzidos, seu refinamento nas traduções e a atitude rigorosa ultrapassaram as dos 

grandes mestres tradutores de escrituras de antes e depois dele. Em relação à quantidade, os Feitos 

do Tripiṭakācārya Mestre Xuanzang da Grande Dinastia Tang de Mingxiang descreve Xuanzang como 

“tendo realizado o dobro do trabalho dos sábios anteriores”. “Mesmo no caso de Kumārajīva, que 

é elogiado por seu excelente domínio do chinês, depois de traduzir as escrituras por mais de dez 

anos, ele conseguiu traduzir apenas duzentos e tantos volumes (de acordo com a Biografia de Monges 

Eminentes, foram mais de trezentos volumes, e o Registro de You (Chu Sanzang Jiji) registrou trinta e 

cinco escrituras com duzentos e noventa e quatro volumes). Comparando esses números, pode-se 

observar o nível de dificuldade da tradução de Xuanzang”. Durante os duzentos e oito anos que 

decorreram entre o primeiro ano de Kaihuang da dinastia Sui (581 d.C.) e o quinto ano de Zhenyuan 

da dinastia Tang (789 d.C.), cinquenta e quatro tradutores traduziram 2.713 volumes de escrituras 

budistas18, sendo que os que foram traduzidos por Xuanzang somam 1.335 volumes. Ele traduziu 

novos clássicos que nunca tinham sido traduzidos antes na China e descartou textos antigos 

produzindo novas retraduções, criando assim o período da “Nova Tradução”. 

Inicialmente, as traduções chinesas das escrituras budistas, desde o final da dinastia Han 

oriental até à dinastia Jin ocidental, baseiam-se em sua maioria em versões nas línguas da Ásia 

Central, sendo raras as versões em sânscrito. Os tradutores iniciais eram frequentemente monges 

ou residentes estrangeiros oriundos da Ásia Central e da Índia. A maior parte dessas pessoas 

“traziam as escrituras e traduziam o que tinham da forma que convinha” (Dao’an, n.d.), sendo a 

maioria das traduções esporádicas e pequenas. Devido às barreiras linguísticas, era difícil transmitir 

com exatidão o significado e estilo do texto original e dependia-se muito das interpretações destes 

“intermediários de línguas”. 

Por isso, “desde o fim da dinastia Han anterior (Dinastia Han Ocidental), quando as 

escrituras e o Dharma começaram a ser transmitidos, as transliterações eram frequentemente 

grosseiras e errôneas, sem estar nem um pouco claras e precisas.[...] Por isso, era o tradutor quem 

decidia se a transmissão do significado era bem-sucedida ou não, e era o redator que se 

responsabilizava pelo conteúdo essencial e pela forma do texto traduzido. Alguns deles podiam 

entender bem as línguas estrangeiras, mas não captaram a essência do chinês, enquanto outros 

compreendiam o chinês, mas não sabiam línguas estrangeiras. Embora houvesse interpretações 

parciais, nunca se alcançava uma compreensão clara e completa”(Sengyou, 1995, p. 13–14). Estes 

fatos são frequentemente mencionados na primeira coleção de Biografia de Monges Eminentes e na 

Compilação de Notas do Tripiṭaka. Naquela época, a tradução das escrituras budistas ainda utilizava 

bastante o método “Geyi” 19 , o que impunha inevitavelmente uma analogia entre os “textos 

externos” e os ensinamentos internos dos sutras, adaptando os últimos de forma mecânica e 

 
18 Conforme Continuação dos Registros dos Ensinamentos de Śakyamuni de Kaiyuan no período Zhenyuan da Grande Dinastia 

Tang. 
19 “Geyi” é mencionado na Biografia de Zhu Faya no volume 4 da Biografia de Monges Eminentes: “Naquela época, os 

discípulos que o seguiam estudavam diligentemente os clássicos seculares chineses, porém não eram versados na lógica 

e doutrina budista. Zhu Faya, junto com Kang Falang e outros, associaram os nomes e formas de objetos descritos nas 

sutras budistas com os conceitos dos clássicos chineses para poder dar explicações e exemplos. Este método ficou 

conhecido como ‘Geyi’”. Na verdade, consistia no uso de termos e conceitos filosóficos chineses tradicionais para traçar 

paralelos e explicar termos filosóficos budistas. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
8 de 18 

Artigo 
Original 

grosseira. Essa prática resultava em traduções infiéis ao texto original, de qualidade rudimentar e 

inferior, marcando o estágio inicial da história da tradução. 

Desde a dinastia Jin Oriental até à dinastia Sui, começaram a ser organizadas traduções de 

sutras em larga escala, como as presididas por Dao’an e Zhao Zheng, que implementaram uma 

divisão de trabalho relativamente minuciosa e uma investigação e revisão rigorosas, o que constituiu 

as bases para as traduções em grande escala realizadas por Kumārajīva. Na dinastia Sui criou-se o 

“Instituto de Tradução” (um “Dojo” de tradução de escrituras), que na realidade era um gabinete 

de compilação e tradução gerido pelo governo. Embora fosse um instituto temporário onde foram 

traduzidas apenas nove escrituras, ele abriu caminho para o início da atividade de tradução coletiva 

na dinastia Tang. Durante este período, surgiram vários mestres tradutores, tais como Kumārajīva, 

Guṇabhadra, Fa Xian, Bao Yun, Paramārtha, Jñānagupta, etc., que ainda não dominavam ambas as 

línguas, e apenas conseguiam deixar o texto claro e fluente através do apoio de seus assistentes, 

transmitindo assim o espírito da obra original. Este período consistiria na fase de desenvolvimento 

da história da tradução. Mas isto ainda pertence à época da “Antiga Tradução” na história da 

tradução na China20. 

No início da dinastia Tang, Xuanzang presidiu o instituto de tradução e, baseado na 

experiência de longa data acumulada pela “antiga tradução”, corrigiu os erros de tradução das 

gerações anteriores, como apontado pelo Sr. Chen Yinke: “Xuanzang alterou completamente a 

terminologia em suas traduções, pois considerava os termos das traduções antigas das seis dinastias 

como equivocados”. Podemos já ver isso nos Registos das Regiões Ocidentais da Grande Dinastia Tang, 

em que Xuanzang fez notas a respeito dos nomes em sânscrito, apontando que algumas traduções 

antigas eram errôneas, apresentando os erros de forma muito clara em cada uma de suas 58 notas. 

Xuanzang “detestava as várias lacunas e erros das traduções antigas, então viajou à Índia”, por isso 

suas traduções diferem das traduções antigas, fazendo com que se tornasse o fundador da “Nova 

Tradução”, o que levou a um período de grande prosperidade na história da tradução durante a 

dinastia Tang. 

Ao mesmo tempo, como Xuanzang conhecia a fundo tanto a língua sânscrita quanto a 

chinesa, tinha investigações profundas sobre o budismo e dominava com maestria as doutrinas 

budistas, ele assumiu por conta própria o cargo de tradutor, sem mais depender de estrangeiros. 

Kumārajīva era conhecido como um grande mestre da tradução, e embora fosse proficiente em 

sânscrito e nos estudos budistas, não era capaz de pôr a caneta no papel para escrever em chinês. 

Ele conseguia apenas “segurar com a mão a escritura estrangeira, e proclamá-la na língua chinesa”, 

 
20 A Compilação de Notas do Tripiṭaka enumera vinte e quatro termos importantes que diferem entre o período da “Nova 

Tradução” e o da “Antiga Tradução”, sendo as traduções de Kumārajīva consideradas como a ‘nova escritura’, a fim de 

as distinguir dos sutras da ‘antiga escritura’ do período inicial. O Sr. Xiong Shili disse: “Quando o budismo veio para o 

leste, antes de Xuanzang começar seu trabalho de tradução, todos os sutras e tratados traduzidos são conhecidos como 

traduções antigas (também conhecidos como velha escola). Todos os sutras e tratados que o mestre Xuanzang se 

encarregou de traduzir são chamados de ‘nova tradução’ (também conhecida como nova escola)”. Isto pode ser 

consultado na página 101 de Ensaios sobre a História da Filosofia Chinesa. Sakaino Kôyô considera o período anterior a 

Kumārajīva como o período arcaico da tradução, da época de Kumārajīva até as dinastias Sui e Tang como o período 

da tradução antiga e o período posterior a Xuanzang como o período da nova tradução. Isto pode ser consultado em 

História Essencial do Budismo Chinês. Ono Genmyo concorda com a afirmação de Sakaino, dividindo o período da antiga 

tradução em apenas duas fases: a anterior e a posterior. Isto pode ser consultado em História da Transmissão e Tradução 

dos Clássicos e em Os Tradutores dos Clássicos Budistas Chineses e as suas Traduções de Prabodh Chandra Bagchi. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
9 de 18 

Artigo 
Original 

sendo os registros escritos feitos por seus assistentes. Isso levava a situações em que “caso as 

palavras não fossem mutuamente compreensíveis, tornava-se difícil estabelecer conexões entre os 

pensamentos e o espírito”; “caso tentassem parar de traduzir para debater algo, acabaria que 

ficariam investigando e revisando infinitamente, sem obter nenhum progresso”, “se tentassem 

simplificar para facilitar, enfrentariam críticas por forçar interpretações desajeitadas sobre o texto 

original, fazendo com que apenas ficassem dores de mãos” (Sengrui, 1995b, p. 387). 

Devido à complexidade da língua sânscrita, “o mestre (Kumārajīva), sabendo que os chineses 

gostavam de formas simples e concisas, cortava e omitia os textos” (Sengrui, 1995b, p. 387). Por 

isso, Kumārajīva era capaz, principalmente, de fazer traduções livres. Os textos escritos em chinês 

que passaram pelo retoque de Sengzhao, Sengrong, Sengrui e outros monges têm certamente uma 

retórica clara e fluente e um bom gosto literário, mas é difícil garantir que não haja, devido a isso, 

detrimento do significado das palavras ou partes incorretas na tradução. Foram descobertos 

fragmentos em sânscrito da escritura Sūtrālaṅkāra-śāstra traduzida por Kumārajīva e, através da 

verificação feita pelo Sr. Ji Xianlin, confirmou-se que, como esperado, a tradução de Kumārajīva 

muitas vezes eliminava o peso do texto original, não era limitada pela estrutura do texto original, e 

até mesmo fazia alterações do conteúdo do texto original. Mas a prática de Xuanzang é diferente: 

ele atribuía grande importância à “revisão e conferência” do texto traduzido e do texto original, a 

fim de garantir a qualidade da tradução. 

Após examinar e comparar as versões em sânscrito e em chinês dos clássicos 

Mahāyānābhidharma-samuccaya e Abhidharmakośa, os acadêmicos especializados em cultura indiana 

e chinesa, o professor Prahlad Pradhan e o Sr. Zhang Jianmu, embora tenham identificado ligeiras 

deficiências, basicamente consideraram que as traduções estão acordo com o texto original e ficaram 

satisfeitos e convencidos com as traduções de Xuanzang21. Isto pode ser conferido na Biografia de 

Xuanzang no volume quatro de Continuação da Biografia de Monges Eminentes, que afirma: “desde as 

gerações anteriores, as traduções de escrituras e ensinamentos têm sido feitas seguindo a estrutura 

da língua sânscrita, sendo produzidas na ordem inversa ao chinês, em seguida esses textos traduzidos 

eram revertidos para se adequar ao uso habitual do chinês. Após isso, os redatores liam e 

organizavam as palavras e as frases, realizando adições e omissões, o que resultava frequentemente 

em perdas do conteúdo original. Guiadas completamente pela intenção de Xuanzang, as traduções 

atuais são baseadas unicamente em suas interpretações, formando capítulos diretos. Já era possível 

apreciá-las assim os escribas terminassem de transcrever.” “No processo de tradução entre o 

sânscrito e o chinês, no que diz respeito à compreensão sutil e profunda do texto original, [...] 

ninguém foi mais habilidoso do que Xuanzang”. Na Biografia de Manyue no volume 3 da Biografia de 

Monges Eminentes da Dinastia Song, afirma-se que: “No início, monges falantes de sânscrito e monges 

chineses tentavam escutar as palavras dos interlocutores e deduzir os significados. As tentativas para 

se comunicar eram tão difíceis quanto fazer quadrados caberem em círculos, misturar água e óleo 

ou tentar colocar um elefante dentro de uma garrafa para exibir sua essência. Mesmo que estivessem 

a poucos passos de distância, parecia como milhas; mesmo estando cara a cara, ainda assim era difícil 

de compreender uns aos outros. Posteriormente, os estrangeiros passaram a falar a língua chinesa 

e nós passamos a entender sânscrito, contudo, apenas 80 a 90 por cento de falas eram entendidas 

 
21 Para mais detalhes, consultar “Jushelun shixiao” de Prahlad Pradhan e Zhang Jianmu, publicado no n.º 7 do primeiro 

volume do Estudos budistas modernos.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
10 de 18 

Artigo 
Original 

e discrepâncias na compreensão aconteciam frequentemente. [...] Depois, Zang [Xuanzang] e Kong 

[Bukong] (Amoghavajra) passaram a ser proficientes em ambas as línguas [...]. Cada Dharmamudrā 

e princípios de buda se tornaram os mesmos, bem como cada uma das transmissões dos 

ensinamentos não se diferiam em essência, o que é considerado quase perfeito”. Os dois livros 

discutem os méritos das traduções de Xuanzang, cujas traduções estão bem documentadas, e é 

certo que estes elogios não são meros exageros.  

Na verdade, é muito difícil que uma tradução substitua a obra original. Seria preferível que 

o leitor lesse a obra original diretamente, já que, no fim das contas, a tradução envolve uma camada 

de separação. Além disso, as estruturas gramaticais do chinês e do sânscrito são muito diferentes, 

sendo muito difícil para uma tradução ser fiel à obra original e, ao mesmo tempo, conseguir manter-

se adequada. Kumārajīva já dizia: “Ao traduzir do sânscrito para o chinês, perde o estilo florido do 

primeiro. Embora a ideia geral seja captada, o estilo do texto é muito diferente. É como mastigar 

arroz para uma outra pessoa, o arroz não só perde seu o sabor, como também provoca vômito” 

(Huijiao, 1992, p. 53). Esta é uma afirmação de quem conhece a fundo a doçura e o amargor da 

tradução. Há muito tempo é dito que a tradução é uma espécie de ciência, e a transição que ela faz 

de uma língua para outra seria um tipo de recriação.  

No decurso dos seus trabalhos, os antigos examinaram as diferentes estruturas e 

características das diferentes línguas e descobriram determinadas regras que podem ser 

implementadas, dando assim origem à teoria da tradução. Muitos mestres que traduziram as 

escrituras falaram sobre padrões e teorias a respeito da tradução, que ainda hoje são dignas de 

referência, como o “Lun Wushiben Sanbuyi” (Discutindo as cinco perdas nos textos e os três 

inalteráveis)22, de Dao’an, e “Mingbabei” (Elucidando os oito preparativos)23, de Yan Cong, que são 

bastante completos. Na sua tradução prática, Xuanzang abordou a questão da transliteração e do 

significado propondo “cinco categorias de termos que não devem ser traduzidos”: “Primeiro, por 

serem secretos, como dhāraṇīs; Segundo, por conterem múltiplos significados, como Bhagavān, que 

contém seis significados; Terceiro, por inexistência da coisa, como a árvore Jambū, árvore 

inexistente na China; Quarto, por tradições antigas, como anubodhi, que não é que não se deva 

traduzir, mas que desde Kāśyapa Mātaṅga sempre foi transliterado conforme a pronúncia sânscrita; 

Quinto, por motivos de respeito, como por exemplo a palavra de Prajñā evoca respeito, enquanto 

a tradução literal para a palavra local ‘zhihui’ (sabedoria) pode parecer superficial; e ‘qimizhizuo’24 

foi traduzido como “shijiamouni” (transliteração de Śākyamuni) enquanto Śākyamuni é conhecido 

como ‘Nengren’ (poderoso e benevolente); mas o termo ‘Nengren’ implica um status mais humilde 

que o de Confúcio.  

Anubodhi é conhecido como ‘zhengbianzhi’ (onisciente), mas nesta terra, a escola de Laozi 

já possui o verdadeiro caminho (Dao) supremo (Wushang Zhengzhen Zhi Dao). Bodhisattva é 

 
22 Para mais detalhes, consultar “Prefácio ao Prajñāpāramitā-sūtra” de Dao’an no volume 8 de Compilação de Notas do 

Tripiṭaka. 
23 Para mais detalhes, consultar “Biografia de Yancong” no volume 4 da Continuação da Biografia de Monges Eminentes. 
24 (N.T.) qimizhizuo (七迷之作) é um possível nome antigo de Śākyamuni. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
11 de 18 

Artigo 
Original 

conhecido como Dadaoxinzhongsheng (aqueles que aspiram a transcendência para beneficiar todos 

os seres), mas como esse termo é considerado impróprio, deve-se manter o termo sem tradução”25.  

Esta tese de Xuanzang tornou-se um padrão para as traduções posteriores das escrituras. É 

dito que os 100 volumes do Yogācārabhūmīśāstra, traduzidos por Xuanzang, correspondem a 40.000 

versos em sânscrito. Décadas atrás, foram descobertos no Tibete fragmentos do primeiro tomo 

dos pergaminhos originais do Yogācārabhūmīśāstra, que possuem canções mnemônicas, instruções 

analíticas e discussões, porém ele ainda não foi publicado. Os acadêmicos contemporâneos que 

comparam os fragmentos do Yogācārabhūmīśāstra em sânscrito com a tradução de Xuanzang 

expressam “uma grande admiração pelo rigor da versão chinesa, considerando que é raro encontrar 

traduções modernas que se equiparem a ela em termos de precisão” (Zhang, 1951). Por 

conseguinte, as traduções de Xuanzang fizeram com que a tradução da dinastia Tang desse um passo 

à frente, escrevendo uma página que marcou uma época na história da tradução chinesa. 

 

3. As peculiaridades da tradução de Xuanzang 

 

A respeito das peculiaridades da tradução de Xuanzang, resumidamente, pode-se listar 

quatro aspectos: 

 

I. As traduções são realizadas de forma coletiva, com divisão do trabalho e execução 

planejada. À medida que a atividade da tradução avançava, a tradução individual passou a ser coletiva, 

exigindo o estabelecimento do instituto de tradução de escrituras. A tradução que antes era feita 

por um único tradutor evoluiu para um trabalho com divisão de tarefas, valorizando a especialidade 

de cada indivíduo. Entretanto, sob a presidência de Dao’an e Zhao Zheng, o processo de tradução 

já envolveu figuras como tradutor-chefe, recitadores (ou “seguradores de livros estrangeiros”), 

escribas, retocadores, verificadores de sentido, investigadores-revisores, comparadores de textos, 

dentre outros, fazendo com que a escala do instituto de tradução tomasse forma. Centenas de 

pessoas participaram do instituto de tradução de Kumārajīva26, eles “analisam detalhadamente o 

significado e o propósito, examinando cuidadosamente os textos e depois os registram” (Sengrui, 

1995a, p. 293). Por isso, em cada tradução de um texto, havia “em cada frase, três conferências”, 

garantindo que, naturalmente, as traduções ganhassem sucesso em termos da qualidade assim que 

fossem publicadas.  

Xuanzang absorveu as experiências das gerações anteriores e selecionou o essencial de uma 

vasta quantidade de materiais, estabelecendo um sistema de procedimentos de tradução com divisão 

 
25 Ver Prefácio à Coleção de Terminologia da Tradução de Zhou Dunyi da dinastia Song, que cita “Discurso do Mestre 

Xuanzang da dinastia Tang sobre os cinco casos que não se deve traduzir”. O volume 3 de Biografia de Monges Eminentes 

da Dinastia Song, sendo o Após a Biografia de Manyue: Discurso, afirma que “Xuanzang também esclareceu as cinco 

categorias de termos que não devem ser traduzidos, uma prática comparável às notas sobre o uso de um livro 

desenvolvidas por Zuo Qiuming e aos métodos especiais utilizados por historiadores para tratar determinadas exceções 

na documentação”. 
26 No volume 14 do Livro de Wei, que é o Tratado sobre Budismo e Taoísmo, afirma-se que: “naquela época, Kumārajīva 

foi honrado por Yao Xing e reuniu oitocentas pessoas em uma cabana em Chang’an para retraduzir as escrituras”. No 

volume 11 da Compilação de notas do Tripiṭaka, o Registo Posterior de Bodhisattva-pratimokṣa, registra-se que: “No Templo 

de Xiaoyao, três mil estudantes, juntamente com Kumārajīva, participaram na delineação de mais de cinquenta sutras 

da tradição māha/hīnayāna”. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
12 de 18 

Artigo 
Original 

de responsabilidades e funções especializadas. Nos registros relevantes da Continuação das Biografias 

de Monges Eminentes e nos prefácios dos sutras traduzidos por Xuanzang, podemos ver que o 

instituto de tradução e os procedimentos de tradução presididos por eles seguiam este formato: 

 

i. Tradutor-chefe (Yizhu): É o tradutor principal e o responsável geral do instituto de tradução. 

Este deve ser proficiente em sânscrito e chinês, estudar profundamente os sutras e os 

tratados Mahāyāna e Hīnayāna, discernir nomenclaturas, e esclarecer significados sutis. É 

responsável por fazer julgamentos sobre quaisquer dúvidas na tradução. 

ii. Verificador de significado (Zhengyi): É quem dá apoio para o tradutor-chefe. Eles examinam 

os textos traduzidos para verificar se há quaisquer divergências ou erros de significado em 

relação ao texto sânscrito e decidem analisando em conjunto com o tradutor-chefe. 

iii. Verificador do texto (Zhengywen): Este presta atenção durante a leitura do texto em 

sânscrito pelo tradutor-chefe para identificar possíveis erros em relação ao texto original. 

iv. Transcritor (Shushou): É também chamado “transmissor de palavras” (Duyu) e é responsável 

por transliterar as palavras sânscritas para o chinês. 

v. Escriba (Bishou): Traduz o significado de palavras sânscritas em palavras chinesas. 

vi. Organizador de texto (Zhuiwen): Dado que a estrutura e gramática do sânscrito e do chinês 

são diferentes, este cargo é responsável pela organização de textos para adaptá-los à 

estrutura do chinês. 

vii. Revisor (Canyi): Confere as diferentes versões do texto original e verifica se há erros no 

texto original, e ao mesmo tempo, examina a tradução voltando no texto original para 

averiguar os possíveis erros. 

viii. Editor (Kanding): Devido às diferenças na estrutura das línguas sânscrita e chinesa, o editor 

ajusta cada frase, seção e capítulo traduzidos do sânscrito para o chinês, eliminando os 

excessos e preservando o essencial para deixar o texto claro e conciso. 

ix. Retocador (Runwen): Faz os aperfeiçoamentos no texto já traduzido, para que fique fluente 

e belo. 

x. Recitador do texto em sânscrito (Fanbei): Após os nove procedimentos acima e a conclusão 

da tradução, é também necessário recitar mais uma vez em sânscrito para corrigir a 

desarmonia das sílabas, para facilitar a recitação e divulgação. 

 

A partir da sequência de sutras que Xuanzang traduziu e dos registros sobre seu costume 

de compensar o trabalho durante a noite no caso de ter tarefas extras durante o dia e sobre o fato 

de “dormir entre onze horas e uma hora da madrugada e acordar entre três e cinco horas da 

manhã” (Huili & Yancong, 1983, p. 158), pode-se observar que Xuanzang conduzia as traduções de 

forma focada e planejada. Nos seus dezenove anos no trabalho de tradução, do 19º ao 23º ano de 

Zhenguan (645 a 649 d. C.), colocou como centro de seu trabalho traduzir o Yogācārabhūmīśāstra, 

pois este discurso é a doutrina fundamental da escola Yogācāra do Budismo Mahāyāna.  

Uma das razões pelas quais Xuanzang se aventurou em sua viagem para o Ocidente foi para 

buscar este tratado e por isso, depois de regressar ao seu país, recusou todas as demais tarefas para 

poder traduzir seriamente este discurso. Ao mesmo tempo, traduziu “uma obra central e dez 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
13 de 18 

Artigo 
Original 

ramos” desta escola27 e escreveu Os Registos das Regiões Ocidentais da Grande Dinastia Tang. Do 

primeiro ano de Yonghui ao quarto ano de Xianqing (de 650 a 659 d.C.), ele teve como foco central 

a tradução do Abhidharma-kośa-bhāṣya/śāstra, que representava a conclusão final do estudo do 

Abhidharma na tradição Hīnayāna. Envolvendo este foco, também traduziu importantes tratados da 

tradição Yogācāra. Ao mesmo tempo, fez a tradução do Vijñāpti-mātratā-siddhi, onde, adotando 

uma abordagem eclética, reconciliou os estudos do Dharmapāla com as doutrinas de diversas 

escolas e fez uma conclusão das escolhas entre as teorias filosóficas das várias escolas budistas, 

apontando a síntese final da escola Yogācāra. Isto reflete como Xuanzang desenvolveu sua própria 

doutrina em suas traduções, estabelecendo bases preparatórias para o estabelecimento da escola 

Dharmalakṣana (Yogācāra) na China.  

Do quinto ano de Xianqing ao primeiro ano de Linde (de 660 a 664 d.C.), a tradução do 

Mahā-prajñāpāramitā Sūtra foi o centro de seu trabalho, com o objetivo de conectar a doutrina da 

escola Yogācāra com Prajñā, reconciliando as chamadas disputas do “vazio” [de madhyamakā] e 

“existência” [de Yoga] dentro do Budismo Mahāyāna. A partir disso, pode-se ver que a tradução 

de Xuanzang dos textos budistas “prestou atenção à origem e desenvolvimento das várias escolas 

de pensamento, fazendo uma apresentação completa. Podemos conhecer o panorama do budismo 

indiano em suas traduções. Ele dedicou toda sua vida aos estudos, e embora não tenha deixado 

nenhum trabalho autoral, podemos ver aqui suas profundas e amplas realizações” (You, 1964)28. 

 

II. Xuanzang era cuidadoso e prudente em sua abordagem e, antes de traduzir, examinava os 

vários textos, comparava as suas semelhanças e diferenças, escolhendo e seguindo as melhores 

versões. Devido às diferenças entre as versões, algumas palavras e frases variam significativamente. 

Portanto, era necessário comparar as diferenças e semelhanças entre os textos, fazer julgamentos 

com base nisso e corrigir as palavras e frases equivocadas dos livros antigos. Este é um método 

comum utilizado pelos estudiosos antigos. É possível notar isto a partir das biografias de Xuanzang, 

bem como dos posfácios de sutras traduzidos por ele. Por exemplo, nos Comentários do 

Viṃśatikāvijñaptimātratāsiddhiḥ de Kuiji, ele relata: “Desta vez eu e o tripiṭaka-ācārya, mestre 

Xuanzang, revisamos várias versões sânscritas”; e no décimo volume da Biografia do Tripiṭaka-ācārya 

 
27 Os clássicos que a escola dharmalakṣaṇa se baseia são principalmente os seis sutras: Mahāvaipulya Buddhāvataṃsaka 

Sūtra, Saṁdhi-nirmocana-sūtra, Rulai chuxian Gongde Zhuangyan Jing, Abhidharma-sūtra, Lankāvatāra-sūtra e o Mahāyāna-

ghana-vyūha-sūtra. De acordo com as notas descritivas do volume 1 do Vijñāpti-mātratā-siddhi, a “obra central” se refere 

ao Yogācārabhūmi-Śāstra, e os “dez ramos” são: Āryavācāprakaraṇa-śāstra, Mahāyāna-sūtrālamkāra-kārikā, Pramāṇa-

samuccaya, Mahāyāna-samgraha, Daśabhūmi-vyākhyāna, Fenbie Yujia Lun, Madhyantavibhaga, 

Viṃśatikāvijñaptimātratāsiddhiḥ, Ālambanaparīkṣā, e Mahāyānābhidharma-samuccaya. 
28 De acordo com Xiong Shili: “Quando o mestre Xuanzang regressou à China, já havia preparado e proclamado os 

planos para a sua tradução. Os sutras grandes e pequenos trazidos pelo mestre foram delicadamente selecionados. A 

coleção dos sutras sobre Prajñā introduzidos por kumārajīva ainda não estava completa. Quanto ao mestre Xuanzang, 

além de ter grande erudição, completou traduções não apenas de sutras, mas também de tratados. Os mais importantes 

dos (sutras) Hīnayāna, dos śāstras da escola Sāṁkhya [Nota de Ting Fu: Xuanzang apenas traduziu o Daśapadārthī da 

escola vaiśeṣika, não dando seguimento a tradução das escrituras da escola Sāṁkhya. Os três volumes do Suvarṇasaptati 

da escola Sāṁkhya foram traduzidos por Chen Zhendi. O Sr. Xiong deve ter se enganado nesse caso] e da escola 

Sāṁkhya também foram selecionados para tradução. Ele também realizou traduções complementares para o cânone 

Prajñā, o qual ainda não havia sido introduzido. Os ensinamentos de Buda estão mantidos na China até os dias de hoje, 

e com a expansão feita pelo mestre Xuanzang, a absorção (dos ensinamentos) conseguiu ser mais vasta”. [em Ensaios 

sobre a História da Filosofia Chinesa, p. 101]. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
14 de 18 

Artigo 
Original 

do Templo de Daci’en sobre a tradução do Mahā-prajñāpāramitā Sūtra, afirma-se que: “No entanto, 

o mestre obteve três versões nas regiões ocidentais e, ao fazer as traduções aqui, descobriu várias 

dúvidas e erros nos textos. Então conferiu e revisou as três versões para identificá-los. Somente 

após revisões e investigações meticulosas é que ele começou a escrever. Seu espírito de prudência 

não tinha paralelo desde os tempos antigos”. Após a tradução do Samayabhedo-paracanacakra-śāstra, 

Xuanzang compôs um verso que dizia: “Preparei em detalhes as versões em sânscrito para depois 

traduzir o Paracanacakra-śāstra”. A chamada afirmação de que “preparei em detalhes as versões em 

sânscrito” indica que ele sempre fazia uma comparação para verificar as versões antes de realizar a 

tradução. 

 

III. As traduções de Xuanzang demonstram uma precisão linguística que se alinha 

perfeitamente com os textos originais. Ele adota tanto a tradução literal como a tradução livre, sem 

se ater a uma única regra. Não é fácil para a tradução exprimir com exatidão o espírito do original, 

pois depende do conhecimento e do domínio da habilidade linguística do tradutor. No Prefácio à 

Interpretação da Grande Sabedoria, Sengrui disse: “se a linguagem não consegue ser clara e precisa, 

não é possível corresponder ao significado original; se não tiver correspondência com o significado 

original, não há como alcançar a verdadeira compreensão através da escrita. Se a linguagem não for 

clara, como então se pode alcançar o mesmo destino através de caminhos distintos? Esse é um 

princípio básico” (Sengrui, 1995b, p. 387). Antes de deixar o país, Xuanzang já havia “ampliado 

contatos com pessoas de várias nações, aprendendo várias línguas” (Daoxuan, 2014, p. 97). Ao 

chegar ao Templo de Nalanda na Índia, dedicou-se especialmente ao estudo da Vyākaraṇa 

(gramática) dos brāhmaṇas (brahmins) para compreender as flexões (gramaticais), e conseguiu 

passar a escrever textos em sânscrito.  

Em suas conversas com os indianos, “sua expressão era clara, elegante e de uma beleza 

indescritível”. “Governantes e ministros de mais de uma centena de países o receberam com 

reverência, trocaram ideias e dialogaram com ele diretamente, sem necessidade de ter um 

intérprete. Ao analisar as intenções sutis das escrituras, tanto os chineses quanto os estrangeiros 

sentiam-se à vontade e satisfeitos” (Daoxuan, 2014, p. 139). Quando Xuanzang traduziu o segundo 

volume do Yogācārabhūmi-śāstra, usou a palavra “Puruṣa” como exemplo para explicar as “sete 

expressões da sentença” (as sete declinações dos substantivos29) do sânscrito; no volume 81, 

esclareceu a definição de Sambandha-vākya (frase coerente/satisfatória) e Asambandha-vākya (frase 

incoerente/insatisfatória), demonstrando suas realizações no estudo da retórica e gramática. 

Portanto, ler as traduções de Xuanzang é como se “ler os textos originais e ouvir os sons das 

palavras sânscritas” (Bianji, n.d.). Além disso, “enquanto muitos intérpretes e tradutores possuem 

um aspecto do qual se sobressaem, são poucos aqueles que possuem um conhecimento abrangente 

e aprofundado. Somente o tripiṭaka-ācārya mestre Xuanzang pesquisou o Yinxun30 dos dois países 

e examinou a fundo as fontes de diferentes escolas, como se estivesse ouvindo diretamente do 

próprio Buda, capturando completamente seus sentidos” (Zanning, 2015, p. 61). 

 
29 (N.T.) Na realidade, a língua sânscrita possui oito casos gramaticais, os mesmos do protoindo-europeu, contudo a 

gramática tradicional da língua não reconhece o vocativo como caso gramatical. 
30 (N.T.) Yinxun é explicar o significado de uma palavra usando palavras com sons iguais ou semelhantes. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
15 de 18 

Artigo 
Original 

Para garantir que o estilo e significado da tradução sejam condizentes aos do original, gerando 

uma harmonia de estilo e fluxo satisfatório de palavras, o método de tradução de Xuanzang não 

estava sujeito às limitações da tradução literal ou da tradução livre. O objetivo dele era não 

prejudicar o sentido original, e sim facilitar a compreensão dos leitores. A sua tradução não é um 

tipo de texto chinês sanscritizado, formando um gênero de tradução “preciso e dignificante”31.  

Sobre os trabalhos de comparação dos clássicos em sânscrito e em chinês, estudiosos 

contemporâneos como o senhor Wang Sen, o mestre Bazhou, e estudiosos da Índia, como 

Baduosheli, Jujieli, Boba, Shengdi Biqiu32, dentre outros, realizaram muitíssimos trabalhos que não 

serão citados aqui. Para fornecer uma breve explanação, aqui apenas adotamos como exemplo a 

comparação entre os textos sânscritos de Mahāyānābhidharma-samuccaya e Abhidharma-kośa-

bhāṣya/śāstra e suas traduções chinesas. Os acadêmicos que realizaram comparações descobriram 

que Xuanzang, ao traduzir, começava sempre por compreender bem o texto original e depois o 

expressava de forma clara e apropriada em chinês, a fim de adaptar suas traduções às convenções 

linguísticas do chinês. Adicionava com frequência uma conclusão ao final de uma seção, 

enriquecendo a tradução com notas explicativas. Às vezes acrescentava algumas palavras na 

tradução, para que o significado do texto fosse mais claro e evidente, às vezes, substituía alguns 

termos técnicos por outros substantivos para facilitar a compreensão dos leitores33.  

Na investigação e conferência dos clássicos em sânscrito e em chinês, o Professor Prahlad 

Pradhan (1951) resumiu cerca de sete caraterísticas distintas nas traduções de Xuanzang: 1) [o uso] 

de pronomes; 2) composição e decomposição; 3) adição; 4) omissão; 5) mudança de ordem; 6) 

pseudo-empréstimo; e 7) notas explicativas adicionais. Por isso, depois de estudar os textos budistas 

em sânscrito e em chinês, o senhor Ji Xianlin não pôde deixar de pensar que “a tradução de 

Xuanzang é fiel ao texto original sem ter uma leitura estranha, tendo atingido o auge da excelência” 

(Ji, 1951). 

 

 
31 Lü Qiuyi (Lü Cheng) afirma no artigo Escola da compaixão (yogācāra): “Em comparação com o estilo adorado de 

Kumārajīva, a tradução dele [Xuanzang] parece ser muito simples; mas em comparação com as traduções simples e 

modestas de Dharmagupta e Yijing, ela parece ser mais refinada. Isso mostra que é difícil definir um padrão para 

simplicidade ou elegância de um texto. Da mesma forma, pode-se dizer que, em comparação com as traduções de 

Kumārajīva que apenas preservaram a ideia geral, as traduções de Xuanzang pertencem à tradução literal. No entanto, 

em comparação com as traduções complicadas de Yijing, pode-se dizer que suas traduções se aproximam de uma 

tradução mais livre. Por isso, é difícil também fazer uma diferenciação metodicamente clara entre a tradução livre e 

literal. Na verdade, em termos de tradução, é obrigatório que ela consiga transmitir o sentido, e a tradução de Xuanzang 

obteve sucesso neste aspecto. Ele também usou um estilo variado de rimas alternadas entre tradicionais e inovadoras 

de seis dinastias, considerando o formato entrelaçado do sânscrito e criando um estilo preciso e dignificante de texto”. 

(Ver o n.º 9 de 1953 de Estudos budistas modernos). Como afirma Daoxuan na “Bibliografia de Xuanzang” na Continuação 

da Biografia de Monges Eminentes: “Mas o que os clássicos sânscritos enfatizavam era a fraseologia, a forma de conexão 

intrincada e a estrutura repetitiva. A língua Tang (chinesa) também possui suas complexidades, por isso, foram 

estabelecidos cargos específicos para refinar os textos, e as pessoas que assumiram esses cargos não só deixaram claro 

o sentido das palavras, como também conseguiram manter a métrica e a rima de maneira bastante apropriada”. 
32 (N.T.) O nome original dos autores indianos não encontrados, sendo possível prover apenas uma transcrição fonética 

de seus nomes em mandarim. “Baduosheli” se refere a “跋多阇梨”, “Jujieli” se refere a “俱揭梨”, “Boba” se refere a “

波跋” e “Shengdibiqiu” se refere a “圣谛比丘”. 
33 Para mais detalhes, veja o artigo “Ju She Lun Shi Xiao” de Prahlad Pradhan e Zhang Jianmu, publicado no n.º 7 do 

primeiro volume de Estudos budistas modernos. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
16 de 18 

Artigo 
Original 

IV. Xuanzang retraduziu as escrituras e sutras. Com referência às traduções antigas, revisou 

e corrigiu os erros anteriores, de modo a torná-las mais aprimoradas. Nas atividades tradutórias, é 

uma prática comum retraduzir as obras que foram traduzidas pelos predecessores caso as traduções 

estivessem incompletas ou insatisfatórias. Em relação à retradução dos clássicos budistas, quando 

consultamos a seção de índice do volume 55 do Tripiṭaka Taisho revisado no Período Taishō do 

Japão, podemos perceber que a maioria dos sutras principais possuem versões retraduzidas, alguns 

chegando até mesmo a terem seis ou sete traduções, como o Śūraṅgama Sūtra, que foi retraduzido 

nove vezes.  

Nos acervos de traduções de Xuanzang, existem muitas retraduções. As razões pelas quais 

ele retraduziu eram:  

i. As antigas traduções do sânscrito não estavam completas, algumas eram apenas uma parte 

dos grandes clássicos. Tendo como exemplo o Yogācārabhūmi-śāstra, em que apenas uma 

pequena parte foi traduzida por Dharmakṣema, que deu forma ao Bodhisattvabhūmi em dez 

volumes; Guṇavarman também traduziu uma pequena parte do Yogācārabhūmi-śāstra, que 

constituiu os dez volumes do Bodhisattva Śīlabhadra Sūtra; Paramārtha também traduziu uma 

pequena parte desse sutra que formou cinco volumes do Saptadaśa bhūmi-śāstra e o Vinirnīta-

pitaka-śāstra. A tradução do Yogācārabhūmi-śāstra não foi completa até Xuanzang traduzi-lo 

em 100 volumes. Tendo sido traduzido de forma completa do início ao fim, foi então 

finalizada por completo a tradução do Yogācāra. Outro exemplo é a tradução dos duzentos 

volumes do Abhidharma Mahāvibhāṣā Śāstra por Xuanzang, que foi realizada para 

complementar os cem volumes do Bhāṣā Śāstra de Dao Tai da dinastia Liang do Norte. 

Outro exemplo é o Mahā-prajñāpāramitā Sūtra, totalizando 16 sessões em quatro partes, o 

texto em sânscrito tem um total de mais de cem mil versos, dos quais nove sessões foram 

traduzidas individualmente e sete sessões são retraduções34. Xuanzang, não suprimindo uma 

única palavra, fez a retradução completa, totalizando em seiscentos volumes.  

ii. A retradução serve para rever e corrigir erros e omissões das traduções antigas a fim de 

que se tornem edições refinadas. Assim, ao traduzir, Xuanzang demonstrava “desdém pelos 

antigos, comparava as versões minuciosamente de acordo com o original, para evidenciar os 

erros anteriores” (Daoxuan, 2014, p. 139). Não que as antigas traduções não tivessem nada 

que pudesse ser aproveitado, elas ainda serviam como referência. Nesse caso, Xuanzang 

preservou o que era adequado, corrigiu os erros e escolheu cuidadosamente o que devia ser 

mantido ou descartado a fim de fazer com que a tradução atingisse a perfeição. 

 

Para a atividade tradutória de hoje, os quatros aspectos apresentados ainda são dignos de 

atenção. Acima foi feita uma breve discussão a respeito das contribuições de Xuanzang para a 

história da tradução na China. Para finalizar, utilizaremos as palavras do falecido professor indiano, 

Prahlad Pradhan: 

 

 
34 Para mais detalhes, ver volume 19 do Kaiyuan shijiao lu (Registro dos Ensinamentos de Śākyamuni Compilados Durante o 

Período Kaiyuan). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
17 de 18 

Artigo 
Original 

Independentemente do ponto de vista, Xuanzang é o maior tradutor de todos os tempos, 

tanto na China como no exterior. Não existe um tradutor tão grande como este para além 

da China. Na história cultural de toda a humanidade, só se pode dizer que Xuanzang foi o 

primeiro grande tradutor. A China possui a honra de ser a pátria de tal tradutor e somente 

uma grande China poderia produzir um grande tradutor como este” (Pradhan, 1951). 

 

Referências 

 

Bianji (n.d.). Elogio ao relato das regiões ocidentais da Grande Dinastia Tang [大唐西域记赞]. 

Dao’an (n.d.). Bi Nai Ye Xu [鼻奈耶序]. Em Taishō shinshū daizōkyō (T.24, n. 1464). CBETA. 

Daoxuan. (2014). Continuação da biografia de monges eminentes I [续高僧传（上) ]. Zhonghua Book 

Company. 

Huijiao. (1992). Biografia de Monges Eminentes [高僧传]. Zhonghua Book Company. 

Huili & Yancong. (1983). Biografia do Tripiṭaka-ācārya do Templo de Daci’en [大慈恩寺三藏法师传]. 

Zhonghua Book Company. 

Ji, X. (1951). Sobre a tradução no movimento de 4 de maio [“五四”谈翻译]. Boletim de Tradução [

翻译通报], 2(5). 

Pradhan, P. (1951). O Grande Tradutor Xuanzang [伟大的翻译家玄奘]. Boletim de Tradução [翻译
通报], 2(5 & 6), 63–64, 10–12. 

Sengrui. (1995a). Prefácio ao Pañcaviṃśatisāhasrikā Prajñāpāramitā [大品经序]. Em Sengyou (Org.), 

Compilação de Notas do Tripiṭaka [出三藏记集] (pp. 291–293). Zhonghua Book Company. 

Sengrui. (1995b). Prefácio da Explanação do Grande Conhecimento [大智释论序]. Em Sengyou 

(Org.), Compilação de Notas do Tripiṭaka [出三藏记集] (pp. 385–388). Zhonghua Book 

Company. 

Sengyou (Org.). (1995). Compilação de Notas do Tripiṭaka [出三藏记集]. Zhonghua Book Company. 

You, X. (1964). A atividade de tradução de sutras do mestre Xuanzang [玄奘法师的译经事业]. 

Estudos budistas modernos [现代佛学], 3, 20–23. 

Zanning. (1987). Biografia de Kuiji do Templo Ci’en em Jingzhao da Dinastia Tang [唐京兆大慈恩

寺窥基传]. Em Biografia de Monges Eminentes da Dinastia Song [宋高僧传（上）] (pp. 63–

66). Zhonghua Book Company. 

Zanning. (2015). Uma Breve História dos Monges da Dinastia Song [大宋僧史略]. Zhonghua Book 

Company. 

Zhang, J. (1951). Discussão sobre a aprendizagem da experiência de tradução das eras antiga [论吸

收古代的翻译经验]. Boletim de Tradução [翻译通报], 2(5), 53–56. 

 

Notas editoriais 

 

Direito de primeira publicação 

O artigo aqui traduzido foi publicado inicialmente pela Imprensa Comercial no livro Coletânea de Teoria da Tradução 

Chinesa [翻译论集], editado por Luo Xinzhang e Chen Yingnian, em 2009, sob o título “略论玄奘在中国翻译史上的

贡献”. 

 

Referência do texto-fonte 

Yang, T. (2009). Uma breve discussão acerca da contribuição de Xuanzang na história da tradução da China [略论玄奘

在中国翻译史上的贡献]. In X. Luo & Y. Chen (Org.), Coletânea de Teoria da Tradução Chinesa [翻译论集)] (pp. 73-87). 

The Commercial Press. 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389


 

Cadernos de Tradução, 45(Número Especial 3), 2025, e108389 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389  

        
18 de 18 

Artigo 
Original 

Autorização de tradução 

Esta tradução integra o projeto “Tradução da Coletânea de Teoria da Tradução Chinesa”, coordenado pela Prof.ª Xuefei 

Min, da Universidade de Pequim. A autorização para traduzir o livro Coletânea de Teoria da Tradução Chinesa [翻译论
集], organizado por Luo Xinzhang e Chen Yingnian, foi concedida pela The Commercial Press em 2021 para a realização 

do referido projeto. Os tradutores do texto “Uma breve discussão acerca da contribuição de Xuanzang na história da 

tradução da China” são membros desse projeto e esta versão traduzida constitui um dos resultados do projeto. 

 

Conjunto de dados de pesquisa 

Não se aplica. 

 

Financiamento 

Esta tradução foi financiada pelo projeto de “Tradução da Coletânea de Teoria da Tradução Chinesa” (Fundo Nacional de 

Ciências Sociais da China: 21WWWB002) e apoiada pelo Conselho de Bolsa de Estudo da China. 

 

Conflito de interesses  

Não se aplica.  

 

Licença de uso 

Os autores e tradutores cedem à Cadernos de Tradução os direitos exclusivos de publicação da tradução em língua 

portuguesa, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0 

International. Essa licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo 

o devido crédito de autoria e publicação inicial nesta revista. Os tradutores, em consenso com os autores, têm 

autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não exclusiva da versão do trabalho 

publicada neste periódico (por exemplo: publicar em repositório institucional, em website pessoal, em redes sociais 

acadêmicas, publicar uma tradução, ou, ainda, republicar o trabalho como um capítulo de livro), com reconhecimento 

de autoria da tradução e publicação em língua portuguesa nesta revista. 

 

Publisher 

Cadernos de Tradução é uma publicação do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução, da Universidade 

Federal de Santa Catarina. A revista Cadernos de Tradução é hospedada pelo Portal de Periódicos UFSC. As ideias 

expressadas neste artigo são de responsabilidade de seus autores e tradutores, não representando, necessariamente, a 

opinião dos editores ou da universidade. 

 

Editores do número especial 
Xiang Zhang – Li Ye 

 

Editores de seção 
Andréia Guerini – Willian Moura 

 

Normalização 
Alice S. Rezende – Ingrid Bignardi – João G. P. Silveira – Kamila Oliveira 

 

Histórico 

Recebido em: 30-04-2025 

Aprovado em: 30-06-2025 

Revisado em: 30-07-2025 

Publicado em: 09-2025 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://periodicos.bu.ufsc.br/

