Artigo
Traduzido

CADERNOS

de _
' RADUCAO

Uma breve discussio acerca da contribuicio de Xuanzang na
historia da traducao da China

A brief discussion of Xuanzang’s contribution to the Chinese translation
history

Tingfu Yang (in memoriam)
East China Normal University

Tradugao de:

Vitor Campos Moura Neves e Siqueira Yingyi Liang

Universidade Federal de Santa Catarina Universidade Federal de Santa Catarina

Florianopolis, Santa Catarina, Brasil Florianopolis, Santa Catarina, Brasil

vitor| | I 5@hotmail.com & liangyingyizoe@gmail.com &
https://orcid.org/0009-0008-637-1551 https://orcid.org/0000-0001-9609-7692

Resumo: O presente artigo aborda a contribuicao de Xuanzang (602-664 d.C.) para a historia da
tradugao na China, com énfase na transmissao e traducao das escrituras budistas. Apés uma breve
apresentacao do panorama da tradugao de escrituras budistas desde a Dinastia Han Oriental até o
declinio durante as Dinastias Song, Yuan e Ming, o artigo focalizara as duas fases da trajetoria de
Xuanzang. A primeira fase corresponde a sua viagem para a India, com o objetivo de aprofundamento
filoséfico e dominio do sanscrito. A segunda fase corresponde ao retorno a China, quando traduziu
um grande nimero de sutras diretamente do sanscrito para o chinés durante |19 anos. Devido a sua
pratica de revisar e corrigir versoes anteriores, ao uso equilibrado de tradugao literal e livre e a
implementacao de um sistema de trabalho coletivo, com divisao de fungdes especializadas, é possivel
afirmar que Xuanzang deu inicio ao periodo da “Nova Tradugao” na historia da China. No tocante
as caracteristicas da pratica tradutdria de Xuanzang, observa-se que sao marcadas pelo planejamento
institucional, prudéncia comparativa, precisao linguistica e retraducao de textos imperfeitos. Tais
caracteristicas exercem uma influéncia duradoura tanto na teoria quanto na pratica tradutéria da
China.

Palavras-chave: Xuanzang; traducao de escrituras budistas; historia da tradugao da China.

Cadernos de Tradugio, 45, 2025(Ndmero Especial 3), e108389

@T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.205.e108389

lde 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.205.e108389
https://orcid.org/0009-0008-6371-1551
https://orcid.org/0000-0001-9609-7692

Abstract: The present article examines Xuanzang’s (602-664 CE) contribution to the history of
translation in China, with an emphasis on the transmission and translation of Buddhist scriptures.
After a brief overview of Buddhist scripture translation from the Eastern Han dynasty through its
decline under the Song, Yuan, and Ming dynasties, the article focuses on the two stages of Xuanzang’s
career. The first stage corresponds to his journey to India, undertaken to deepen his philosophical
understanding and to master Sanskrit. The second stage corresponds to his return to China, during
which he translated a large number of sutras directly from Sanskrit into Chinese over a period of
nineteen years. Owing to his practice of revising and correcting earlier versions, his balanced use of
both literal and freer translation strategies, and his implementation of a collective work system with
specialized role divisions, Xuanzang is credited with inaugurating the “New Translation” era in
Chinese history. Regarding the characteristics of his translational practice, it is marked by
institutional planning, comparative prudence, linguistic precision, and the retranslation of imperfect
texts. These features have exerted a lasting influence on both the translation theory and translation
practice in China.

Keywords: Xuanzang; Buddhist scripture translation; Chinese translation history.

l. Introducio'

A atividade da tradugao na China tem uma longa historia, como mencionado no Ritos Zhou -
Qiuguan® - Daxingren’: “ordena-se que os funcionérios tradutores venham aprender a lingua (na corte
da Dinastia Zhou)”**. O dito “a Nagio de Yueshang ofereceu o faisio branco (ao rei de Dinastia

6

Zhou) através de tradugdes multiplas feitas por trés intérpretes”®, assim como os poemas

compostos por Bai Langwang’, tem uma credibilidade duvidosa, entio os deixamos de lado por

' (N.T)) No texto original, cada secgdo apresenta apenas numeragio e nio tem subtitulos. Os subtitulos foram
acrescentados pelos tradutores para facilitar a leitura.

2 (N.T.) O capitulo “Qiuguan” trata dos sistemas judicial e diplomatico.

3 (N.T.) Funcionério de convengdes e protocolo.

*(N.T.) Neste artigo, todo trecho entre parénteses no texto principal e nas notas de rodapé sio adigdes nossas para
desfazer ambiguidades ou complementar passagens para elucidagao, exceto os parénteses que marcam a datacao de
anos do calendario ocidental, que pertencem ao texto original. Os poucos parénteses pertencentes ao texto original
que nao representam datas, sao grafados nesta tradugao como colchetes.

* Conforme a nota de Zheng Kangcheng sobre os Ritos Zhou, “no inicio da Dinastia Zhou, a Na¢do Yueshang oferecu os
presentes através de tradugoes multiplas, por isso, a Dinastia Zhou nomeou aqueles funcionarios que dominam as linguas
como ‘Xiangxu™’. Consultado também das notas de Qiuguan Xiangxu e dos comentarios de Kong Yingda.

¢ Segundo “Septuagésima sexta Biografia a respeito dos barbaros do Sul e barbaros do Sudoeste” no volume 86 do Livro
de Han Posterior: “Ao sul da regidao de Jiaozhi, ha a Nagao de Yueshang. O duque de Zhou governou como regente por
seis anos, estabelecendo ceriménias e protocolos, produzindo obras musicais, e regendo com grande paz. A nagdo de
Yueshang, através de tradugoes multiplas distintas realizadas por trés funcionarios (Xiangxu), conseguiu conceder o
falcio branco (ao duque). E dito que ‘O caminho é longinquo, as montanhas rochosas e os rios profundos. Como nio
se fazia entender a lingua de cada lugar, apoiava-se em multiplas tradugoes para oferecer presentes a corte’.

7 Conforme o volume 86 do Livro de Han Posterior. Em Yongping, o governador de Yizhou de Liang, Zhu Fu, apresentou
uma peticao: “Agora Bai Langwang (Tang Zou), dentre outros que foram naturalizados nesta nagdo, compuseram um
poema em trés cantos [...]. E dificil de comprovar o sentido das palavras da lingua dos barbaros longinquos. As arvores
e plantas sao diferentes, os passaros e os animais também nao sao os mesmos. Como o oficial da prefeitura de Qiangwei,
Tian Gong, esta familiarizado com eles e conhece bem a sua lingua, eu imediatamente ordenei que ele inquirisse acerca
dos costumes dos barbaros e traduzisse sua lingua. Agora, estou a escoltar o assistente do governador Li Ling e Tian
Gong ao palacio e ver o imperador, para que possam oferecer o poema de Tang Zou”. Os trés cantos do poema sio:

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

2de I8


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

agora. No entanto, com a introdugao do budismo indiano, iniciou-se o trabalho de traducao dos
textos budistas em Sanscrito, em Péli, na lingua Tocaria da Asia central, dentre outras linguas. Tudo
era feito em grande escala, envolvendo muitos tomos e volumes, um longo periodo de tempo e
uma multidao de pessoas, nao sendo possivel de comparar com nenhuma outra nagao na historia
do mundo.

Em relagao ao inicio a tradugao de textos budistas na China, por enquanto, deixaremos de
lado os acontecimentos no décimo ano de Yongping (67 d.C.), em que Kasyapa Matanga e Indu-
Dharmaranya (Gobharana) chegaram ao Templo do Cavalo Branco em Luoyang e traduziram o
Sutra de Quarenta e dois Capitulos, o Sutra de Finalizacdo de Nés das Dez Terras Sagradas e outros trés
sutras cuja autenticidade é dificil de se comprovar®. Para além destes cinco, a atividade tradutéria
veridica e bem documentada na China comega a partir do primeiro ano de Yuanjia do Imperador
Huan da dinastina Han Oriental (151 d.C.) com a tradugao do Mahasamnipata sutra por um monge
da Partia [antiga Pérsia, hoje Ira] An Qing [Shigao, de Partia].

Até a dinastia Tang, o Registros dos ensinamentos Sakyamuni da era Kaiyuan ja registrou um
total de 1.070 textos incluidos nos canones budistas. Apos estes, ainda houve Ensinamentos Sagrados
do Tripitaka da Dinastia Ming, Ensinamentos Sagrados do Tripitaka da Dinastia Qing e o Tripitaka Taisho
Revisado do Japao. As escrituras budistas tornaram-se uma parte importante da superestrutura da
sociedade feudal chinesa e, durante muito tempo, tiveram uma influéncia ampla e profunda em todos
os aspectos, ocupando um espago importante na historia da cultura chinesa. O pensamento budista
nao so se tornou um sistema complexo e importante do idealismo na historia da filosofia chinesa,
como também adentrou na cultura académica, na literatura e na arte, até mesmo nos costumes
populares da vida cotidiana. Nao se pode ignorar este aspecto ao estudar as ciéncias sociais da
China, especialmente em relagao a literatura, a histéria e a filosofia. Ao explorar a histéria do
desenvolvimento da tradugao na China, as tradugoes de textos budistas deveriam ser destacadas e
enfatizadas em detalhe.

A respeito da divisao dos periodos da historia da tradugao na China, desde o fim da dinastia
Han Oriental até o quarto ano de Jingyou, do Imperador Renzong da dinastia Song do Norte (1037
d.C.), época na qual os institutos de traducdo das escrituras budistas se estagnaram’, um total de

I) canto de alegria dos barbaros longinquos pela virtude; 2) canto de admiragao dos barbaros longinquos pela virtude;
3) canto de nostalgia dos barbaros longinquos pela virtude. Todos traduzidos da lingua local para o mandarim, como
“Di Guan Wei Gou” que significa “A regéncia de Han é extraordinaria”, “Wei Mao Yu Zao” que é “de acordo com a
vontade dos céus”, e “Tui Tan Pu Yuan” que significa “comidas e bebidas sao saborosas” [...] Pelo fato de os cantos
serem longos, ndo serdo adicionados aqui por completo, para mais detalhes, consulte a presente biografia. Esta é a mais
antiga tradugao para a lingua chinesa, e foi feita a partir das linguas das minorias étnicas de nossos compatriotas em
Yunnan.

8 Conforme a Biografia de Indu-dharmdranya no primeiro volume da Biografia de Monges Eminentes de Huijiao: “Desde
jovem, Indu-Dharmaranya ja dominava bem o chinés. Depois de Cai Yin obter as escrituras nas terras do ocidente, Indu-
Dharmaranya traduziu o Sutra de Finalizagdo de Nés das Dez Terras Sagradas, o Jatakamald, o Repertério do Mar do Dharma,
o Abhiniskramana Sitra e o Sutra de Quarenta e Dois Capitulos, totalizando cinco obras. Apds a mudanga da capital e os
distrbios causados por bandidos, quatro dessas obras se perderam e nao se viram disseminadas na regiao de Jiangzuo
(sul do Rio Yangtze), apenas o Sutra dos Quarenta e Dois Capitulos ainda existe até hoje”. Este registro, contudo, esta
errado. Na pagina 28 do segundo capitulo da Histéria do Budismo nas Dinastias de Han, Wei, Jin e nas Dinastias do Norte e
do Sul, ja foi feita uma averiguagao precisa e acurada, e concordo com esta averiguagao.

? No inicio da dinastia Song, os monges chineses iam sucessivamente 2 india para obter escrituras e buscar o dharma.
Por exemplo, Dao Yuan de Cangzhou viajou as cinco regides da india, indo e voltando ao longo de dezoito anos. Os
monges famosos da India e das terras ocidentais também trouxeram as escrituras sinscritas redigidas em folhas de

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

3del8


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

886 anos marcou a era da tradugao dos textos budistas. Apos esse periodo, a atividade entrou em
declinio. Nos registos da dinastia Song do Sul, nao se encontraram mais tradugoes de escrituras. Na
dinastia Yuan, apenas um pequeno niimero de pessoas, tais como Pang-pa (‘pangs-pa) e Guanzhuba'®,
receberam mandatos imperiais para realizar tradugoes de sutras, completando apenas pouco mais
de dez tomos. Na dinastia Ming, apenas Zhiguang e um ou dois outros mais chegaram a traduzir
algumas escrituras; na dinastia Qing, Gon-po Chab (Mgonpo Skyabs) e outras quatro pessoas
também traduziram um certo numero de escrituras. No entanto, Gon-po Chab ¢ particularmente
notavel por ter traduzido o Registro da Grande Dinastia Tang sobre as Regides Ocidentais do chinés
para o tibetano e o Samyak-sambuddha-bhdsitam pratimd-laksanam do tibetano para o chinés.
Naquele periodo, o budismo na India estava a beira da extingio. A maioria das obras antigas
importantes ja tinham tradugoes para o chinés, ao passo que ja nao surgiam mais novas obras. Assim,
a atividade de tradugao dos textos sanscritos foi interrompida e, durante este periodo, os textos
originais da maioria das tradugoes eram escritos em tibetano.

Durante a dinastia Yuan, desde o governo central até as instituicoes estatais e municipais,
havia o Bi Duchi mongol (responsavel pela elaboragao de texto), escreventes mongois, tradutores
e intérpretes, dentre outros funcionarios relacionados a tradugao. Além disso, foram estabelecidos
os cargos da Academia Hanlin Mongol, os Zaerlichi (também conhecida como Zaeruhuchi,
responsavel pela escrita dos decretos imperiais de Grao-ca Mongol), os primeiros-ministros de Nei
Ba Fu'!, os oficiais de tradugio para as leituras do imperador'?, dentre outras posicoes. Embora este
periodo fosse um tanto breve, ocupa um lugar significativo na histéria da tradugao na China. Além
disso, suas inscrigoes em estelas e decretos que vemos nos dias de hoje foram todos traduzidos na
lingua vernacula, algo sem precedentes. Até a tradugao da Histdria Secreta dos Mongéis realizada no
inicio da dinastia Ming, continuou a ser utilizada a lingua vernacula para a tradugao literal. Tanto no
final da dinastia Ming e no inicio da dinastia Qing, apés a Guerra do Opio até as vésperas do
Movimento de Quatro de Maio, a historia da tradugao da China entrou em uma era em que havia
inovagoes competitivas em todas as areas do conhecimento. Ha trezentos anos, Xu Guangqi e
Matteo Ricci traduziram em conjunto a obra Os elementos de Euclides, e Li Zhizao e Francisco
Furtado traduziram juntos as obras-primas de Aristoteles, incluindo Investigagdo acerca dos Nomes e

palmeiras a dinastia Song. Por isso, no sexto més do sétimo ano de Taiping Xingguo (982 d.C.), foi estabelecido o
instituto de tradugao de escrituras (renomeado no ano seguinte para “instituto de transmissao do dharma”). A atividade
de tradugio desse instituto foi presidida por monges famosos do Norte da india como Devasantika, Dharmagupta e
Danapala, e foram escolhidas dez criangas para aprender o sanscrito com o objetivo de se criar tradutores talentosos.
Entre essas criangas, a mais proeminente foi Wei Jing, que presidiu o trabalho de tradugio dos sutras até o quarto ano
de Jing You, quando as atividades de tradugao pararam, totalizando 56 anos. Segundo o volume 45 do Registro Geral dos
Patriarcas, no segundo ano de Jing You, “traduziram-se 564 volumes”.

' (N.T.) Nome original nio encontrado, portanto apresenta-se a transcrigio do nome conforme o mandarim.

"' (N.T.) Nei Ba Fu (J/\fF) foi uma instituicio encarregada das ceriménias e assuntos de audiéncias dos nobres.

2 Conforme o Registros de Cem Oficiais no volume 57 de Nova Histéria de Yuan: “A Academia Hanlin da Mongdlia
encarregou-se de traduzir e escrever todos os tipos de textos e de emitir decretos selados do imperador”. De acordo
com o volume 192 da Histéria da Dinastia Yuan, Biografia de An Duci: “(An Duci) era versado em classicos e historias e
aprendeu linguas de varios paises. Durante o periodo de Chengzong, assumiu o cargo de Zaerlichi da Academia Hanlin,
era responsavel por redigir decretos”. O Registro de Cem Oficiais de Nova Histéria de Yuan menciona que “Os primeiros-
ministros de Nei Ba Fu eram responsaveis pelos assuntos relacionados com audiéncias dos nobres. No caso de decretos,
eles colaboraram com os funcionarios da Academia Hanlin mongol para traduzir e refinar os textos”. Para saber a
respeito dos oficiais de tradugao para as leituras do imperador, pode-se consultar a Biografia de Guiyi no volume 186 de
Histéria da Dinastia Yuan.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

4de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

Principios, Sobre o Céu (De caelo et mundo) dentre outras obras de grande valor, porém a quantidade
de livros traduzidos nao era grande.

No final da dinastia Qing, a Universidade de Peiyang, o Gabinete de Fabricagao Jiangnan de
Xangai, a Sociedade para a Difusio do Conhecimento Cristio e Geral entre os Chineses
(Guangxuehui), a Editora Wenming, a Editora Comercial Press, dentre outras organizagoes
traduziram um grande nimero de livros sobre ciéncias naturais e sociais, abrindo terreno para a
“nova aprendizagem”, algo definitivamente digno de crédito. Durante este periodo, houve um
grande nimero de pessoas talentosas e uma grande cooperagao entre académicos chineses e
estrangeiros. Pode-se citar o senhor Yan Jidao [Yan Fu] e o senhor Lin Qinnan [Lin Shu] como dois
tradutores notaveis nos velhos tempos: as tradugoes livres de Yan Fu de obras famosas no dominio
das ciéncias sociais, de estilo meticuloso e com fidelidade, expressividade e elegancia, continuam a
ter um valor de referéncia até os dias de hoje. Lin Shu usava o chinés classico num estilo fresco,
refinado e facil de entender, traduzindo mais de 10 milhoes de palavras de obras literarias europeias
e americanas. Seu esforgo e diligéncia eram impressionantes para as condi¢oes daquela época, sendo
digno de bastante admiragao.

A atitude cientifica do marxismo-leninismo consiste em buscar a verdade a partir dos fatos,
estes tradutores tinham limitagcoes de sua época e classe, entio nao podemos criticar as pessoas do
passado de qualquer forma e sem qualquer fundamento. As contribuigoes deles na tradugao da nova
era sao como “tentar desbravar densas florestas com uma carroga velha e vestindo trapos
desgastados”. Portanto, elas nao podem ser obliteradas.

Sempre ha um principio e um fim para tudo. Sem se desviar do tema, acima foi feita uma
retrospectiva breve e concisa sobre a histéria da tradugao da China, que demonstra o enfoque
principal na tradugao das escrituras budistas nestes mais de mil anos. Em quase mil anos, foi-se
traduzido um numero enorme de escrituras de contelido bastante abrangente. A maior parte dos
textos originais destas escrituras se perderam e sua transmissao se apoiou inteiramente nas versoes
traduzidas desses textos. Nao se encontrou em nenhum pais e em nenhuma lingua um nimero tao
grande de obras traduzidas como estas. Podemos nos orgulhar deste fato: em matéria de traducao,
as conquistas da China no passado estao muito além do alcance dos outros paises e sua longa
historia de tradugao é unica no mundo. Entre estes muitos tradutores, Kumarajiva, Paramartha,
Xuanzang, Yijing e Amoghavajra etc. sao os mais proeminentes, sendo Xuanzang especialmente
notavel, e por isso ficou conhecido como o fundador da “Nova Tradugao”, um tradutor que marcou
uma época.

2. A vida e as contribuicoes de Xuanzang

A vida de Xuanzang pode ser claramente dividida em dois periodos: antes de seus quarenta
e seis anos, “ele arriscou-se em uma expedicao longinqua e perigosa, segurando seu cajado, seguiu
sozinho um longo caminho”, humildemente buscando ensinamentos de professores e amigos e
aprofundando-se na filosofia budista. Foi reconhecido como um académico de primeira categoria
nas cinco regides das Indias. Aos quarenta e seis anos, regressou ao seu pais com grandes honras e,

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

@T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

5de I8


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

até um més antes da sua morte'®, aos 65 anos, dedicou-se ao trabalho de traducio, a autoria e a
docéncia. Xuanzang é certamente reconhecido internacionalmente como um grande budista,
viajante e fildsofo erudito da doutrina budista na historia mundial, mas se olharmos para os aspectos
académicos e culturais da obra monumental de Xuanzang, seu legado duradouro ainda reside em
seus trabalhos de traducao.

Nos dezenove anos que se seguiram apods seu regresso a China, trabalhava duramente dia e
noite, traduzindo incansavelmente os setenta e quatro volumes de sutras e tratados trazidos da
india, que totalizaram 1.335 tomos'*. Isto nio sé enriqueceu o ja glorioso tesouro cultural que sua
patria ja possuia, como também preservou documentos preciosos da india. Além disso, elaborou
doze volumes de Registos das Regiées Ocidentais da Grande Dinastia Tang, de grande valor para o
estudo da histéria e da geografia da Asia Central e do Sul da Asia da era medieval. Ao mesmo tempo,
traduziu para sanscrito o Mahdydna Sraddhotpdda Sastra, que ha muito tempo havia se perdido na
india, e uma obra filosofica de destaque da China antiga, Laozi, divulgando-os na india. Isto foi uma
contribuigdo gigantesca para o intercimbio cultural entre a China e a india. O instituto de tradugio
das escrituras budistas também servia como local para palestras em que, durante as tradugoes, ele
expunha a doutrina para os discipulos, formando um grupo de jovens académicos notaveis e
chegando a influenciar o Japdo e a Coreia'>. Um discipulo de Xuanzang, Kuiji, foi um escritor
prolifico, conhecido como o “Comentador dos Cem Livros” (Zanning, 1987, p. 66)'¢. Assim, Kuiji
estabeleceu a tradigao Dharmalaksana (Yogacara) [também conhecida como escola da compaixao
e doutrina Cittamatra] na historia do budismo chinés. Nao é por acaso que ele ainda é respeitado
pelo povo indiano e lembrado pelo povo chinés até os dias de hoje"’.

Por que é dito que Xuanzang foi o fundador da “Nova Tradugao”? A primeira tarefa de um
tradutor é compreender o texto original, e o segundo passo é transmitir o que foi compreendido
ao leitor. Portanto, além de dominar com maestria a lingua nacional e as linguas estrangeiras, tem
também a tarefa de ser proficiente no conteido da tradugio. De fato, nao é uma tarefa facil
satisfazer esses trés requisitos. Yan Fu resumiu os trés principios da tradug¢ao como fidelidade,
expressividade e elegancia, eles, ainda hoje, sao dificeis de superar. Porém, as tradugoes de
Xuanzang, basicamente, conseguiram atingir tal nivel.

13 O periodo da vida de Xuanzang nio é muito consensual entre os autores, para mais detalhes ver o meu artigo “Anélise
da vida de Xuanzang” (que se encontra em Cole¢do comemorativa dos 30 anos de republicacdo do Ta Kung Pao em Hong
Kong).

'O quinto volume do Registo dos Cdnones Internos da Grande Dinastia Tang é composto por sessenta e sete partes,
totalizando 1.244 tomos, Os Feitos do Tripitakacarya Mestre Xuanzang da Grande Dinastia Tang de Mingxiang é composto
por setenta e cinco partes, totalizando 1.340 volumes. Nenhum destes niUmeros esta exato.

'> Naquele tempo, a escola de Xuanzang contava com trés mil discipulos, os proficientes somavam o total de setenta
discipulos. Essa afirmagdo é um grande exagero em comparagio aos discipulos de Conftcio, sendo dificil de averiguar
isso nos dias de hoje. Entre eles, apenas Kuiji e Woncheuk se destacaram, formando duas escolas distintas. Outros,
como Puguang, Shenfang, Bianji, Fabao, Shentai, Jingmai, Huaisu, Shunjing, Daoshi, Huili, Yancong, Zongzhe, Jiashang,
Lishe, também deram contribui¢des significativas tornando-se bem conhecidos. Os estudos de Moncheuk e Shunjing
influenciaram os antigos estudos do budismo na Coreia. Daozhao foi o fundador da escola Dharmalaksana no Japao,
cuja tradi¢ao doutrinaria tem sido transmitida até os dias atuais.

'® (N.T.) O texto original nio informa a editora, o ano de publicagio e o nimero de paginas das obras antigas citadas
pelo autor. Para facilitar a consulta dos leitores, os tradutores pesquisaram as referéncias correspondentes e indicaram,
no corpo do texto e na lista de referéncias bibliograficas, versdes consultaveis das obras citadas.

7 De acordo com o relatério de Ji Xianlin sobre a sua visita a India em 1978, ainda hé registros de Xuanzang nos manuais
escolares da escola primaria indiana e o povo indiano o considera um “santo”.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

6de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

Em primeiro lugar, em relagao a qualidade das tradu¢oes de Xuanzang, a abundancia de
volumes traduzidos, seu refinamento nas tradugoes e a atitude rigorosa ultrapassaram as dos
grandes mestres tradutores de escrituras de antes e depois dele. Em relagao a quantidade, os Feitos
do Tripitakacarya Mestre Xuanzang da Grande Dinastia Tang de Mingxiang descreve Xuanzang como
“tendo realizado o dobro do trabalho dos sabios anteriores”. “Mesmo no caso de Kumarajiva, que
é elogiado por seu excelente dominio do chinés, depois de traduzir as escrituras por mais de dez
anos, ele conseguiu traduzir apenas duzentos e tantos volumes (de acordo com a Biografia de Monges
Eminentes, foram mais de trezentos volumes, e o Registro de You (Chu Sanzang Jiji) registrou trinta e
cinco escrituras com duzentos e noventa e quatro volumes). Comparando esses nimeros, pode-se
observar o nivel de dificuldade da tradugao de Xuanzang”. Durante os duzentos e oito anos que
decorreram entre o primeiro ano de Kaihuang da dinastia Sui (581 d.C.) e o quinto ano de Zhenyuan
da dinastia Tang (789 d.C.), cinquenta e quatro tradutores traduziram 2.713 volumes de escrituras
budistas'®, sendo que os que foram traduzidos por Xuanzang somam 1.335 volumes. Ele traduziu
novos classicos que nunca tinham sido traduzidos antes na China e descartou textos antigos
produzindo novas retradugoes, criando assim o periodo da “Nova Tradugao”.

Inicialmente, as tradugdes chinesas das escrituras budistas, desde o final da dinastia Han
oriental até a dinastia Jin ocidental, baseiam-se em sua maioria em versdes nas linguas da Asia
Central, sendo raras as versoes em sanscrito. Os tradutores iniciais eram frequentemente monges
ou residentes estrangeiros oriundos da Asia Central e da india. A maior parte dessas pessoas
“traziam as escrituras e traduziam o que tinham da forma que convinha” (Dao’an, n.d.), sendo a
maioria das tradu¢oes esporadicas e pequenas. Devido as barreiras linguisticas, era dificil transmitir
com exatidao o significado e estilo do texto original e dependia-se muito das interpretagoes destes
“intermediarios de linguas”.

Por isso, “desde o fim da dinastia Han anterior (Dinastia Han Ocidental), quando as
escrituras e o Dharma comegaram a ser transmitidos, as transliteragoes eram frequentemente
grosseiras e erroneas, sem estar nem um pouco claras e precisas.[...] Por isso, era o tradutor quem
decidia se a transmissio do significado era bem-sucedida ou nao, e era o redator que se
responsabilizava pelo contelido essencial e pela forma do texto traduzido. Alguns deles podiam
entender bem as linguas estrangeiras, mas nao captaram a esséncia do chinés, enquanto outros
compreendiam o chinés, mas nao sabiam linguas estrangeiras. Embora houvesse interpreta¢oes
parciais, nunca se alcangava uma compreensao clara e completa”(Sengyou, 1995, p. 13—14). Estes
fatos sao frequentemente mencionados na primeira colecao de Biografia de Monges Eminentes e na
Compilagdo de Notas do Tripitaka. Naquela época, a tradugao das escrituras budistas ainda utilizava
bastante o método “Geyi”'”, o que impunha inevitavelmente uma analogia entre os “textos
externos” e os ensinamentos internos dos sutras, adaptando os ultimos de forma mecanica e

'8 Conforme Continuagdo dos Registros dos Ensinamentos de Sakyamuni de Kaiyuan no periodo Zhenyuan da Grande Dinastia
Tang.

" “Geyi” é mencionado na Biografia de Zhu Faya no volume 4 da Biografia de Monges Eminentes: “Naquela época, os
discipulos que o seguiam estudavam diligentemente os classicos seculares chineses, porém nao eram versados na logica
e doutrina budista. Zhu Faya, junto com Kang Falang e outros, associaram os nomes e formas de objetos descritos nas
sutras budistas com os conceitos dos classicos chineses para poder dar explicagbes e exemplos. Este método ficou
conhecido como ‘Geyi”’. Na verdade, consistia no uso de termos e conceitos filosoficos chineses tradicionais para tragar
paralelos e explicar termos filoséficos budistas.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

7de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

grosseira. Essa pratica resultava em tradugoes infiéis ao texto original, de qualidade rudimentar e
inferior, marcando o estagio inicial da histéria da traducao.

Desde a dinastia Jin Oriental até a dinastia Sui, comegaram a ser organizadas tradugoes de
sutras em larga escala, como as presididas por Dao’an e Zhao Zheng, que implementaram uma
divisao de trabalho relativamente minuciosa e uma investigacao e revisao rigorosas, o que constituiu
as bases para as tradugoes em grande escala realizadas por Kumarajiva. Na dinastia Sui criou-se o
“Instituto de Tradugao” (um “Dojo” de tradugao de escrituras), que na realidade era um gabinete
de compilagao e tradugao gerido pelo governo. Embora fosse um instituto temporario onde foram
traduzidas apenas nove escrituras, ele abriu caminho para o inicio da atividade de tradugao coletiva
na dinastia Tang. Durante este periodo, surgiram varios mestres tradutores, tais como Kumarajiva,
Gunabhadra, Fa Xian, Bao Yun, Paramartha, Jhanagupta, etc., que ainda nao dominavam ambas as
linguas, e apenas conseguiam deixar o texto claro e fluente através do apoio de seus assistentes,
transmitindo assim o espirito da obra original. Este periodo consistiria na fase de desenvolvimento
da historia da tradugao. Mas isto ainda pertence a época da “Antiga Tradugao” na histéria da
traducio na China®.

No inicio da dinastia Tang, Xuanzang presidiu o instituto de tradugao e, baseado na
experiéncia de longa data acumulada pela “antiga tradugiao”, corrigiu os erros de tradugao das
geragoes anteriores, como apontado pelo Sr. Chen Yinke: “Xuanzang alterou completamente a
terminologia em suas tradugoes, pois considerava os termos das tradugoes antigas das seis dinastias
como equivocados”. Podemos ja ver isso nos Registos das Regides Ocidentais da Grande Dinastia Tang,
em que Xuanzang fez notas a respeito dos nomes em sanscrito, apontando que algumas tradugoes
antigas eram erroneas, apresentando os erros de forma muito clara em cada uma de suas 58 notas.
Xuanzang “detestava as varias lacunas e erros das traducées antigas, entio viajou a India”, por isso
suas tradugoes diferem das tradugoes antigas, fazendo com que se tornasse o fundador da “Nova
Tradugao”, o que levou a um periodo de grande prosperidade na historia da tradugao durante a
dinastia Tang.

Ao mesmo tempo, como Xuanzang conhecia a fundo tanto a lingua sinscrita quanto a
chinesa, tinha investigacoes profundas sobre o budismo e dominava com maestria as doutrinas
budistas, ele assumiu por conta propria o cargo de tradutor, sem mais depender de estrangeiros.
Kumarajiva era conhecido como um grande mestre da tradugao, e embora fosse proficiente em
sanscrito e nos estudos budistas, nao era capaz de por a caneta no papel para escrever em chinés.
Ele conseguia apenas “segurar com a mao a escritura estrangeira, e proclama-la na lingua chinesa”,

2 A Compilacdo de Notas do Tripitaka enumera vinte e quatro termos importantes que diferem entre o periodo da “Nova
Tradugao” e o da “Antiga Tradugao”, sendo as tradu¢oes de Kumarajiva consideradas como a ‘nova escritura’, a fim de
as distinguir dos sutras da ‘antiga escritura’ do periodo inicial. O Sr. Xiong Shili disse: “Quando o budismo veio para o
leste, antes de Xuanzang comegar seu trabalho de tradugao, todos os sutras e tratados traduzidos sao conhecidos como
tradugoes antigas (também conhecidos como velha escola). Todos os sutras e tratados que o mestre Xuanzang se
encarregou de traduzir sio chamados de ‘nova tradugio’ (também conhecida como nova escola)”. Isto pode ser
consultado na pagina 101 de Ensaios sobre a Histéria da Filosofia Chinesa. Sakaino Koy6 considera o periodo anterior a
Kumarajiva como o periodo arcaico da tradugao, da época de Kumarajiva até as dinastias Sui e Tang como o periodo
da traducao antiga e o periodo posterior a Xuanzang como o periodo da nova tradugio. Isto pode ser consultado em
Historia Essencial do Budismo Chinés. Ono Genmyo concorda com a afirmagao de Sakaino, dividindo o periodo da antiga
traducao em apenas duas fases: a anterior e a posterior. Isto pode ser consultado em Histéria da Transmissdo e Tradugdo
dos Classicos e em Os Tradutores dos Cldssicos Budistas Chineses e as suas Traduc¢bes de Prabodh Chandra Bagchi.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

8de I8


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

sendo os registros escritos feitos por seus assistentes. Isso levava a situagdoes em que “caso as
palavras nao fossem mutuamente compreensiveis, tornava-se dificil estabelecer conexoes entre os
pensamentos e o espirito”; “caso tentassem parar de traduzir para debater algo, acabaria que
ficariam investigando e revisando infinitamente, sem obter nenhum progresso”, “se tentassem
simplificar para facilitar, enfrentariam criticas por forgar interpretacoes desajeitadas sobre o texto
original, fazendo com que apenas ficassem dores de maos” (Sengrui, 1995b, p. 387).

Devido a complexidade da lingua sanscrita, “o mestre (Kumarajiva), sabendo que os chineses
gostavam de formas simples e concisas, cortava e omitia os textos” (Sengrui, 1995b, p. 387). Por
isso, Kumarajiva era capaz, principalmente, de fazer tradugoes livres. Os textos escritos em chinés
que passaram pelo retoque de Sengzhao, Sengrong, Sengrui e outros monges tém certamente uma
retorica clara e fluente e um bom gosto literario, mas é dificil garantir que nao haja, devido a isso,
detrimento do significado das palavras ou partes incorretas na tradugao. Foram descobertos
fragmentos em sanscrito da escritura Satralankara-$astra traduzida por Kumarajiva e, através da
verificagao feita pelo Sr. Ji Xianlin, confirmou-se que, como esperado, a tradugao de Kumarajiva
muitas vezes eliminava o peso do texto original, nao era limitada pela estrutura do texto original, e
até mesmo fazia alteragoes do conteudo do texto original. Mas a pratica de Xuanzang é diferente:
ele atribuia grande importancia a “revisao e conferéncia” do texto traduzido e do texto original, a
fim de garantir a qualidade da tradugao.

ApoOs examinar e comparar as versoes em sanscrito e em chinés dos classicos
Mahayanabhidharma-samuccaya e Abhidharmakosa, os académicos especializados em cultura indiana
e chinesa, o professor Prahlad Pradhan e o Sr. Zhang Jianmu, embora tenham identificado ligeiras
deficiéncias, basicamente consideraram que as tradugoes estao acordo com o texto original e ficaram
satisfeitos e convencidos com as tradugdes de Xuanzang”'. Isto pode ser conferido na Biografia de
Xuanzang no volume quatro de Continuagdo da Biografia de Monges Eminentes, que afirma: “desde as
geragoes anteriores, as tradugoes de escrituras e ensinamentos tém sido feitas seguindo a estrutura
da lingua sanscrita, sendo produzidas na ordem inversa ao chinés, em seguida esses textos traduzidos
eram revertidos para se adequar ao uso habitual do chinés. Apos isso, os redatores liam e
organizavam as palavras e as frases, realizando adigoes e omissoes, o que resultava frequentemente
em perdas do conteudo original. Guiadas completamente pela intengao de Xuanzang, as tradugoes
atuais sao baseadas unicamente em suas interpretagoes, formando capitulos diretos. Ja era possivel
aprecia-las assim os escribas terminassem de transcrever.” “No processo de tradugao entre o
sanscrito e o chinés, no que diz respeito a compreensao sutil e profunda do texto original, [...]
ninguém foi mais habilidoso do que Xuanzang”. Na Biografia de Manyue no volume 3 da Biografia de
Monges Eminentes da Dinastia Song, afirma-se que: “No inicio, monges falantes de sanscrito e monges
chineses tentavam escutar as palavras dos interlocutores e deduzir os significados. As tentativas para
se comunicar eram tao dificeis quanto fazer quadrados caberem em circulos, misturar agua e 6leo
ou tentar colocar um elefante dentro de uma garrafa para exibir sua esséncia. Mesmo que estivessem
a poucos passos de distancia, parecia como milhas; mesmo estando cara a cara, ainda assim era dificil
de compreender uns aos outros. Posteriormente, os estrangeiros passaram a falar a lingua chinesa
e nos passamos a entender sanscrito, contudo, apenas 80 a 90 por cento de falas eram entendidas

?! Para mais detalhes, consultar “Jushelun shixiao” de Prahlad Pradhan e Zhang Jianmu, publicado no n.° 7 do primeiro
volume do Estudos budistas modernos.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

9de I8


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

e discrepancias na compreensao aconteciam frequentemente. [...] Depois, Zang [Xuanzang] e Kong
[Bukong] (Amoghavajra) passaram a ser proficientes em ambas as linguas [...]. Cada Dharmamudra
e principios de buda se tornaram os mesmos, bem como cada uma das transmissoes dos
ensinamentos nao se diferiam em esséncia, o que é considerado quase perfeito”. Os dois livros
discutem os méritos das tradugoes de Xuanzang, cujas tradugdes estio bem documentadas, e é
certo que estes elogios nao sao meros exageros.

Na verdade, é muito dificil que uma traducao substitua a obra original. Seria preferivel que
o leitor lesse a obra original diretamente, ja que, no fim das contas, a tradugao envolve uma camada
de separagao. Além disso, as estruturas gramaticais do chinés e do sanscrito sao muito diferentes,
sendo muito dificil para uma traducao ser fiel a obra original e, a0 mesmo tempo, conseguir manter-
se adequada. Kumarajiva ja dizia: “Ao traduzir do sanscrito para o chinés, perde o estilo florido do
primeiro. Embora a ideia geral seja captada, o estilo do texto é muito diferente. E como mastigar
arroz para uma outra pessoa, o arroz nao so perde seu o sabor, como também provoca vémito”
(Huijiao, 1992, p. 53). Esta é uma afirmagao de quem conhece a fundo a dogura e o amargor da
tradugao. Ha muito tempo ¢ dito que a tradugao é uma espécie de ciéncia, e a transi¢ao que ela faz
de uma lingua para outra seria um tipo de recriagao.

No decurso dos seus trabalhos, os antigos examinaram as diferentes estruturas e
caracteristicas das diferentes linguas e descobriram determinadas regras que podem ser
implementadas, dando assim origem a teoria da tradugiao. Muitos mestres que traduziram as
escrituras falaram sobre padroes e teorias a respeito da tradugao, que ainda hoje sao dignas de
referéncia, como o “Lun Wushiben Sanbuyi” (Discutindo as cinco perdas nos textos e os trés
inalteraveis)*?, de Dao’an, e “Mingbabei” (Elucidando os oito preparativos)®, de Yan Cong, que sio
bastante completos. Na sua tradugao pratica, Xuanzang abordou a questao da transliteragao e do
significado propondo “cinco categorias de termos que nao devem ser traduzidos”: “Primeiro, por
serem secretos, como dharanis; Segundo, por conterem multiplos significados, como Bhagavan, que
contém seis significados; Terceiro, por inexisténcia da coisa, como a arvore Jambu, arvore
inexistente na China; Quarto, por tradicoes antigas, como anubodhi, que nao é que nao se deva
traduzir, mas que desde Kasyapa Matanga sempre foi transliterado conforme a pronuncia sanscrita;
Quinto, por motivos de respeito, como por exemplo a palavra de Prajia evoca respeito, enquanto
a tradugio literal para a palavra local ‘zhihui’ (sabedoria) pode parecer superficial; e ‘gimizhizuo’
foi traduzido como “shijiamouni” (transliteracio de $Sakyamuni) enquanto Sakyamuni é conhecido
como ‘Nengren’ (poderoso e benevolente); mas o termo ‘Nengren’ implica um status mais humilde
que o de Confucio.

Anubodhi é conhecido como ‘zhengbianzhi’ (onisciente), mas nesta terra, a escola de Laozi
ja possui o verdadeiro caminho (Dao) supremo (Wushang Zhengzhen Zhi Dao). Bodhisattva é

2 Para mais detalhes, consultar “Prefdcio ao Prajfigparamitd-sitra” de Dao’an no volume 8 de Compilacdo de Notas do
Tripitaka.
2 Para mais detalhes, consultar “Biografia de Yancong” no volume 4 da Continuacdo da Biografia de Monges Eminentes.

% (N.T.) qimizhizuo (G ZYE) é um possivel nome antigo de Sakyamuni.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

10 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

conhecido como Dadaoxinzhongsheng (aqueles que aspiram a transcendéncia para beneficiar todos
os seres), mas como esse termo é considerado improéprio, deve-se manter o termo sem tradugio’”.

Esta tese de Xuanzang tornou-se um padrio para as tradugdes posteriores das escrituras. E
dito que os 100 volumes do Yogacarabhiimisastra, traduzidos por Xuanzang, correspondem a 40.000
versos em sanscrito. Décadas atras, foram descobertos no Tibete fragmentos do primeiro tomo
dos pergaminhos originais do Yogdcarabhimisastra, que possuem cangdes mnemonicas, instrugoes
analiticas e discussoes, porém ele ainda nao foi publicado. Os académicos contemporaneos que
comparam os fragmentos do Yogdcarabhimisastra em sanscrito com a tradugao de Xuanzang
expressam “uma grande admiragao pelo rigor da versao chinesa, considerando que € raro encontrar
tradugdes modernas que se equiparem a ela em termos de precisao” (Zhang, 1951). Por
conseguinte, as tradugoes de Xuanzang fizeram com que a tradugao da dinastia Tang desse um passo
a frente, escrevendo uma pagina que marcou uma época na historia da tradugao chinesa.

3. As peculiaridades da traducdao de Xuanzang

A respeito das peculiaridades da tradugao de Xuanzang, resumidamente, pode-se listar
quatro aspectos:

I. As traducdoes sao realizadas de forma coletiva, com divisio do trabalho e execucao
planejada. A medida que a atividade da tradugio avangava, a tradugio individual passou a ser coletiva,
exigindo o estabelecimento do instituto de tradugao de escrituras. A tradugao que antes era feita
por um Unico tradutor evoluiu para um trabalho com divisao de tarefas, valorizando a especialidade
de cada individuo. Entretanto, sob a presidéncia de Dao’an e Zhao Zheng, o processo de traducao
ja envolveu figuras como tradutor-chefe, recitadores (ou “seguradores de livros estrangeiros”),
escribas, retocadores, verificadores de sentido, investigadores-revisores, comparadores de textos,
dentre outros, fazendo com que a escala do instituto de traducao tomasse forma. Centenas de
pessoas participaram do instituto de tradugdo de Kumarajiva®, eles “analisam detalhadamente o
significado e o propodsito, examinando cuidadosamente os textos e depois os registram” (Sengrui,
1995a, p. 293). Por isso, em cada tradugao de um texto, havia “em cada frase, trés conferéncias”,
garantindo que, naturalmente, as tradugoes ganhassem sucesso em termos da qualidade assim que
fossem publicadas.

Xuanzang absorveu as experiéncias das geragoes anteriores e selecionou o essencial de uma
vasta quantidade de materiais, estabelecendo um sistema de procedimentos de tradugao com divisao

B Ver Prefdcio a Colecdo de Terminologia da Tradugdo de Zhou Dunyi da dinastia Song, que cita “Discurso do Mestre
Xuanzang da dinastia Tang sobre os cinco casos que nao se deve traduzir”. O volume 3 de Biografia de Monges Eminentes
da Dinastia Song, sendo o Apds a Biografia de Manyue: Discurso, afirma que “Xuanzang também esclareceu as cinco
categorias de termos que nao devem ser traduzidos, uma pratica comparavel as notas sobre o uso de um livro
desenvolvidas por Zuo Qiuming e aos métodos especiais utilizados por historiadores para tratar determinadas excegoes
na documentacio”.

% No volume 14 do Livro de Wei, que é o Tratado sobre Budismo e Taoismo, afirma-se que: “naquela época, Kumarajiva
foi honrado por Yao Xing e reuniu oitocentas pessoas em uma cabana em Chang’an para retraduzir as escrituras”. No
volume || da Compilagdo de notas do Tripitaka, o Registo Posterior de Bodhisattva-pratimoksa, registra-se que: “No Templo
de Xiaoyao, trés mil estudantes, juntamente com Kumarajiva, participaram na delineagio de mais de cinquenta sutras
da tradicao maha/hinayana”.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

1l de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

de responsabilidades e fun¢oes especializadas. Nos registros relevantes da Continuagdo das Biografias
de Monges Eminentes e nos prefacios dos sutras traduzidos por Xuanzang, podemos ver que o
instituto de tradugao e os procedimentos de tradugao presididos por eles seguiam este formato:

i.  Tradutor-chefe (Yizhu): E o tradutor principal e o responsavel geral do instituto de traducio.
Este deve ser proficiente em sanscrito e chinés, estudar profundamente os sutras e os
tratados Mahayana e Hinayana, discernir nomenclaturas, e esclarecer significados sutis. E
responsavel por fazer julgamentos sobre quaisquer duvidas na tradugao.

i.  Verificador de significado (Zhengyi): E quem da apoio para o tradutor-chefe. Eles examinam
os textos traduzidos para verificar se ha quaisquer divergéncias ou erros de significado em
relagao ao texto sanscrito e decidem analisando em conjunto com o tradutor-chefe.

iii.  Verificador do texto (Zhengywen): Este presta atencao durante a leitura do texto em
sanscrito pelo tradutor-chefe para identificar possiveis erros em relagao ao texto original.

iv.  Transcritor (Shushou): E também chamado “transmissor de palavras” (Duyu) e é responsavel
por transliterar as palavras sanscritas para o chinés.

v.  Escriba (Bishou): Traduz o significado de palavras sanscritas em palavras chinesas.

vi.  Organizador de texto (Zhuiwen): Dado que a estrutura e gramatica do sanscrito e do chinés
sao diferentes, este cargo é responsavel pela organizacio de textos para adapta-los a
estrutura do chinés.

vii.  Revisor (Canyi): Confere as diferentes versoes do texto original e verifica se ha erros no
texto original, e ao mesmo tempo, examina a tradugao voltando no texto original para
averiguar os possiveis erros.

viii.  Editor (Kanding): Devido as diferencas na estrutura das linguas sanscrita e chinesa, o editor
ajusta cada frase, segao e capitulo traduzidos do sanscrito para o chinés, eliminando os
excessos e preservando o essencial para deixar o texto claro e conciso.

ix. Retocador (Runwen): Faz os aperfeicoamentos no texto ja traduzido, para que fique fluente
e belo.

x.  Recitador do texto em sanscrito (Fanbei): Apds os nove procedimentos acima e a conclusao
da tradugao, é também necessario recitar mais uma vez em sanscrito para corrigir a
desarmonia das silabas, para facilitar a recitagao e divulgacao.

A partir da sequéncia de sutras que Xuanzang traduziu e dos registros sobre seu costume
de compensar o trabalho durante a noite no caso de ter tarefas extras durante o dia e sobre o fato
de “dormir entre onze horas e uma hora da madrugada e acordar entre trés e cinco horas da
manha” (Huili & Yancong, 1983, p. 158), pode-se observar que Xuanzang conduzia as tradugoes de
forma focada e planejada. Nos seus dezenove anos no trabalho de traducao, do 19° ao 23° ano de
Zhenguan (645 a 649 d. C.), colocou como centro de seu trabalho traduzir o Yogdcarabhimisastra,
pois este discurso € a doutrina fundamental da escola Yogacara do Budismo Mahayana.

Uma das razoes pelas quais Xuanzang se aventurou em sua viagem para o Ocidente foi para
buscar este tratado e por isso, depois de regressar ao seu pais, recusou todas as demais tarefas para
poder traduzir seriamente este discurso. Ao mesmo tempo, traduziu “uma obra central e dez

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

@T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

12 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

ramos” desta escola” e escreveu Os Registos das Regides Ocidentais da Grande Dinastia Tang. Do
primeiro ano de Yonghui ao quarto ano de Xianging (de 650 a 659 d.C.), ele teve como foco central
a tradugao do Abhidharma-kosa-bhasya/sastra, que representava a conclusao final do estudo do
Abhidharma na tradicao Hinayana. Envolvendo este foco, também traduziu importantes tratados da
tradicao Yogacara. Ao mesmo tempo, fez a tradugao do Vijnapti-matrata-siddhi, onde, adotando
uma abordagem eclética, reconciliou os estudos do Dharmapala com as doutrinas de diversas
escolas e fez uma conclusao das escolhas entre as teorias filosoficas das varias escolas budistas,
apontando a sintese final da escola Yogacara. Isto reflete como Xuanzang desenvolveu sua propria
doutrina em suas tradugoes, estabelecendo bases preparatorias para o estabelecimento da escola
Dharmalaksana (Yogacara) na China.

Do quinto ano de Xianging ao primeiro ano de Linde (de 660 a 664 d.C.), a tradugao do
Maha-prajnaparamita Sutra foi o centro de seu trabalho, com o objetivo de conectar a doutrina da
escola Yogacara com Prajna, reconciliando as chamadas disputas do “vazio” [de madhyamaka] e
“existéncia” [de Yoga] dentro do Budismo Mahayana. A partir disso, pode-se ver que a tradugao
de Xuanzang dos textos budistas “prestou atencao a origem e desenvolvimento das varias escolas
de pensamento, fazendo uma apresentagao completa. Podemos conhecer o panorama do budismo
indiano em suas tradugoes. Ele dedicou toda sua vida aos estudos, e embora nao tenha deixado
nenhum trabalho autoral, podemos ver aqui suas profundas e amplas realizagdes” (You, 1964)%.

Il. Xuanzang era cuidadoso e prudente em sua abordagem e, antes de traduzir, examinava os
varios textos, comparava as suas semelhangas e diferencgas, escolhendo e seguindo as melhores
versoes. Devido as diferencas entre as versoes, algumas palavras e frases variam significativamente.
Portanto, era necessario comparar as diferengas e semelhangas entre os textos, fazer julgamentos
com base nisso e corrigir as palavras e frases equivocadas dos livros antigos. Este € um método
comum utilizado pelos estudiosos antigos. E possivel notar isto a partir das biografias de Xuanzang,
bem como dos posficios de sutras traduzidos por ele. Por exemplo, nos Comentdrios do
Vimsatikavijhaptimatratasiddhih de Kuiji, ele relata: “Desta vez eu e o tripitaka-acarya, mestre
Xuanzang, revisamos varias versoes sanscritas”’; e no décimo volume da Biografia do Tripitaka-acarya

7 Os classicos que a escola dharmalaksana se baseia sdo principalmente os seis sutras: Mahavaipulya Buddhavatamsaka
Satra, Samdhi-nirmocana-sitra, Rulai chuxian Gongde Zhuangyan Jing, Abhidharma-sitra, Lankdavatdra-sitra e o Mahdydna-
ghana-vyiha-sitra. De acordo com as notas descritivas do volume | do Vijaapti-matrata-siddhi, a “obra central” se refere
ao Yogdcarabhimi-Sastra, e os “dez ramos” sio: AryavacGprakarana-$astra, Mahdyana-sitralamkara-karika, Pramana-
samuccaya, Mahayana-samgraha, Dasabhami-vyakhyana, Fenbie Yujia Lun, Madhyantavibhaga,
Vimsatikavijiaptimatratdasiddhih, Alambanapariksa, e Mahayanabhidharma-samuccaya.

2 De acordo com Xiong Shili: “Quando o mestre Xuanzang regressou a China, ja havia preparado e proclamado os
planos para a sua tradugao. Os sutras grandes e pequenos trazidos pelo mestre foram delicadamente selecionados. A
colegio dos sutras sobre Prajia introduzidos por kumarajiva ainda nao estava completa. Quanto ao mestre Xuanzang,
além de ter grande erudicao, completou tradugoes nao apenas de sutras, mas também de tratados. Os mais importantes
dos (sutras) Hinayana, dos $astras da escola Samkhya [Nota de Ting Fu: Xuanzang apenas traduziu o Dasapadarthi da
escola vaisesika, nao dando seguimento a tradugao das escrituras da escola Samkhya. Os trés volumes do Suvarnasaptati
da escola Samkhya foram traduzidos por Chen Zhendi. O Sr. Xiong deve ter se enganado nesse caso] e da escola
Samkhya também foram selecionados para tradugio. Ele também realizou tradugdes complementares para o canone
Prajna, o qual ainda nao havia sido introduzido. Os ensinamentos de Buda estao mantidos na China até os dias de hoje,
e com a expansao feita pelo mestre Xuanzang, a absorcao (dos ensinamentos) conseguiu ser mais vasta”. [em Ensaios
sobre a Histéria da Filosofia Chinesa, p. 101].

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

13 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

do Templo de Daci’en sobre a tradugao do Maha-prajiaparamita Satra, afirma-se que: “No entanto,
o mestre obteve trés versoes nas regioes ocidentais e, ao fazer as tradugdes aqui, descobriu varias
dlvidas e erros nos textos. Entao conferiu e revisou as trés versoes para identifica-los. Somente
apos revisoes e investigagoes meticulosas é que ele comegou a escrever. Seu espirito de prudéncia
nao tinha paralelo desde os tempos antigos”. Apés a tradugao do Samayabhedo-paracanacakra-$astra,
Xuanzang compos um verso que dizia: “Preparei em detalhes as versoes em sanscrito para depois
traduzir o Paracanacakra-$astra”. A chamada afirmagao de que “preparei em detalhes as versoes em
sanscrito” indica que ele sempre fazia uma comparagao para verificar as versoes antes de realizar a
traducao.

lll. As tradugdes de Xuanzang demonstram uma precisio linguistica que se alinha
perfeitamente com os textos originais. Ele adota tanto a tradugao literal como a tradugao livre, sem
se ater a uma unica regra. Nao é facil para a tradugao exprimir com exatidao o espirito do original,
pois depende do conhecimento e do dominio da habilidade linguistica do tradutor. No Prefacio a
Interpretacdo da Grande Sabedoria, Sengrui disse: “se a linguagem nao consegue ser clara e precisa,
nao é possivel corresponder ao significado original; se nao tiver correspondéncia com o significado
original, nao ha como alcangar a verdadeira compreensao através da escrita. Se a linguagem nao for
clara, como entao se pode alcangar o mesmo destino através de caminhos distintos? Esse é um
principio basico” (Sengrui, 1995b, p. 387). Antes de deixar o pais, Xuanzang ja havia “ampliado
contatos com pessoas de varias nagoes, aprendendo varias linguas” (Daoxuan, 2014, p. 97). Ao
chegar ao Templo de Nalanda na india, dedicou-se especialmente ao estudo da Vyakarana
(gramatica) dos brahmanas (brahmins) para compreender as flexdes (gramaticais), e conseguiu
passar a escrever textos em sanscrito.

Em suas conversas com os indianos, “sua expressao era clara, elegante e de uma beleza
indescritivel”. “Governantes e ministros de mais de uma centena de paises o receberam com
reveréncia, trocaram ideias e dialogaram com ele diretamente, sem necessidade de ter um
intérprete. Ao analisar as intengoes sutis das escrituras, tanto os chineses quanto os estrangeiros
sentiam-se a vontade e satisfeitos” (Daoxuan, 2014, p. 139). Quando Xuanzang traduziu o segundo
volume do Yogacarabhiimi-$astra, usou a palavra “Purusa” como exemplo para explicar as “sete
expressdes da sentenca” (as sete declinagdes dos substantivos”) do sinscrito; no volume 8I,
esclareceu a definicao de Sambandha-vakya (frase coerente/satisfatoria) e Asambandha-vakya (frase
incoerente/insatisfatoria), demonstrando suas realizagdes no estudo da retdrica e gramatica.
Portanto, ler as tradugoes de Xuanzang é como se “ler os textos originais e ouvir os sons das
palavras sanscritas” (Bianji, n.d.). Além disso, “enquanto muitos intérpretes e tradutores possuem
um aspecto do qual se sobressaem, sao poucos aqueles que possuem um conhecimento abrangente
e aprofundado. Somente o tripitaka-acarya mestre Xuanzang pesquisou o Yinxun® dos dois paises
e examinou a fundo as fontes de diferentes escolas, como se estivesse ouvindo diretamente do
proprio Buda, capturando completamente seus sentidos” (Zanning, 2015, p. 61).

2 (N.T.) Na realidade, a lingua sanscrita possui oito casos gramaticais, os mesmos do protoindo-europeu, contudo a
gramatica tradicional da lingua nao reconhece o vocativo como caso gramatical.
% (N.T.) Yinxun é explicar o significado de uma palavra usando palavras com sons iguais ou semelhantes.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

14 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

Para garantir que o estilo e significado da tradugao sejam condizentes aos do original, gerando
uma harmonia de estilo e fluxo satisfatorio de palavras, o método de traducao de Xuanzang nao
estava sujeito as limitagoes da traducao literal ou da traducao livre. O objetivo dele era nao
prejudicar o sentido original, e sim facilitar a compreensao dos leitores. A sua tradugao nao é um
tipo de texto chinés sanscritizado, formando um género de tradugio “preciso e dignificante™'.

Sobre os trabalhos de comparagao dos classicos em sanscrito e em chinés, estudiosos
contemporaneos como o senhor Wang Sen, o mestre Bazhou, e estudiosos da india, como
Baduosheli, Jujieli, Boba, Shengdi Biqiu®, dentre outros, realizaram muitissimos trabalhos que nio
serao citados aqui. Para fornecer uma breve explanagao, aqui apenas adotamos como exemplo a
comparagao entre os textos sanscritos de Mahdyanabhidharma-samuccaya e Abhidharma-kosa-
bhasyalsastra e suas tradugoes chinesas. Os académicos que realizaram comparagoes descobriram
que Xuanzang, ao traduzir, comegava sempre por compreender bem o texto original e depois o
expressava de forma clara e apropriada em chinés, a fim de adaptar suas tradugdes as convengoes
linguisticas do chinés. Adicionava com frequéncia uma conclusio ao final de uma segao,
enriquecendo a traducio com notas explicativas. As vezes acrescentava algumas palavras na
tradugao, para que o significado do texto fosse mais claro e evidente, as vezes, substituia alguns
termos técnicos por outros substantivos para facilitar a compreensio dos leitores®.

Na investigacao e conferéncia dos classicos em sanscrito e em chinés, o Professor Prahlad
Pradhan (1951) resumiu cerca de sete carateristicas distintas nas tradugoes de Xuanzang: |) [o uso]
de pronomes; 2) composicao e decomposicao; 3) adicao; 4) omissao; 5) mudanga de ordem; 6)
pseudo-empréstimo; e 7) notas explicativas adicionais. Por isso, depois de estudar os textos budistas
em sanscrito e em chinés, o senhor Ji Xianlin ndo pode deixar de pensar que “a tradugao de
Xuanzang é fiel ao texto original sem ter uma leitura estranha, tendo atingido o auge da exceléncia”
(i, 1951).

' Lii Qiuyi (Li Cheng) afirma no artigo Escola da compaixdo (yogdcdra): “Em comparagio com o estilo adorado de
Kumarajiva, a tradugao dele [Xuanzang] parece ser muito simples; mas em comparagao com as tradugoes simples e
modestas de Dharmagupta e Yijing, ela parece ser mais refinada. Isso mostra que ¢ dificil definir um padrao para
simplicidade ou elegincia de um texto. Da mesma forma, pode-se dizer que, em comparagio com as tradugdes de
Kumarajiva que apenas preservaram a ideia geral, as tradugoes de Xuanzang pertencem a tradugao literal. No entanto,
em comparagao com as tradugdes complicadas de Yijing, pode-se dizer que suas traduges se aproximam de uma
traducdo mais livre. Por isso, é dificil também fazer uma diferenciagio metodicamente clara entre a traducio livre e
literal. Na verdade, em termos de tradugao, é obrigatorio que ela consiga transmitir o sentido, e a tradugao de Xuanzang
obteve sucesso neste aspecto. Ele também usou um estilo variado de rimas alternadas entre tradicionais e inovadoras
de seis dinastias, considerando o formato entrelagado do sanscrito e criando um estilo preciso e dignificante de texto”.
(Ver o n.° 9 de 1953 de Estudos budistas modernos). Como afirma Daoxuan na “Bibliografia de Xuanzang” na Continuagdo
da Biografia de Monges Eminentes: “Mas o que os classicos sanscritos enfatizavam era a fraseologia, a forma de conexao
intrincada e a estrutura repetitiva. A lingua Tang (chinesa) também possui suas complexidades, por isso, foram
estabelecidos cargos especificos para refinar os textos, e as pessoas que assumiram esses cargos nao sé deixaram claro
o sentido das palavras, como também conseguiram manter a métrica e a rima de maneira bastante apropriada”.

32 (N.T.) O nome original dos autores indianos nio encontrados, sendo possivel prover apenas uma transcrigio fonética
de seus nomes em mandarim. “Baduosheli” se refere a “ % [#3L”, “Jujieli” se refere a “{H4E%L", “Boba” se refere a “
P e “Shengdibiqiu” se refere a “&ii tb it

3 Para mais detalhes, veja o artigo “Ju She Lun Shi Xiao” de Prahlad Pradhan e Zhang Jianmu, publicado no n.° 7 do
primeiro volume de Estudos budistas modernos.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

15de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

IV. Xuanzang retraduziu as escrituras e sutras. Com referéncia as tradugoes antigas, revisou
e corrigiu os erros anteriores, de modo a torna-las mais aprimoradas. Nas atividades tradutérias, é
uma pratica comum retraduzir as obras que foram traduzidas pelos predecessores caso as tradugoes
estivessem incompletas ou insatisfatorias. Em relagao a retradugao dos classicos budistas, quando
consultamos a se¢ao de indice do volume 55 do Tripitaka Taisho revisado no Periodo Taisho do
Japao, podemos perceber que a maioria dos sutras principais possuem versoes retraduzidas, alguns
chegando até mesmo a terem seis ou sete traducdes, como o Sirarigama Siitra, que foi retraduzido
nove vezes.

Nos acervos de tradugoes de Xuanzang, existem muitas retradugoes. As razoes pelas quais
ele retraduziu eram:

i.  As antigas tradugoes do sanscrito nao estavam completas, algumas eram apenas uma parte
dos grandes classicos. Tendo como exemplo o Yogdcarabhimi-$astra, em que apenas uma
pequena parte foi traduzida por Dharmaksema, que deu forma ao Bodhisattvabhimi em dez
volumes; Gunavarman também traduziu uma pequena parte do Yogdcarabhimi-$astra, que
constituiu os dez volumes do Bodhisattva Slabhadra Sitra; Paramartha também traduziu uma
pequena parte desse sutra que formou cinco volumes do Saptadasa bhimi-sastra e o Vinirnita-
pitaka-$astra. A traducao do Yogdcarabhimi-$astra nao foi completa até Xuanzang traduzi-lo
em |00 volumes. Tendo sido traduzido de forma completa do inicio ao fim, foi entao
finalizada por completo a tradugao do Yogacara. Outro exemplo é a tradugao dos duzentos
volumes do Abhidharma Mahavibhdsa Sastra por Xuanzang, que foi realizada para
complementar os cem volumes do Bhdsd Sastra de Dao Tai da dinastia Liang do Norte.
Outro exemplo é o Maha-prajiaparamita Satra, totalizando |6 sessGes em quatro partes, o
texto em sanscrito tem um total de mais de cem mil versos, dos quais nove sessoes foram
traduzidas individualmente e sete sessdes sao retradugdes®. Xuanzang, nio suprimindo uma
Unica palavra, fez a retradugao completa, totalizando em seiscentos volumes.

ii. A retraducao serve para rever e corrigir erros e omissoes das tradugoes antigas a fim de
que se tornem edigoes refinadas. Assim, ao traduzir, Xuanzang demonstrava “desdém pelos
antigos, comparava as versoes minuciosamente de acordo com o original, para evidenciar os
erros anteriores” (Daoxuan, 2014, p. 139). Nao que as antigas tradugoes nao tivessem nada
que pudesse ser aproveitado, elas ainda serviam como referéncia. Nesse caso, Xuanzang
preservou o que era adequado, corrigiu os erros e escolheu cuidadosamente o que devia ser
mantido ou descartado a fim de fazer com que a tradugao atingisse a perfeigao.

Para a atividade tradutéria de hoje, os quatros aspectos apresentados ainda siao dignos de
atengao. Acima foi feita uma breve discussao a respeito das contribuicdes de Xuanzang para a
historia da tradugao na China. Para finalizar, utilizaremos as palavras do falecido professor indiano,
Prahlad Pradhan:

3 Para mais detalhes, ver volume 19 do Kaiyuan shijiao lu (Registro dos Ensinamentos de Sakyamuni Compilados Durante o
Periodo Kaiyuan).

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

‘ @T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

16 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

Independentemente do ponto de vista, Xuanzang € o maior tradutor de todos os tempos,
tanto na China como no exterior. Nao existe um tradutor tao grande como este para além
da China. Na historia cultural de toda a humanidade, s6 se pode dizer que Xuanzang foi o
primeiro grande tradutor. A China possui a honra de ser a patria de tal tradutor e somente
uma grande China poderia produzir um grande tradutor como este” (Pradhan, 1951).

Referéncias

Bianji (n.d.). Elogio ao relato das regiées ocidentais da Grande Dinastia Tang [ A /% 751% 1 #].

Dao’an (n.d.). Bi Nai Ye Xu [£-%3HIJF]. Em Taisho shinshi daizokyo (T.24, n. 1464). CBETA.

Daoxuan. (2014). Continuacdo da biografia de monges eminentes | [ 4L/5 /%1% (_[) ]. Zhonghua Book
Company.

Huijiao. (1992). Biografia de Monges Eminentes [ /& /2 1%]. Zhonghua Book Company.

Huili & Yancong. (1983). Biogrdfia do Tripitaka-Gcarya do Templo de Daci’en [ K 2% Kl ~F — ;2 f£].
Zhonghua Book Company.

Ji, X. (1951). Sobre a tradugao no movimento de 4 de maio [“F.VU" 1% #Hi¥]. Boletim de Tradugdo [

Pradhan, P. (1951). O Grande Tradutor Xuanzang [{fi KI#H 2K X 3. Boletim de Tradugdo [#H1F
R, 2(5 & 6), 63—64, 10—12.

Sengrui. (1995a). Prefacio ao Paficavimsatisahasrika Prajfiaparamita [ K i 48 /3]. Em Sengyou (Org.),
Compilacdo de Notas do Tripitaka [ 4} =/ 10 %] (pp. 291-293). Zhonghua Book Company.

Sengrui. (1995b). Prefacio da Explanagio do Grande Conhecimento [ K% #1£)¥]. Em Sengyou
(Org.), Compilagdo de Notas do Tripitaka [/ —J&iC %] (pp. 385-388). Zhonghua Book
Company.

Sengyou (Org.). (1995). Compilagdo de Notas do Tripitaka [/} =& 1/45]. Zhonghua Book Company.

You, X. (1964). A atividade de tradugio de sutras do mestre Xuanzang [% #&7ET T2 Flk].
Estudos budistas modernos [Z1{1#], 3, 20-23.

Zanning. (1987). Biografia de Kuiji do Templo Ci’en em Jingzhao da Dinastia Tang [ 51k K Z& &
SFERSE1L]. Em Biografia de Monges Eminentes da Dinastia Song [K/&1%/% (/2D ] (pp. 63—
66). Zhonghua Book Company.

Zanning. (2015). Uma Breve Histéria dos Monges da Dinastia Song [ A/ & #5]. Zhonghua Book
Company.

Zhang, J. (1951). Discussao sobre a aprendizagem da experiéncia de tradugio das eras antiga [1&&
Wt AR FI B PEZL 56 ). Boletim de Tradugdo [#7F 7], 2(5), 53-56.

Notas editoriais

Direito de primeira publicacdo
O artigo aqui traduzido foi publicado inicialmente pela Imprensa Comercial no livro Coletdnea de Teoria da Tradugdo
Chinesa [ #}1 1-#4], editado por Luo Xinzhang e Chen Yingnian, em 2009, sob o titulo “B& it % #E7E o [ H 1% s 1)

Referéncia do texto-fonte

Yang, T. (2009). Uma breve discussdo acerca da contribuicio de Xuanzang na histéria da traducio da China [i& 18 X #t
7 A [E B 52 _E A BTRR]. In X, Luo & Y. Chen (Org.), Coletdnea de Teoria da Traducdo Chinesa [#71F 12 45)] (pp. 73-87).
The Commercial Press.

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

@T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

17 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389

Autorizacao de traducao

Esta traducio integra o projeto “Traducao da Coletdnea de Teoria da Tradugdo Chinesa”, coordenado pela Prof.” Xuefei
Min, da Universidade de Pequim. A autorizagdo para traduzir o livro Coletdnea de Teoria da Traducdo Chinesa [#H7 it
#£], organizado por Luo Xinzhang e Chen Yingnian, foi concedida pela The Commercial Press em 2021 para a realizagio
do referido projeto. Os tradutores do texto “Uma breve discussdo acerca da contribuigio de Xuanzang na historia da
traducao da China” sio membros desse projeto e esta versao traduzida constitui um dos resultados do projeto.

Conjunto de dados de pesquisa
Nao se aplica.

Financiamento

Esta tradugao foi financiada pelo projeto de “Tradugado da Coletdnea de Teoria da Tradugdo Chinesa” (Fundo Nacional de
Ciéncias Sociais da China: 21 WWWBO002) e apoiada pelo Conselho de Bolsa de Estudo da China.

Conflito de interesses
Nao se aplica.

Licenca de uso

Os autores e tradutores cedem a Cadernos de Tradugdo os direitos exclusivos de publicagao da tradugao em lingua
portuguesa, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Licenca Creative Commons Attribution (CC BY) 4.0
International. Essa licenga permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho publicado, atribuindo
o devido crédito de autoria e publicagao inicial nesta revista. Os tradutores, em consenso com os autores, tém
autorizagao para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuicdo nao exclusiva da versiao do trabalho
publicada neste periddico (por exemplo: publicar em repositério institucional, em website pessoal, em redes sociais
académicas, publicar uma tradugao, ou, ainda, republicar o trabalho como um capitulo de livro), com reconhecimento
de autoria da tradugdo e publicagdo em lingua portuguesa nesta revista.

Publisher

Cadernos de Tradugdo é uma publicagio do Programa de Poés-Graduagao em Estudos da Tradugao, da Universidade
Federal de Santa Catarina. A revista Cadernos de Tradugdo é hospedada pelo Portal de Peridédicos UFSC. As ideias
expressadas neste artigo sao de responsabilidade de seus autores e tradutores, nao representando, necessariamente, a
opiniao dos editores ou da universidade.

Editores do numero especial
Xiang Zhang — Li Ye

Editores de secio
Andréia Guerini — Willian Moura

Normalizacido
Alice S. Rezende — Ingrid Bignardi — Joao G. P. Silveira — Kamila Oliveira

Historico

Recebido em: 30-04-2025
Aprovado em: 30-06-2025
Revisado em: 30-07-2025

Publicado em: 09-2025

Cadernos de Tradugio, 45(Numero Especial 3), 2025, 108389

@T Programa de Pés-Graduagao em Estudos da Tradugao
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968
DOl https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e 108389

18 de 18


https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e108389
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://periodicos.bu.ufsc.br/

