
  

 

  

 
Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 
Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 

DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e109392   

1 de 27 

Artigo 

Traduzido 

 

Traduzindo (com) o Speculum 

 

Translating (with) the Speculum 
 

 

Barbara Godard (in memoriam) 

York University 

 

Tradução de: 

 

Monalisa Teixeira 

Universidade Federal de Santa Catarina 

Florianópolis, Santa Catarina, Brasil 

monalisa.c.teixeira@gmail.com 📧 

https://orcid.org/0000-0003-4875-2984  

 

 

Kamila Moreira de Oliveira de Lima 

Universidade Federal de Santa Catarina 

Florianópolis, Santa Catarina, Brasil 

kamilamdeoliveira@gmail.com 📧 

https://orcid.org/0000-0003-4377-2249  

 

Resumo: Este artigo apresenta a tradução do ensaio “Translating (With) the Speculum”, de Barbara 

Godard, publicado originalmente em 1991 na revista Traduction, terminologie, rédaction (volume 

Traduire la théorie). Godard analisa as traduções para o inglês de Speculum de l’autre femme (1974), 

de Luce Irigaray, e de Vivre l’orange (1979), de Hélène Cixous, discutindo os desafios e as escolhas 

tradutórias diante da polissemia e da experimentação linguística nas obras. O ensaio propõe uma 

reflexão crítica sobre a tradução à luz das teorias feministas de Irigaray, Cixous e Beauvoir, que 

questionam o falocentrismo nas estruturas da linguagem, da cultura e da filosofia ocidental. Para 

Godard, traduzir é um ato combinatório e relacional – traduzir com o outro, e não em seu lugar – o 

que inscreve a tradução em uma ética do “com” e da diferença. Articula-se, então, gênero e tradução 

como sistemas de trocas simbólicas, evidenciando as assimetrias de poder que estruturam a 

linguagem e o parentesco. Inspirando-se em Irigaray, Godard propõe a transição de uma economia 

metafórica e estática para uma “mecânica dos fluidos”, baseada na metonímia, na contiguidade e na 

multiplicidade. Assim, “Traduzindo (com) o speculum” apresenta a tradução feminista como prática 

crítica e performativa que desestabiliza os regimes de sentido e de poder do logos, instaurando um 

espaço de desejo, de criação e de transformação contínua, no qual traduzir é sempre um gesto de 

relação, reinvenção e diferença. 

Palavras-chave: tradução feminista; crítica de tradução; teoria da tradução; estudos de gênero. 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2025.e109392
https://orcid.org/0000-0003-4875-2984
https://orcid.org/0000-0003-4377-2249


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
2 de 27 

Artigo 
Original 

Abstract: This article presents the translation of Barbara Godard’s essay “Translating (With) the 

Speculum”, originally published in 1991 in the journal Traduction, terminologie, rédaction (volume 

Traduire la théorie). Godard analyzes the English translations of Speculum de l’autre femme (1974), by 

Luce Irigaray, and Vivre l’orange (1979), by Hélène Cixous, discussing the challenges and choices faced 

by translators in the face of polysemy and linguistic experimentation in the works. The essay offers 

a critical reflection on translation in light of the feminist theories of Irigaray, Cixous, and Beauvoir, 

which question phallocentrism in the structures of language, culture, and Western philosophy. For 

Godard, translating is a combinatorial and relational act—translating with the other, not in their 

place—which inscribes translation in an ethic of “with” and difference. Gender and translation are 

thus articulated as systems of symbolic exchange, highlighting the asymmetries of power that 

structure language and kinship. Inspired by Irigaray, Godard proposes the transition from a 

metaphorical and static economy to a “mechanic of fluids”, based on metonymy, contiguity, and 

multiplicity. Thus, “Translating (With) the Speculum” presents feminist translation as a critical and 

performative practice that destabilizes the regimes of meaning and power of logos, establishing a 

space of desire, creation, and continuous transformation, in which translating is always a gesture of 

relationship, reinvention, and difference. 

Keywords: feminist translation; translation criticism; theory of translation; gender studies. 

 

1. Lendo “com” 

 

“Com” é o termo operativo. Neste ensaio, preocupo-me com uma teoria da tradução como 

combinatória e não como substituição, conforme minha leitura de Luce Irigaray e Hélène Cixous, 

que analisam e põem em jogo teorias da troca de signos, de línguas e de corpos. 

 

2. Gênero como (im)possibilidade de tradução 

 

Entendo o gênero como o aparato de produção da diferença sexual em relações binárias 

(assimétricas). Enquanto sistema que regula diferenças, o gênero flete regimes de relações de signos, 

incluindo os de troca. Isso poderia ser reescrito como “incluindo os de tradução (transcodificação)”. 

O movimento de “troca” para “tradução” ocorre dentro da semiótica quando a preocupação de 

Saussure (2006) com as relações e sua descrição da significação como troca de valores dentro de 

um sistema é reformulada por Hjelmslev (1975) em um “cálculo geral” de dependências em sistemas 

de signos entendidos como “estruturas abstratas de transformações” caracterizadas pela 

“tradutibilidade”. A sociedade é conceitualizada em termos de uma teoria da comunicação em que 

regras de parentesco e regras linguísticas, juntamente com regras econômicas, instauram sistemas 

de circulação de valor simbólico (Lévi-Strauss, 2008). Por meio da consolidação de laços internos, 

uma identidade coletiva é produzida para cada grupo diferenciado por meio de uma troca, para cada 

clã, para cada língua. Em uma troca sob a regra da reciprocidade, os grupos fixam sua inter-relação 

como de diferença em relação a um dentro e um fora. Dessa forma, se produz mulher como 

categoria dentro de um sistema de parentesco de diferença sexual, e a tradução, dentro de um 

sistema significante de diferença linguística. Os termos relacionais tanto distinguem quanto vinculam 

a uma identidade comum internamente diferenciada, mas não são identidades. Em vez disso, são 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
3 de 27 

Artigo 
Original 

performances, no sentido de que, como a metáfora, mobilizam performativos, prometendo em vez 

de dar (Derrida, 1991). 

Buscarei explorar os sistemas relacionais sobrepostos de gênero e tradução por meio da 

tríade lei, desejo e língua em várias formulações – e críticas – da regra da exogamia. Na Antropologia, 

para Claude Lévi-Strauss (e, anteriormente, um amplo grupo que inclui Émile Durkheim e Marcel 

Mauss, que trabalhavam com a economia do dom ou potlatch1), a exogamia ou uma economia de 

troca generalizada (Lévi-Strauss, 2008) é crucial na reprodução da cultura, onde a cultura é 

entendida principalmente como um conjunto de práticas significantes. Feministas, especialmente 

Luce Irigaray, ofereceram uma exegese crítica das operações dessa construção da troca e 

elaboraram uma economia alternativa de relações. Desde Traffic in Women [Tráfico de Mulheres] 

(Goldman, 1970), passa-se a “ler com” mulheres (Cixous, 1990). Da substituição à interconexão. 

Lerei, primeiro, a obra de Luce Irigaray como uma teoria da manipulação de signos, isto é, como 

uma teoria generalizada da tradução ou da transcodificação semiótica (Jakobson, 1963), com a qual, 

numa segunda fase, examinarei as operações de uma teoria restrita da tradução ou tradução 

propriamente dita (Jakobson, 1963), tal como se manifesta na prática de traduzir a teoria feminista 

francesa. Traduzindo por “lapsos e limites” (Cixous & Clément, 1986, p. 96). Minha discussão se 

centrará na exegese da metáfora e da metonímia, isto é, nas relações do que Irigaray (2017) 

denomina “a mecânica dos sólidos” e “a mecânica dos fluidos” para as economias da significação. 

 

3. A tradução, sobrevivendo… 

 

Andrew Benjamin (1989, p. 4) afirma que “a possibilidade da tradução é a possibilidade da 

filosofia”, relação que reformularei como “a possibilidade da tradução é a possibilidade da teoria”. 

A tradução está ligada à “possibilidade de reinscrição”, de modo que a tradução se torne “a questão 

do que permite que textos/língua sobrevivam”… “[A teoria] continua viva na tradução e […] a 

tradução sobrevive até mesmo à [teoria da] filosofia” (Benjamin, 1989, p. 85). A tradução confronta 

o texto como outro, “como o lugar da pluralidade diferencial” (Benjamin, 1989, p. 84) e permite a 

interpretação da palavra como lugar de conflito, como o “reconhecimento da não-correspondência 

como não-correspondência” (Benjamin, 1989, p. 176). A interpretação é um processo no qual o que 

é apresentado não é o objeto da interpretação; em vez disso, à medida que ela avança, uma 

apresentação inicial aponta para algo mais que, a princípio, não estava presente. O que parecia ser 

original não é independente da cadeia interpretativa, mas “já é sempre uma tradução” (Benjamin, 

1989, p. 147). Para Benjamin, não existe um dentro/fora da tradução. 

Essa (im)possibilidade da tradução é a condição da interpretação, da teoria. O interesse 

desloca-se da “relação entre a interpretação e o objeto da interpretação” para “as implicações e 

pressupostos daquela interpretação ou tradução em particular” (Benjamin, 1989, p. 179), das 

questões axiológicas de veracidade para questões éticas de efeito. A capacidade de reinterpretação 

admite a possibilidade de um conflito de interpretações. Ainda assim, uma “filosofia da diferença”, 

para Benjamin (1989, p. 178), continua sendo filosofia. Considerando-se a filosofia/teoria como 

 
1 (N.T.) Trata-se de uma cerimônia de oferta de bens realizada entre populações indígenas da costa noroeste do Pacífico 

da América do Norte (Harkin, 2001). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
4 de 27 

Artigo 
Original 

(in)fidelidade. Não há dentro/fora da teoria: teoria/reinterpretação como a (im)possibilidade da 

tradução. 

Ampliando essa linha de especula(riza)ção, sobre a imbricação entre interpretação, diferença 

e tradução, quero acrescentar outra figura da diferença: o gênero. A (im)possibilidade de gênero 

como condição (im)possível da tradução. O gênero, como a tradução, é um sistema de signos, que 

figura tanto “literalmente” quanto “figurativamente” nesta análise. Pois o gênero pode ser 

construído como um “paradigma naturalista” que estabelece uma continuidade causal entre sexo, 

gênero e desejo, ou pode ser entendido como um “paradigma expressivo autêntico”, em que “um 

eu verdadeiro é simultânea ou sucessivamente revelado no sexo, no gênero e no desejo” (Butler, 

2003, p. 45). Por outro lado, pode-se considerar que o gênero é produzido dentro de categorias 

binárias pressupostas, como efeito de uma história de práticas e discursos. De fato, essa mesma 

instabilidade coloca em questão a distinção entre “literal” e “figurativo”, assim como uma visão 

substancialista do gênero e, como espero demonstrar, da tradução.  

Em algum lugar desse terreno movediço entre tropo (metáfora) e tradução situa-se meu 

objeto. Apesar de seus campos semânticos distintos, há sobreposições nas conotações dos termos. 

Um termo grego para tradução é metapherein (outro é hermeneuien). Em latim, tanto transferre 

quanto translatare designam todas as formas de metáfora, bem como a transferência de jurisdição 

legal. Se a tradução é um tropo como a metáfora, na qual o veículo é menos importante do que o 

teor (significante menos que significado) em um movimento geral do sentido, ou se o que é 

transmitido das palavras de uma língua a outra é transformado (significante produzindo outros 

significantes/significados), é uma questão de debate na teoria da tradução. A tradução é uma forma 

de mediação ou de construção? Ela funciona dentro de um regime de verdade ou em um regime de 

interpretação? 

O que está em jogo é se a palavra tradução é entendida em sua forma generalizada ou restrita 

(Berman, 2002). Dentro de uma economia restrita, a tradução é explorada em sua relação única 

com outro texto que lhe confere profundidade de significação, como a reformulação de um texto 

específico em um contexto específico. A tradução, então, envolve a questão de (redes)cobrir o 

sentido. Uma teoria generalizada da tradução, pelo contrário, elabora uma teoria da 

intercomunicação a partir do horizonte da tradução. A tradução, nesse caso, como a antropologia 

na análise de Lévi-Strauss (2008), é “o sistema dos sistemas, aquele que permite interpretar todos 

os outros” (Berman, 2002, p. 327). Qualquer tipo de “mudança” no conhecimento, na experiência, 

assim como na estética, é entendida como tradução: comunicação intercultural, interliterária, 

interlinguística – tudo se trata de “transportar através”. Sob uma teoria generalizada, qualquer 

atividade de interpretação ou reescrita – adaptação, crítica literária, resenha, historiografia, 

introdução prefacial (Lefevere, 1985) –, como acabo de tentar ilustrar, qualquer atividade de 

duplicação (metáfora, citação, paródia) pode ser considerada “tradução”. Essa expansão semântica 

– e epistêmica – esvazia qualquer sentido específico que se possa atribuir ao termo: a tradução 

torna-se sinônimo da heterogeneidade do signo, sempre já lido e traduzido, infinitamente outro. 

Tradução em excesso de interpretação. Sobrevivendo. 

 

 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
5 de 27 

Artigo 
Original 

4. A circulação de signos/mulheres 

 

Na Introdução de Tratado Geral da Semiótica, Umberto Eco (1997, p. 22) afirma que “a 

pesquisa teórica é tão somente uma das formas da prática social”, com base na ideia de que a cultura 

pode ser estudada semioticamente: “[a cultura] pode ser integralmente estudada sob o prisma 

semiótico”, tornando-se o interprétant de outro veículo de signo no processo contínuo de trocas 

comunicativas que é a cultura. As entidades podem ter tanto valor simbólico, como objetos, quanto 

valores de signo em um sistema de significação. O exemplo proposto por Eco é a “troca de 

mulheres”. O valor simbólico das mulheres como objetos (isto é, como corpos) as opõe, no interior 

de um sistema, a outras mulheres. Quando entra no sistema de parentesco como “esposa”, a mulher 

“deixa de ser apenas um corpo físico (um bem de consumo) para tornar-se um signo que conota 

um sistema de obrigações sociais” (Eco, 1997, p. 20). O que Eco apresenta como pressuposto da 

semiótica é a tese de Claude Lévi-Strauss, tão importante para o desenvolvimento tanto do 

estruturalismo quanto do feminismo, de que o parentesco é uma estrutura pela qual homens e 

mulheres são posicionados por meio de complexos sistemas de regras e rituais a serem 

desempenhados por cada sexo. Os sistemas de parentesco são:  

 

Uma espécie de linguagem, ou seja, um conjunto de operações destinadas a garantir um 

certo tipo de comunicação entre os indivíduos e os grupos. O fato de aqui a “mensagem” 

ser constituída pelas mulheres do grupo que circulam entre os clãs, linhagens ou famílias (e 

não, como na linguagem em si, pelas palavras do grupo circulando entre indivíduos) não altera 

em nada a identidade do fenômeno, considerado em ambos os casos (Lévi-Strauss, 2008, p. 

73, grifos do autor). 

 

5. Mulheres circulando entre grupos – traduzindo 

 

Ao elaborar o conceito de mulher como signo dentro de um sistema de parentesco, Lévi-

Strauss desenvolveu as sugestões de Saussure para uma semiologia quando este indicou que o 

sistema de relações diferenciais ao longo dos eixos sincrônico e diacrônico, que havia esboçado para 

o funcionamento dos signos linguísticos, poderia ser generalizado para outros tipos de sistemas de 

signos. Para Saussure (2006, p. 133), “[a língua é] um sistema em que todos os termos são solidários 

e o valor de um resulta tão-somente da presença simultânea de outros”. O valor das palavras reside 

em sua permutabilidade, já que as palavras são intercambiadas entre si, mas também é uma medida 

de sua diferença. Não há termos positivos, apenas relacionais (Saussure, 2006). O valor não é 

intrínseco ou fixo, mas uma função de posicionamento em um sistema de diferenças relacionais, em 

que o valor de um termo é “determinado por aquilo que o rodeia” (Saussure, 2006, p. 135), 

estabelecido ao longo dos eixos paradigmático e sintagmático por meio das operações de 

substituição e combinação. Nisso, os emissores e receptores de um significante são parte do sistema 

e se constituem como sujeitos falantes em relação uns aos outros e ao sistema por meio de relações 

de troca.  

Como afirma Lévi-Strauss (2008), o parentesco é um sistema que produz a mulher como 

objeto de troca que se torna um signo da instituição da cultura. Situadas nas estruturas de 

parentesco como não-homens, as mulheres são “produzidas” como esposa, mãe etc. A mulher 

funciona como diferença “negativa” nesse sistema, por meio do complexo de Édipo e da exogamia, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
6 de 27 

Artigo 
Original 

a partir dos quais a diferença é instituída e inscrita na ordem sócio-simbólica. A existência social é 

“a troca de valores complementares” (Lévi-Strauss, 2008, p. 74). A troca não é simplesmente a 

“comunicação de mulheres”: antes, é a instauração das relações sexuais e da instituição da 

subjetividade por meio da proibição do incesto. As relações mãe/filho são reguladas por esse sistema 

mediante a introdução de um terceiro termo, seja pai ou irmão, para mediar e transformar a simetria 

considerada como impossibilidade mortal da cultura. Para romper o caráter circular do padrão 

biológico, o tio materno faz a mediação entre seu cunhado e sua irmã e entre pais e filhos, tanto em 

nível vertical quanto horizontal. O sistema de parentesco estabelece patrilinearidade/avunculado 

como oposições significativas. Essa “lei primordial” é, segundo Lacan (1998, p. 279), “idêntica a uma 

ordem de linguagem” e sobrepõe a ordem da cultura à da natureza, instituindo a sociedade. O tabu 

do incesto que regula as relações mãe/filho é promulgado por meio da lei da exogamia. 

 

É que, com efeito, a troca não vale somente o que valem as coisas trocadas. A troca, e por 

conseguinte a regra de exogamia que a exprime, tem por si mesma um valor social. Fornece o 

meio de ligar os homens entre si e de superpor […] a aliança governada pela regra […]. [Essa 

lei] fornece a regra fundamental e imutável mantenedora da existência do grupo enquanto 

grupo (Lévi-Strauss, 1982, pp. 520-522, grifos meus). 

 

Em contraste com a economia restrita da endogamia, que faz distinções dentro de um grupo, 

a exogamia busca “maior coesão” (Lévi-Strauss, 1982, p. 520) ao estabelecer distinções entre grupos. 

O que essas leis estabelecem são posições diferenciais dentro de um sistema, uma forma de 

identidade por meio da diferença. Entre as operações binárias instituídas estão as de eu/outro, 

mesmo/diferente, que figuram no campo semiótico do sistema de parentesco como 

endogamia/exogamia. Para as línguas, as complementaridades seriam enquadradas como 

nativo/estrangeiro, embora com duas línguas as permutações de suas inter-relações sejam mais 

complexas (Lévi-Strauss, 2008). Para conceber o sistema, é necessário pensar o outro por 

intermédio de um terceiro (Lévi-Strauss, 2008). É o conceito de reciprocidade ou troca generalizada 

que constitui “a forma que permite integrar imediatamente a oposição entre eu e outrem” (Lévi-

Strauss, 2008, p. 37). Pois a reciprocidade facilita a síntese de duas cadeias contraditórias (Lévi-

Strauss, 1982). Como dois tipos de sistemas de troca de signos, “exogamia e linguagem têm a mesma 

função fundamental, isto é, a comunicação com o outro e a integração com o grupo” (Lévi-Strauss, 

1982, p. 533). De fato, a integração está ligada à noção de reciprocidade, que funciona em sistemas 

harmoniosos quando as oposições são superadas – um tempo utópico que remete a uma idade de 

ouro “no momento em que a confusão das línguas tornou as palavras propriedade de todos, […] 

descrevendo a beatitude do Além como um céu no qual as mulheres não serão mais trocadas” (Lévi-

Strauss, 1982, p. 537).  

No relato de Lévi-Strauss, as mulheres foram substituídas pelas palavras na venerável visão 

de um mundo adâmico com uma língua universal anterior a Babel e à necessidade da tradução. Ou 

de algum futuro falar em línguas que transcendesse a necessidade da tradução. A troca de palavras 

e mulheres é um requisito do surgimento do pensamento simbólico como meio de “superar a 

contradição” que a mulher representa ao ser simultaneamente objeto de desejo – incitando instintos 

de apropriação – e sujeito de desejo – vinculando o outro por meio de alianças (Lévi-Strauss, 1986). 

Diferentemente das palavras, que são inteiramente signos, entretanto, a mulher é tanto signo quanto 

valor (Lévi-Strauss, 1982). Os termos têm valor tanto para quem fala quanto para quem ouve na 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
7 de 27 

Artigo 
Original 

troca (Lévi-Strauss, 2008), no caso da mulher, que é ao mesmo tempo objeto e sujeito, signo e 

produtora de signos, presa em uma “representação desdobrada” (Lévi-Strauss, 2008, p. 74). Tanto 

dentro quanto fora da representação, a mulher ameaça o sistema e exige a solução da exogamia e 

da tradução, “a troca de valores complementares”, para que a circulação, a diferença, como 

possibilidade fundamental da cultura enquanto estrutura social, seja instaurada. 

 

6. Reconfigurando as relações do contrato social 

 

Ao apresentar a mulher como signo para resolver essa contradição, Lévi-Strauss acabou por 

engendrar outra. Embora ele a tenha ignorado, as feministas não o fizeram. De fato, a crítica inicial 

de Simone de Beauvoir foi um importante estímulo para a orientação da teoria feminista 

contemporânea como uma teoria da diferença, centrada nas oposições binárias masculino/feminino 

na construção da Mulher. A exogamia é caracterizada pela mulher como único termo de troca. Para 

que isso ocorresse, a divisão baseada no gênero precisava já ter constituído as mulheres como o 

termo marcado ou valorizado, uma divisão prévia que é, em si mesma, social (Cowie, 1990). Isso 

pressupunha que os homens fossem intrinsecamente insociáveis em seus desejos divisivos e 

necessitassem da troca de mulheres para instituir a sociabilidade. Em contradição, pressupunha 

também que a ordem social fosse constituída por um vínculo recíproco entre homens e homens, 

não entre homens e mulheres (Beauvoir, 2019). É este ponto que Simone de Beauvoir enfatiza em 

sua análise da história da opressão feminina em O segundo sexo. Pouca diferença faz se as relações 

sociais se organizam ao longo de linhas patrilineares ou avunculares. Ambas organizam relações de 

filiação. A posição da mulher é a mesma: mediadora, não portadora da lei, excluída de qualquer 

relação autônoma em sua situação estrutural como signo da alteridade (Beauvoir, 2019). Essa 

posição não é de reciprocidade, continua de Beauvoir (2019, pos. 1634), mas de “assimetria 

fundamental”, em que a mulher é ora “contingente”, ora o “Outro” adorado/temido, além ou acima 

do domínio humano. 

Dois tipos de alteridade se confundem aqui, de modo que, como Outro absoluto, a mulher 

não pode ser o outro enquanto sujeito em uma relação de reciprocidade. De fato, não há 

reciprocidade, não há troca generalizada, apenas troca restrita, sob relações hierárquicas. Essa 

divisão sexual primária que inaugura a diferença rapidamente se transforma em um sistema de 

deferência. A diferença é apenas uma ilusão, já que as relações recíprocas são in-diferentes. Não há 

subjetividade reversível entre mulheres e homens. A dualidade na coletividade não é complementar, 

pois o que se opõe no sistema são dois grupos de homens. “A sociedade sempre foi masculina; o 

poder político sempre esteve nas mãos dos homens” (Beauvoir, 2019, pos. 1634). Eles afirmam sua 

transcendência em oposição às mulheres situadas como o Outro. A regra da exogamia auxilia nessa 

dominação da poderosa e arcaica Mãe Terra e na afirmação do humano, do social, sobre o mágico 

(Beauvoir, 2019). Ao mapear o modelo da ordem social de Lévi-Strauss na leitura de Hegel sobre 

as relações recíprocas de intersubjetividade fixadas na opressão pela dialética Senhor/escravo, de 

Beauvoir conclui que a Mulher, tal como construída no sistema de parentesco, é alienada, 

contingente, não autêntica. Enquanto em outras relações de poder existe reciprocidade entre 

colonizador e colonizado, aqui não há reversibilidade, não há reciprocidade, não há comutabilidade 

entre sujeito e objeto generificados (Beauvoir, 2019). Apropriando-se da teoria estruturalista de 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
8 de 27 

Artigo 
Original 

Lévi-Strauss para considerar a diferença sexual como um sistema de valores complementares, de 

Beauvoir busca analisar por que a passagem da Natureza à Cultura, por meio da formulação de 

sistemas de oposições – dualidade, alternância, oposição, simetria – produziu apenas uma diferença 

fixa, hierárquica, que constrói um sujeito singular e masculino. 

 

7. O comércio de mulheres 

 

É justamente essa crítica ao falocentrismo como algo fixo e restrito, e não como um sistema 

recíproco ou geral de relações de troca, que Irigaray retoma em sua exploração da 

“hom(m)osexualidade”, isto é, o vínculo social entre homens que constitui o momento diferenciador 

da troca social e que, paradoxalmente, ocorre por meio da distribuição heterossexual das mulheres. 

Essa economia falogocêntrica depende de uma economia de diferença recíproca que nunca se 

manifesta, pois se trata de uma ordem da in-diferença, uma ordem do mesmo. Ao oferecer uma 

exegese crítica sobre como a não-reciprocidade entre os sexos, pressuposta na troca entre homens, 

é inarticulável dentro dessa economia, pergunta-se o que poderia acontecer se “as mercadorias [se 

juntassem] entre elas” (“Les marchandises entre elles”) (Irigaray, 2017). Em vez de explorar as 

subjetividades produzidas quando as mulheres são forçadas contra sua vontade a participar da 

violência da ordem social fundada em um contrato sacrificial – o assassinato da mãe arcaica (pré-

edipiana) –, como fez Julia Kristeva (1982), especialmente em seu estudo sobre a abjeção, Irigaray 

retoma a preocupação de Simone de Beauvoir de que a ordem sócio-simbólica generificada, 

produzida pela exogamia, falha em constituir as mulheres no plural, como grupo (Beauvoir, 2019). 

A obra de Irigaray é uma tentativa de encenar performaticamente os pressupostos inarticuláveis e 

a inominabilidade do feminino em uma economia alternativa de relações. 

Isso envolve a crítica pós-estruturalista às estruturas identitárias de troca de Saussure e Lévi-

Strauss, nas quais o movimento de relação e unificação dentro de um campo totalizante de 

significação suprime o momento da diferença, da arbitrariedade, por meio da fixidez de oposições 

binárias que confinam a ambiguidade da significação linguística (e cultural). O projeto de Irigaray 

ataca a totalização do neutro, do universal, do in-diferente, em favor de um campo ativo de inter-

relações diferenciais. Como escreve em Sexes et parentés: “Como remodelar as línguas existentes 

para dar origem a uma cultura de gênero? Esse é o meu problema de pesquisa” (Irigaray, 1987, p. 

1962). As diferenças são necessárias para produzir um campo dinâmico; contudo, na situação atual, 

conclui, há apenas um gênero e não dois: 

 

Em vez de reconhecer de fato dois gêneros e de aceitar uma revelação vinda do outro 

gênero – revelação em si e para si –, o povo dos homens pretende deter toda a verdade e 

o direito de legislar sobre tudo: filosofia, direito, política, religião, ciência (Irigaray, 1987, p. 

1283).  

 

 
2 (n.t.) “Comment remodeler les langages existants pour donner lieu à une culture sexuée? C’est l’enjeu de mes 

recherches” (Irigaray, 1987, p. 196). 
3 (n.t.) “Au lieu de se reconnaître réellement deux genres et d’accepter une révélation venant de l’autre genre – 

révélation en soi et pour soi –, le peuple des hommes prétend détenir toute la vérité et le droit de légiférer en tout: 

philosophie, droit, politique, religion, science [...]” (Irigaray, 1987, p. 128). 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
9 de 27 

Artigo 
Original 

A análise do imaginário social e da ordem simbólica opera no modo da reprodução da ordem 

existente, não no da criação, e isso se aplica a todas as “estratégias de leitura, tradução, 

interpretação” (Irigaray, 1987, p. 101). O impacto das estruturas discursivas sobre o sentido é 

ignorado em “discussões sobre conteúdo que não consideram o veículo da mensagem” (Irigaray, 

1987, p. 183): a atenção recai sobre o significado, sobre a semelhança e o eixo da substituição, e 

não sobre o significante e as relações de contiguidade ao longo do eixo da combinação. 

Mas para efetuar mudanças permanentes e profundas nessas práticas – de fato, nas “relações 

sociais, na linguagem, na arte” –, “o sistema econômico das trocas” precisa ser transformado 

(Irigaray, 1987, p. 96). Na economia atual, uma economia anal, as mulheres trocam seus filhos pelo 

status de mercadoria, por valor no mercado, por meio da “função materna” (Irigaray, 1987, pp. 98-

99). Castradas e contidas por essa “economia libidinal”, se submetem à sua “organização econômica, 

imaginária e simbólica” (Irigaray, 1987, p. 98). A diferença sexual é mantida cativa pelo Mesmo. Para 

transformar essas relações, de modo que as mulheres deixem de ser “objetos de uso e troca entre 

os homens”, deixem de “ser rivais no mercado”, é necessário explorar as relações entre mulheres 

no plural por meio da singularidade do amor das mulheres por outras mulheres. Isso configuraria 

uma economia diferente de relações, por meio de uma organização distinta do desejo, em contraste 

com a atual economia do desejo entre homens. Há uma diferença, afirma Irigaray, entre o amor 

arcaico pela mãe pré-edipiana e o amor pelas irmãs. O que é necessário é uma ordem simbólica que 

valorize uma economia heterogênea, permitindo a ligação entre mulheres como grupo (Irigaray, 

1987). A “ordem do mesmo”, uma economia de “monopólio” (Irigaray, 2017, p. 82), seria substituída 

por uma ordem de heterogeneidade, “uma economia da abundância” (Irigaray, 2017, p. 220).  

O fato de Irigaray ter estendido sua análise das economias de troca ao sagrado e aos sistemas 

monetários em sua obra mais recente, Sexes et parentés [Sexo e Parentesco], evidencia a centralidade 

de sua preocupação com os sistemas de relações em sua crítica à ordem sócio-simbólica, cuja 

totalidade e fechamento são tanto presumidos quanto contestados em sua obra. Contra as 

categorias limitadoras e imobilizadoras da ordem simbólica atual, com suas pretensões monopolistas 

de totalizar todas as possibilidades de troca, Irigaray imagina uma troca generalizada que não é 

concebível dentro da ordem do Mesmo. Ao fazer isso, mina as pretensões totalizantes do discurso, 

expondo o Simbólico como “hegemônico” (Butler, 2003, p. 71). 

 

Como falar para escapar dos compartimentos deles, enquadramentos, distinções, 

oposições: virgem/deflorada, pura/impura, inocente/experiente… Como nos desvencilhar 

desses termos, nos libertar de suas categorias, nos livrar dos nomes deles? Nos 

desembaraçar, viventes, de seus conceitos? Sem reserva, sem branco imaculado que sustente 

o funcionamento dos sistemas deles. Você bem sabe que nós não somos jamais completas, 

mas que só nos abraçamos por inteiro. Que partes após partes – do corpo, do espaço, do 

tempo – interrompem o fluxo de nosso sangue. Nos paralisam, nos fixam, nos imobilizam 

(Irigaray, 2017, p. 240, grifo da autora). 

 

Nesse regime de verdade, dentro da lógica da verdade, do ser, a mulher é codificada como 

“amulher”, como “an-árquica”, “a-teleológica”, “um corpo-matéria, marcado pelos significantes 

deles e suporte de suas almas-fantasias” (Irigaray, 2017, p. 111). Ela é o lugar de inscrição – ao 

mesmo tempo origem e ponto de fuga –, paradoxalmente, “de sua decodificação como sujeitos 

falantes e de projeção dos ‘objetos’ de seu desejo” (Irigaray, 2017, p. 111). A “mais-valia” tem a ver 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
10 de 27 

Artigo 
Original 

com o corpo do Outro, “ou seja, para o sujeito, um mais-de-gozar disso que o instaura enquanto 

ser falante” (Irigaray, 2017, p. 108). O prazer sexual situa-se no corpo do Outro e se “produz” 

porque o Outro escapa do discurso (Irigaray, 2017). Mas o Outro não tem outro, não produz valor, 

nem prazer. A mulher é o Falo, embora o homem o possua. No entanto, isso implica em um 

paradoxo, operativo em todos os sistemas discursivos da ordem do Mesmo: a sexualização feminina 

é produzida como exigência lógica das oposições binárias dessa ordem e da existência de uma 

linguagem “transcendente aos corpos” que, no entanto, precisa se encarnar, “por assim dizer”. A 

mulher é constituída como uma realidade potencialmente disruptiva e pré-discursiva por uma 

linguagem e por uma ordem simbólica que “reina como mestre” (Irigaray, 2017, pp. 103-104). 

Dentro dessa ordem, tudo o que pode ser considerado é o significado (o sentido) ou o valor na 

troca, e não o significante (o veículo) ou o processo de troca (a produção de sentido). 

É essa incapacidade de conceituar uma relação com a instância de enunciação dos signos e 

com o teor das metáforas do discurso filosófico, isto é, de conceituar uma relação com o processo 

de produção desse discurso, que, consequentemente, parece autossustentado, desencarnado, que 

Irigaray desconstrói em Speculum (1974) por meio de sua análise da metáfora platônica da caverna. 

O foco na luz do significado transcendente, o logos, cega Platão para a topologia da própria caverna, 

onde o processo ocorre no “antre” (caverna), e para as implicações das metáforas do nascimento 

que mobiliza para descrever a produção do filósofo-governante que emergirá da caverna por uma 

passagem (“entre”) que se assemelha a um canal de parto. O esquecimento desse processo ou 

passagem, ao focar no Ser em vez do Devir, resulta em uma metafísica que valoriza o uno, o mesmo, 

fazendo do “antre” um recinto em vez de um processo (“entre”). O “enceinte” funciona como parede 

que contém, e não como espaço uterino de criação e transformação. Trata-se de um sistema de 

reprodução, repetição, semelhança, do “propre” – logocentrismo – e não de um sistema de inter-

relações. O falocentrismo também opera na lógica do Mesmo no que Irigaray expõe como um a 

priori que contradiz o próprio sistema que o sustenta. Essa economia e ideologia da reprodução 

valoriza a função materna em detrimento do erótico: as relações mãe-filha são concebidas em 

termos de desejo masculino e de homossexualidade (Irigaray, 1985), ou seja, dentro da inscrição da 

“propriedade”, para se submeter ao nome (lei) do pai. 

 

Envelopadas em peles apropriadas, mas que não são as nossas. Assaltados os nomes 

próprios, violadas por eles. Não os seus, nem os meus. Nós não os temos. Nós trocamos 

de nomes como eles nos trocam, como eles nos usam. Seremos frívolas de tão mutáveis, 

intercambiadas por eles (Irigaray, 2017, p. 233). 

 

Nessa sondagem dos paradoxos lógicos sobre os quais esse sistema do Mesmo é 

(des)fundado, Irigaray estrategicamente performa a mobilidade e a diferença que essa ordem do 

mesmo não pode representar, expondo a instabilidade do sistema de propriedade estabelecido para 

manter a mulher em seu devido lugar como objeto de troca. Mas essa mesma permutabilidade do 

signo traz considerações de indeterminação e contingência que minam as pretensões totalizantes 

dessa economia fálica, dessa ordem em que o masculino detém o monopólio do mesmo, o 

monopólio do valor (Irigaray, 2017). Como sua sondagem desconstrutiva das metáforas dessa 

economia encena, o mesmo, a unidade, o falo, implica atribuir um valor “a priori do Mesmo”, 

categoria que é, ao mesmo tempo, o centro desse sistema e aquilo que é excluído de sua reflexão 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
11 de 27 

Artigo 
Original 

ou representação. Recorre-se aos “processos de sempre: a analogia, a comparação, a simetria, as 

oposições dicotômicas”, e o sistema permanece aprisionado em uma “certa economia do logos” que 

produz in-diferença (Irigaray, 2017, p. 85). Apesar disso, como mostra Irigaray, o “enceinte” é 

rompido – as categorias que visam fixar e conter a diferença são minadas por uma différance original. 

Ao enfatizar a sobredeterminação, a contradição lógica, a polissemia, o adiamento do sentido, a 

compulsão de repetição, a pulsão de morte, nesse sistema, Irigaray exibe os pressupostos da cena 

da representação, a “indiferença sexual que a edifica assegura[ndo] sua coerência e sua conclusão” 

(Irigaray, 2017, p. 85, grifos da autora). In-diferença é, ao mesmo tempo, o mesmo, a semelhança, 

mas apenas como diferença: essa indeterminação radical impede qualquer identidade. Mais um 

paradoxo. 

 

8. Contaminação 

 

A “alavanca de interpretação” que Irigaray apresenta neste cenário para seu desenvolvimento 

é uma estratégia de “releitura interpretativa”, ler não para produzir uma “interpretação simbólica, 

pontual, dos enunciados dos filósofos”, mas, em vez disso, para examinar “o funcionamento da 

‘gramática’ de cada figura do discurso, suas leis ou requerimentos sintáticos, suas configurações 

imaginárias, suas redes metafóricas” e, também, para investigar “os seus silêncios” (Irigaray, 2017, p. 

88, grifos da autora). Não é uma leitura em busca de significado, mas para desdobrar os processos 

de produção de sentido, seguir as cadeias de significantes para localizar as sobredeterminações 

operantes em suas combinações. Repetir os enunciados dos filósofos trata-se de uma leitura com (e 

contra) o texto. Tocando. Sobrevivendo. 

Isso implica em outra economia de manipulação dos signos, não a do apropriado [proper], 

mas a do (im)próprio, da contaminação. Não uma economia da penúria, da usura, mas da 

“abundância”. Não de contenção, mas de descarga, onde uma coisa flui para outra, toca outra. 

 

E não se preocupe com a palavra “certa”. Ela não existe. Não há verdade entre nossos 

lábios. Tudo tem lugar para existir. Tudo vale ser trocado, sem privilégio nem rejeição. 

Trocado? Tudo se troca, mas sem comércio. Entre nós não há proprietários nem 

compradores, não há objetos determináveis, nem preços. Aos nossos corpos são 

acrescentados nossos gozos comuns. Nossa abundância é inesgotável: ela não conhece nem 

a precariedade nem as riquezas. Entregando (nosso) todo sem reserva e sem monopólio, 

nossas trocas não têm termo. Como dizer isso? A linguagem que conhecemos é tão 

limitada…  

[…] Você se mexe. Você não fica tranquila. Você não fica, nunca. Você nunca “é”. Como 

dizer? Sempre outra. Como posso falar contigo? Permanecendo no fluxo, sem fixação. Sem 

congelamento. Como transmitir esse fluxo corrente em palavras? Múltiplo. Sem causas, 

sentidos, qualidades simples. E, no entanto, impossível de ser decomposto. Esses 

movimentos não são descritos pelo percurso de um ponto de origem a um fim. Esses rios, 

sem um mar único e definitivo […]. Essa mobilidade, sem cessar (Irigaray, 2017, pp. 241-

243). 

 

Por meio do uso estratégico da metonímia, representando um contradiscurso provisório, a 

partir de perguntas, do embaralhamento da dêixis (Nós – você/eu), Irigaray configura um discurso 

que flui através das grades e clausuras do discurso do Mesmo, excedendo seu alcance. É um discurso 

de mulheres para mulheres, além daquele regulado pelos signos da “posse” (Irigaray, 2017), um 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
12 de 27 

Artigo 
Original 

discurso que simula o prazer das mulheres se tocarem mutuamente, tocando, vivendo. (“Quando 

eu me toco, toco você à distância”). Trata-se de um “dialeto da relação” não sexualizado apenas 

pela função fálica, isto é, a função materna como significante do desejo do Outro (Irigaray, 1985, 

2017). Contudo, embora essa cultura transforme mulheres “em ‘moeda’, sem que elas tirem 

proveito disso”, exceto no poder de escravas, não se trata de um discurso que simplesmente inverte 

a relação de domínio, mas de um discurso que desconstrói o próprio conceito de domínio e 

identidade, de totalidade e clausura, emergindo da subjetividade descentralizada de quem é sempre 

contraditória e múltipla, como uma exploração de um “autoerotismo” heterogêneo (Irigaray, 2017). 

 

Palavras contraditórias, um tanto loucas pela lógica racional, inaudíveis para que possam ser 

escutadas seguindo os esquemas prontos, um código já todo preparado. É que no que ela 

diz também – pelo menos quando ela ousa –, a mulher se toca todo o tempo. […] Pois se 

“ela” diz isso, isso não é mais idêntico ao que ela queria dizer. Não é jamais idêntico a nada, 

aliás, é mais contíguo. Isso toca (em). E quando isso se afasta demais dessa proximidade, ela 

corta e recomeça do “zero” (Irigaray, 2017, p. 39, grifos da autora). 

 

Não se trata de conservação por meio da reprodução de si, do sentido. Ao contrário, a 

mulher visa se livrar das palavras para não se fixar nem se congelar nelas. É uma perda de sentido 

que não pode ser chamada de negatividade na ordem filosófica, mas é um nonsense que está além da 

clausura ou do horizonte do conhecimento absoluto, além das alternativas de simetria ou oposição, 

fora da clausura da metafísica como não-valor, excedendo o logos ao pensar o impensável (o casal 

lésbico). A “parole blanche” de uma economia geral da escrita poderia ser chamada, nas palavras de 

Derrida (1967, p. 403, grifo meu): “uma espécie de potlatch de signos”. Trata-se de participar de uma 

economia de dispêndio sem reserva, excedendo a lei, uma economia da dádiva cujo contrato implica 

um ritual de sacrifício (Mauss, 2003), de usura. 

 

9. As mercadorias entre elas 

 

O que está em jogo para Irigaray é uma economia diferente, que “desvia a linearidade de um 

projeto, confunde o objeto-meta de um desejo, faz explodir a polarização sobre um único gozo, 

desordena a fidelidade a um único discurso…” (Irigaray, 2017, pp. 39-40). (In)fidelidade – os 

excessos ou dejetos de um “espelho do qual se apossou o ‘sujeito’ (masculino) para nele se refletir, 

redobrar-se” em uma “especula(riza)ção” (Irigaray, 2017, p. 40). Esse imaginário, encenado como 

uma figuração hipotética de uma economia libidinal feminina organizada de outra forma, em torno 

da circulação infinita do desejo, dos signos, articula-se “por trás da tela da representação”, fora do 

alcance das lembranças-tela de um cenário edípico primordial, na repetição de uma repetição da 

versão de Alice através do espelho, de Souter. Trata-se da ordem do paradigma recursivo, do espelho 

anamórfico e distorcido. Como o Speculum, se recusa a enviar de volta uma cópia em reverso, mas 

dispersa e difunde os raios de luz, produzindo uma imagem diferente, uma imagem da différance.  

Em sua moldura, a meditação de Irigaray em Este sexo que não é só um sexo (2017) – não uma 

identidade ou entidade, mas um lugar móvel (“‘Ela’ é indefinidamente outra, em si mesma”; Irigaray, 

2017, p. 39) – encena a indeterminação, oscilando entre pluralidade e falta. O paradoxo do sentido 

diferido só pode ser encenado, não descrito. O texto realiza a lógica topológica que discerne, 

recusando “propriedade e posse”, mas não o que está próximo. Relações topológicas de 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
13 de 27 

Artigo 
Original 

proximidade organizam uma economia que recusa fixidez e identidade: “Tão próximo que qualquer 

discriminação de identidade torna-se impossível. Portanto, toda a forma de propriedade” (Irigaray, 

2017, p. 41). Isso desestabiliza todas as economias vigentes, especialmente aquela em que a mulher 

tem “um valor de uso para o homem, e um valor de troca entre os homens” (Irigaray, 2017, p. 41). 

A “mercadoria” não é uma mercadoria, não é uma entidade, mas um processo e, como tal, escapa 

à “competição pela posse”. Isso colocaria fim ao “comércio de mulheres”, já que elas deixam de ser 

commodities na medida em que se recusam a ir para o mercado. 

A ruptura produzida pelas “mercadorias entre si” (ou “as mercadorias que se juntam”) leva 

a uma crise da aporia sobre a qual o contrato social foi figurado, a saber, sua in-diferença sexual. O 

foco na exogamia como rito de passagem da Natureza à Cultura serviu “como um álibi para o bom 

desenvolvimento das relações do homem consigo próprio”, isto é, para a endogamia. A “endogamia 

sociocultural” exclui a participação da mulher, a outra, pois às mulheres é proibido o comércio com 

outras mulheres. “O uso e o comércio de mulheres subentendem e sustentam o reino da hom(m)o-

sexualidade masculina, mantém-na esta em especulações, jogos de espelhos, identificação, 

apropriações de rivalidade mais ou menos intensas, que diferenciam a sua prática real” (Irigaray, 

2017, p. 193). Os homens praticam o comércio de mulheres, não com mulheres, pois as relações 

econômicas vigentes exigem que as mulheres se alienem em trocas das quais não participam e 

isentam os homens de serem circulados como commodities. A reescrita de Irigaray expõe a fusão de 

signo e símbolo, desestabilizando as pretensões de pureza do discurso do mesmo. As commodities 

entre si não são nem iguais, nem semelhantes, nem diferentes, pois se relacionam apenas no desejo 

do sujeito cujo narcisismo dota as mercadorias de valor. Mas isso significa, como escreve Irigaray 

(2017), acrescentar uma mais-valia ou “a-mais” à commodity, um suplemento encontrado em outra 

mercadoria, cujo valor de uso então se torna o valor padrão. As mulheres-mercadorias são 

submetidas a uma cisão que as separa em categorias de utilidade e valor de troca, em corpo-matéria 

e o envelope precioso que lhes é inalcançável. Trata-se de uma divisão entre uso privado e social 

(Irigaray, 2017).  

Ao investigar a “representação cindida” da mulher dentro e fora da representação, a 

contradição que Lévi-Strauss tentou resolver com a teoria do comércio de mulheres, Irigaray, ao 

contrário, a expõe como uma necessidade a priori de uma economia fálica. Na medida em que a 

força de trabalho despendida na produção de um objeto é abstraída no processo de universalização 

que é a operação das trocas sociais, o papel das mulheres é o de “objetos-fetiche” em relação ao 

Falo que elas representam, mas não possuem (Irigaray, 2017, p. 204). “Naturalmente”, as mulheres 

permanecem amorfas: socialmente são produzidas pela economia fálica como “mãe, virgem, 

prostituta” (Irigaray, 2017, p. 207). Assim, o homem se apropria da capacidade reprodutiva da 

mulher “marcada com o nome do pai” e “engendra-se como homem, nascido para a existência 

‘humana’, ‘sobrenatural’”. O sistema social resultante, como escreve Irigaray, “pode ser interpretado 

como a realização prática do meta-físico” (Irigaray, 2017, p. 209, grifos da autora), uma ordem 

idealizada que ignora as contingências do signo materializado em uma instância de enunciação. É uma 

ordem de falogocentrismo que exalta o Falo como “Mulher”, mas o distancia de qualquer ligação 

com o pênis. 

Quando as “mercadorias se juntam”, elas “[causam] um curto-circuito na operação 

comercial” e “desmascarariam também o que está realmente em jogo” ao “desvalorizar o valor, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
14 de 27 

Artigo 
Original 

sublime, do padrão” (Irigaray, 2017, p. 216), isto é, desmascarando o poder do falo ao mostrar que 

o pênis é apenas um meio de prazer entre homens. O pênis é apresentado em um gesto de deflação 

para expor as sobredeterminações da metáfora, desestabilizando as distinções entre o significado 

“figurativo” e o “literal” sobre os quais se funda o falocentrismo. Isso leva a uma crise das ilusões, 

das representações, que funcionaram como telas, “simulações ou disfarces”, para um sistema que 

oculta “suas próprias endogamias” (Irigaray, 2017, p. 215). A palavra significa para além de si mesma, 

carregando em si as contradições que marcam uma tradição: a exogamia (do tipo proposto por Lévi-

Strauss) não é realmente exogamia, mas endogamia. A própria ordem da heterossexualidade requer 

a homossexualidade como seu princípio organizador. No entanto, tais relações entre homens só 

podem ocorrer no nível simbólico: exibir o amor da pédérastie acabaria com o sistema simbólico da 

reprodução monogâmica, ao desestabilizar suas categorias instituidoras. As trocas e relações entre 

homens são, assim, paradoxalmente, “ao mesmo tempo requeridas e proibidas pela lei” (Irigaray, 2017, 

p. 2016, grifos da autora). 

A homossexualidade feminina não pode ser explicada nesse sistema, pois, assim que uma 

mulher deseja a si mesma, fala para/por si mesma, ela é um homem. Qualquer relação com outra 

mulher é homossexual e, consequentemente, masculina, em virtude do “complexo de virilidade” 

(Irigaray, 2017, p. 194). A homossexualidade feminina só pode ser configurada pelo desejo masculino 

na ordem do mesmo por meio do Falo. Não há lugar na ordem simbólica onde figurem as relações 

mãe/filha. Esse é o “ponto cego de um velho sonho de simetria” (Irigaray, 1985a, p. 11). Não há 

relações recíprocas aqui: apenas um tipo de endogamia pode ser sustentado. E isso é feito por meio 

de uma metáfora na qual a endogamia se apresenta como diferença, como exogamia. Se as 

mercadorias se recusam a ir para o mercado, porém, tentando manter um “comércio entre elas 

mesmas”, elas minam a lógica da identidade ao levar a uma crise a contradição entre valor de uso e 

valor de troca na economia restrita. Evidenciando o desfoque do Falo/pênis, elas expõem a metáfora 

que não é metáfora, mas metonímia. Nesse gesto de interrupção e des/posicionamento, elas 

encenam uma ordem de troca não regida pelo ou/ou das oposições binárias, mas pelo e/e de cadeias 

contíguas. 

 

Trocas sem termos identificáveis, sem contas, sem fim… Sem um(a) mais um(a), sem série, 

sem número. Sem um padrão. Onde o sangue vermelho e o semblante não seriam mais 

distinguidos por envelopes enganadores a respeito de seus preços. Onde o uso e a troca se 

confundiriam. Onde o maior valor seria ao mesmo tempo o mínimo mantido em reserva. 

Onde a natureza seria usufruída, sem esgotar-se; se trocaria, sem trabalho; se doaria – 

abrigada das transações masculinas – por nada: prazeres gratuitos, bem-estar sem 

sofrimentos, gozo sem possessão. Ironia para os cálculos, as poupanças, as apropriações que 

tanto assaltam quanto violam as capitalizações laboriosas (Irigaray, 2017, p. 220, grifos da 

autora). 

 

Essa ficção utópica figura como uma economia do excesso que mina a economia do mesmo, 

a qual manteve o incesto no reino da simulação, como uma ficção necessária. Ao desenvolver esse 

modelo de uma economia alternativa da significação, Irigaray não colapsa o feminino no feminino 

biológico para minar oposições binárias estáveis entre homens e mulheres com uma teoria da 

bissexualidade, como fez Hélène Cixous (Binhammer, 1991). Pelo contrário, o colapso da distinção 

entre falo/pênis sob a lógica do ou/ou do mesmo funciona para deslocar o pensamento oposicional 

por um pensamento associativo que trabalha com o contingente, de modo que, embora nunca fixos, 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
15 de 27 

Artigo 
Original 

haja, contudo, uma conexão entre o masculino e o macho e entre o feminino e a fêmea. Fazer a 

pergunta “O que é mulher?” leva apenas à resposta “falta” ou “imitação”. O feminino significa 

possivelmente o “excesso disruptivo” (Irigaray, 2017, p. 91). Abordar o feminino como um estilo 

que não é um estilo é explorar uma maneira de ver as coisas que não privilegia a visão, as distinções, 

mas o “tátil”, que coloca as coisas novamente em contato consigo mesmas sem constituir qualquer 

unidade. Ao desejar “o próximo”, em vez da “propriedade”, seus motivos de “tocar-se” e 

“proximidade” não podem “apropriar o feminino ao discurso”. Essa forma de trabalhar com as 

palavras envolve “simultaneidade” – seu aspecto “apropriado” que nunca se detém na “identidade 

possível a si, de forma alguma”. É “fluido”, exibindo aquelas características dos fluidos que criam 

dinâmicas, “esse roçar entre dois infinitamente vizinhos” (Irigaray, 2017, p. 91). Não a perda pelo 

apagamento, mas o excesso do toque contínuo.  

 

10. Uma economia de fluidos 

 

A fluidez está conectada metonimicamente aos corpos femininos em “Quando nossos lábios 

se falam” (“Conhecemos bem demais os contornos de nossos corpos para amar a fluidez”; Irigaray, 

2017, p. 243), no que Jane Gallop (1988, p. 96) chamou de exibição “vulvomórfica” de Irigaray. A 

fluidez é o que há de mais tabu na troca entre homens, como demonstrado na reescrita paródica 

de Sade feita por Irigaray: “‘Francesas’, não se esforcem mais…4“. Como figurar o corpo feminino 

“real” no paradigma pornográfico? Para o libertino, que despreza todas as proibições, “o sangue 

menstrual é geralmente tabu. Os excrementos, tudo bem, mas o sangue das regras, não…” (Irigaray, 

2017, p. 225, grifos da autora). A fluidez pode ser um motivo irredutível a qualquer centralidade, 

mas suas conexões com o corpo feminino encenam um colapso invertido das fronteiras. Pode o 

literal ser divorciado do figurativo? É possível esvaziar todo significado do feminino que se relaciona 

ao referente dos corpos femininos? Irigaray (2017, p. 93) sugere a impossibilidade de tais oposições 

binárias em sua descrição do trabalho sobre a língua que deve ser empreendido para descentrar o 

masculino de suas reivindicações totalizantes, de modo que “o masculino não seria mais ‘o todo’”. 

O que deve ser desestabilizado é o “efeito teleológico” que torna possível a “leitura linear” e 

sustenta compreensões de senso comum sobre processos unitários. Em um processo de constante 

“reduplicação”, de inversão contínua, toda separação, incluindo aquela entre a instância de 

enunciação e a enunciação, seria invertida. Estruturas binárias “recto/verso” seriam deslocadas caso 

o impacto retroativo da ordenação das frases sobre o início de uma enunciação fosse considerado. 

Nessa lógica, é impossível separar o feminino da mulher, o literal do figurativo, pois eles estão 

constantemente passando de um a outro “no a-mais dessa reversão” (Irigaray, 2017, p. 92, grifo da 

autora). 

Nisso, a “oposição entre estruturas de horizontalidade e de verticalidade” que operam na 

linguagem também é deslocada, de modo que o vertical colapsa no horizontal. Já não é possível 

separar as operações de substituição, realizadas ao longo do eixo paradigmático do sistema, daquelas 

de combinação realizadas ao longo da cadeia sintagmática. As relações de significante e significado 

na primeira se misturam à combinação de significantes e às particularidades do ato de fala na segunda. 

O que Irigaray desloca aqui é a oposição binária dos dois sistemas de relação estabelecida por Roman 

 
4 (N.T.) “‘Françaises’, ne faites plus un effort…”. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
16 de 27 

Artigo 
Original 

Jakobson, quando os vinculou às operações da linguagem figurativa, relacionando a faculdade de 

seleção e substituição à metáfora e a de contiguidade e combinação à metonímia. A oposição binária 

dos dois tropos também é sustentada por Jacques Lacan, que em A instância da letra no inconsciente 

([1957]1998) retoma a distinção de Jakobson em termos psicanalíticos, de modo que o campo da 

metáfora corresponde ao conceito freudiano de condensação, enquanto a metonímia se conecta ao 

deslocamento. Lacan (1998) desenvolve um algoritmo para metáfora, onde o sinal +, colocado entre 

S(+)s, manifesta a transposição da barra que separa o significante do significado, para produzir um 

efeito de significação criativo. Irigaray critica o falocentrismo da psicanálise lacaniana, sublinhando a 

tendência da metáfora de enrijecer o deslizamento dos significantes, por meio de uma análise do 

trabalho da metonímia em um ensaio sobre “A ‘Mecânica’ dos Fluidos”. Essa crítica aos discursos da 

psicanálise, da filosofia e sua construção de gênero centra-se em suas modalidades compartilhadas 

de troca e significação. Por meio da metáfora, conduz-nos de volta à (im)possibilidade da tradução. 

O que está em jogo neste ensaio é a necessidade da “libertação das mulheres”, que requer 

uma transformação da economia por meio de uma mudança na cultura e na linguagem. Essa mudança 

de economias implica em uma transição dos quadros do “simbólico que faz lei”, de uma “mecânica 

somente] dos sólidos” para uma “economia de fluidos” (Irigaray, 2017, pp. 123-124). Observando a 

longa “cumplicidade” entre a racionalidade e a mecânica dos sólidos, Irigaray questiona regras lógicas 

como o princípio de equivalência, que sustenta que tudo o que não é idêntico a si mesmo é um 

conceito contraditório, e o foco da psicanálise lacaniana no “petit objet a”. Irigaray questiona o que, 

na estruturação da linguagem, manteve o foco na “definição dos termos” em vez da “análise das suas 

relações” (Irigaray, 2017, p. 124). Por que o foco tem sido nas relações significante/significado para 

fixar um sentido singular, e não nas relações entre significantes para explorar as sobredeterminações 

que produzem sentido? O modo dominante de simbolização, ao excluir as propriedades dos fluidos, 

mantém o privilégio “da metáfora (quase sólida) sobre a metonímia (muito mais associada aos 

fluidos)” (Irigaray, 2017, p. 127). Na psicanálise, isso resultou no “objeto de desejo” ser “a 

transformação do fluido em sólido” (Irigaray, 2017, pp. 130-131, grifos da autora) e no consequente 

privilégio do falo. Na lógica, um papel preponderante é dado ao “símbolo da universalidade” (Irigaray, 

2017, p. 125, grifos da autora), que, ao privilegiar o princípio de equivalência e analogia sobre 

paradoxo e combinação, exclui a possibilidade de haver vários sistemas contraditórios modulando 

a ordem das verdades. As inter-relações entre conceitos são subsumidas pelo todo, que é a extensão 

dos conceitos. O não-toda, “Deus ou o gozo feminino”, é o “suporte geométrico”, a “ligação copulativa” 

– “amulher” (Irigaray, 2017, pp. 125-126, grifos da autora). Mas essa cópula na lógica do Ser foi 

apropriada antecipadamente para um projeto de formalização, matematização ou idealização. 

É necessário “um ajuste de sentido”, uma paralaxe para a análise das propriedades dos fluidos. 

Do ponto de vista da economia dos sólidos, do apropriado, a mulher é irrepresentável, é falta ou 

excesso. No discurso, ela não existe: “No entanto, a mulher, isso fala. Mas não ‘igualmente’, ‘o 

mesmo’, ‘o idêntico a si’, nem a um x qualquer etc. Não ‘sujeito’, a menos que seja transformada 

pelo falocratismo. Ela fala ‘fluido’, inclusive no reverso paralítico dessa economia” (Irigaray, 2017, p. 

128). Situada na dinâmica do próximo, em resistência ao contável, ela é facilmente atravessada pelo 

fluxo, misturando-se e diluindo-se com corpos em estado semelhante: “O que ela emite é fluente, 

flutuante, Turvo. E não é ouvida, a não ser quando perde o sentido (do) próprio” (Irigaray, 2017, p. 

130, grifo da autora). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
17 de 27 

Artigo 
Original 

O fluxo é congelado e solidificado pela racionalidade, uma vez que o fluido “é, por natureza, 

instável”, como o “dentro/fora do discurso filosófico” (Irigaray, 2017, p. 129), uma instabilidade ou 

indeterminação que invade também a linguagem, contra a qual o geometricismo da ordem dos 

sólidos se defende negando a metaforicidade de toda linguagem e construindo oposições binárias 

entre metáfora e metonímia. Esta é uma binariedade que Irigaray desestabiliza na lógica do paradoxo, 

que é a lógica da metonímia. É impossível sair da ordem simbólica: fica-se preso à metaforicidade da 

linguagem. Mas a questão do dentro/fora é, ela própria, uma relação instável, fundamentada na lógica 

binária do mesmo. Na lógica da abundância (do parergon ou moldura), eles operam como termos 

relacionais produzindo seus opostos, já que são mutuamente constitutivos, tocando-se uns aos 

outros. Ao abordar o status do discurso filosófico e expor a natureza fictícia e provisória de suas 

verdades, a fim de explorar as possibilidades de uma lógica do devir, Irigaray reencena um argumento 

de Derrida – com uma diferença: a imitação deliberadamente assumida. 

  

11. A metonímia no texto filosófico 

 

A “metáfora no texto filosófico” (Derrida, 1991, p. 249) é uma questão central na filosofia 

francesa contemporânea. Em “A mitologia branca”, Derrida investiga o deslizamento das fronteiras 

entre “língua natural” e “língua filosófica” por meio do estatuto da metáfora no discurso filosófico. 

Na tradição da metafísica, há uma tentativa de divorciar a verdade da metáfora. Derrida argumenta 

que, embora o discurso filosófico afirme uma verdade fora da metáfora e tente resistir a qualquer 

contaminação da linguagem figurativa, isso é impossível: a filosofia nunca pode escapar da metáfora. 

A metáfora promete mais do que entrega e, assim, funciona como performativa. Em termos de 

verdade, entretanto, não é lucrativa, leva a uma perda. O que lhe interessa é a “usura da força 

metafórica na troca filosófica” (Derrida, 1991, p. 249). A usura constitui a própria história e estrutura 

da metáfora filosófica: “nunca gerará lucro”, porque mesmo que se pretendesse circunscrever todas 

as metáforas na filosofia, “uma metáfora, pelo menos, ficaria sempre excluída, fora do sistema […] 

a metáfora de metáfora” (Derrida, 1991, p. 260). O conceito de metáfora está, portanto, inscrito na 

economia geral da escrita, uma economia que, segundo Derrida, mostra como a tentativa eterna da 

metafísica de lucrar com seus empreendimentos baseia-se em um “dispêndio sem reserva”, sem o 

qual não poderia haver ideia de lucro5 (Bass, 1982, p. 209, nota de rodapé). 

A usura, como Derrida comenta, tem uma dupla significação: tanto o produto suplementar 

de um capital, o excedente valorizado na troca linguística – um termo que cancela a si mesmo – 

quanto o apagamento por fricção. A metáfora também é dupla, aquilo que simultaneamente oculta 

e é ocultado, uma “figura original” que tanto se apaga quanto é apagada (Derrida, 1991, p. 251). Uma 

espécie de “figura transparente”, equivalente a um sentido literal, se torna metáfora quando o 

discurso filosófico a põe em circulação. O primeiro sentido e o primeiro deslocamento são 

simultaneamente esquecidos; a metáfora deixa de ser percebida e é tomada como sentido 

propriamente dito. A filosofia, afirma Derrida (1991, p. 251), “seria esse processo de metaforização”. 

 
5 (N.T.) Aqui, Godard faz referência à nota do tradutor Alan Bass no ensaio “White Mythology”, em Margins of Phylosophy 

(1982): “For Derrida, the ‘general economy’ is the one that shows how metaphysics’s eternal attempt to profit from its 

ventures is based upon an irreducible loss, an ‘expenditure without reserve’ without which there could be no idea of 

profit. Thus, this essay inscribes the concept of metaphor in the general economy” (Bass, 1982, como citado em Derrida, 

1982, p. 209, nota de rodapé). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
18 de 27 

Artigo 
Original 

Essa “mais-valia [linguística] ilimitada”, a usura absoluta do signo, não é uma questão para o 

metafísico: a cena “fabulosa” da produção da metáfora foi apagada, embora permaneça “como tinta 

branca”, ativa embora invisível sob um palimpsesto. 

Tradicionalmente, a metáfora tem sido definida como um tropo de semelhança, não apenas 

como semelhança entre significante e significado, mas também semelhança entre signos, um dos 

quais representa o outro. Derrida busca mostrar que ela também é um tropo de diferença. A ênfase 

no poder analógico da metáfora desenvolve-se a partir de uma preocupação com a “profundidade 

semântica” e da atenção ao eixo vertical de subordinação, em vez de, como Derrida propõe, às 

“combinações posicionais” ao longo do “eixo da metonímia”, ou seja, ao valor do termo 

determinado por seu entorno. Um projeto em metafórica é uma (im)possibilidade, escreve Derrida, 

à luz da disseminação do sol “fantasmagórico” nos textos de Mallarmé, que desestabiliza as 

oposições entre literal [propre] e figurativo, metáfora e metonímia, figura e fundo, sintaxe e 

semântica.  

A filosofia, porém, só perceberia sua metafórica “em torno de uma tarefa cega”, incapaz de 

apreender a metáfora das metáforas devido às oposições fundamentais sensível/inteligível, 

significante/significado que se constituíram como história da filosofia por movimentos tropológicos 

não mais percebidos como metáforas, que funcionam como catacrese (Derrida, 1991, p. 269). O 

discurso filosófico é constituído pela metafórica em um sistema de interpretação que “conjuga 

metaphora, mimesis, logos, physis, phonè, semainein, onoma” (Derrida, 1991, p. 272, grifos do autor). 

Ao tentar restaurar o movimento na cadeia de significação, Derrida relê os tratados de retórica, 

relê a Poética de Aristóteles para situar a metáfora na formulação do conceito de mimese. Para 

Aristóteles, “construir corretamente as metáforas é ver corretamente o semelhante”. A condição 

de uma boa metáfora é, portanto, a condição da verdade. A mimese é considerada pertencente ao 

logos. Em contraste, segundo Aristóteles, está a imitação animal ou “mímica gestual” do animal 

irracional. Nessa própria definição de mimese como ação privilegiada do homem, o físico incide 

como a própria “naturalidade” do movimento que faz com que “a mimesis não leve até o exterior” 

a sua duplicação (Derrida, 1991, p. 278, grifo do autor). 

A contaminação do metafísico pelo físico por meio do trabalho de uma metáfora que não é 

percebida como metáfora é o que Luce Irigaray dissemina na análise de Platão sobre mimese e 

verdade na metáfora do sol e da caverna. Para Irigaray, a questão também é a relação da filosofia 

com a linguagem e a impossibilidade de divorciar o figurativo do literal ou a verdade da metáfora, 

ou seja, a verdade da ficção ou interpretação. Contudo, Irigaray propõe outro projeto nessa crítica 

à metafísica, centrado na questão de gênero. Ao contrário de Derrida, não há a preocupação 

preeminente com a metáfora do sol, mas com a metáfora do terreno de onde o sol é visto, as 

metáforas de localização que situam quem o vê em um lugar específico, determinante da 

profundidade semântica de seu encontro com o sol da verdade. Ao perseguir essa política de 

localização, Irigaray demonstra que as metáforas em jogo são metáforas de gênero.  

A economia da usura atua na metáfora de Platão: embora argumente contra a metáfora como 

cópia ruim do Ideal, o modo de seu argumento consiste, em si mesmo, em metáforas, 

especificamente a metáfora da caverna/útero/mulher. Irigaray não segue a linha de argumentação de 

Derrida para investigar a diferença entre boas e más metáforas, como funcionam na ciência, embora 

utilize essa análise em sua própria estratégia de releitura interpretativa. Embora metáforas mortas 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
19 de 27 

Artigo 
Original 

ou catacreses sejam más metáforas, aquelas que formam pressupostos de argumentos, uma 

“metáfora não-imediata, construída, é útil quando vem ‘ilustrar’ um saber conquistado sobre a má 

metáfora”. Seu valor é “descolorir” (Derrida, 1991, p. 301).  

Um uso auto-reflexivo da metáfora, que emprega a metonímia estrategicamente, trabalhando 

a troca entre teor e veículo para evidenciar o trabalho do veículo, é o que Irigaray realiza em suas 

conexões “vulvomórficas” “quando nossos lábios se falam” (Irigaray, 2017). Essa tropagem auto-

reflexiva, que destaca a ficticidade de suas estratégias, realiza seu próprio trabalho de desconstrução 

das fronteiras instáveis entre verdade e interpretação e, como Irigaray deixa claro, desenvolve 

metáforas situacionais contingentes ao gênero do filósofo fabular para mostrar que o Falo se conecta 

a um pênis. No entanto, Irigaray também desestabiliza as forças metafóricas da equação 

caverna/útero/mulher ao desestabilizar sua fixidez por meio do jogo polissêmico entre “antre” 

[caverna]/“entre” para evidenciar a caverna do filósofo como um lugar de passagem, um local de 

transformação e devir, e não o fundamento do ser. 

Ao desenvolver uma teoria de valor situada ou contingente, Irigaray evidencia a questão da 

mimese e do mimetismo na obra de Platão. As metáforas que emprega não são metáforas, mas 

metonímias, fluindo, fluidas, que correm juntas. O campo da métonymie é aquele organizado por 

relações de contiguidade e combinação, não de semelhança e substituição. Consequentemente, ele 

escapa da formulação do tipo ou/ou que separa teor e veículo, inteligível e sensível, forma e matéria, 

signos e corpos. Já não é possível ler a relação entre feminino e mulher, de mulher para mulheres, 

literalmente – biologicamente – ou metaforicamente como não tendo conexão com mulheres. Pelo 

contrário, o literal e o figurativo se misturam, contaminando-se mutuamente. O valor dos termos é 

determinado por seu entorno, considerado metonimicamente em relação ao que os toca. Seguir a 

cadeia significante de metonímia em metonímia conduz do “fluido”, de mulher/feminino à questão 

da reprodução e à mimese: “Exaustivo trabalho de duplicação, de imitação, no qual se gasta o correr 

de nossa vida. Dedicadas à reprodução. Esse mesmo em que estamos há séculos: os outros” 

(Irigaray, 2017, p. 235). 

O mimetismo como produção, uma lógica heterogênea do devir, desloca a mimese ou a 

reprodução do próprio. Segundo Irigaray (2017, p. 88), o lugar do feminino na ordem simbólica, o 

único que lhe é atribuído, é o do “mimetismo”. O feminino, então, é um papel que deve ser assumido 

deliberadamente. Essa é a “mímica gestual” ou imitação animal do anti-logos produtor da má 

metáfora, segundo Aristóteles. “Jogar com a mimese é, portanto, para uma mulher, tentar 

reencontrar o lugar de sua expoliação [sic] pelo discurso, sem deixar simplesmente se reduzir a ele” 

(Irigaray, 2017, p. 89). Isso já transforma uma forma de subordinação em afirmação e desafia a ideia 

binária de forma/matéria, teor/veículo, literal/figurativo, crucial para a teoria mimética. Por meio 

dessa “repetição lúdica”, dessa performance do feminino, que assume a (in)fidelidade da feminilidade, 

aquilo que supostamente deveria permanecer invisível – o trabalho da criação do tropo – é exposto. 

Simultaneamente, o fato de que as mulheres “imitam” tão bem “revela” que elas não estão 

totalmente presas a essa função, mas “permanecem também em outro lugar” (Irigaray, 2017, p. 89, 

grifos da autora). A feminilidade é, consequentemente, uma performance provisória, não uma 

essência. 

Ao desenvolver uma teoria de valor baseada na mudança, na característica metonímica da 

linguagem e no constante deslizamento e atrito de significante sobre significante perdido, em vez do 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
20 de 27 

Artigo 
Original 

valor simbólico da troca, Irigaray evidencia o problema da mimese e do mimetismo na obra de 

Platão. Com a exploração da metáfora da caverna, por meio da qual Platão desenvolve sua teoria 

das ideias e a inadequação de qualquer reprodução material delas, Irigaray mostra como o 

argumento de Platão é contaminado pela mimese technè, a mimese material ou reprodução que 

produz distorção, e falha em manter a oposição binária entre mimese inteligível (relações 

matemáticas e lógicas) e sensorial, filosofia e retórica (arte), original e cópia, metáfora e metonímia, 

que seu argumento havia estabelecido.  

Consequentemente, a distinção entre mimese e mimetismo é enfraquecida quando estes se 

encontram. Ao prometer mais do que dá, a filosofia é performativa. Gênero e tradução participam 

dessa economia de contaminação, incapazes de manter a separação entre igual e diferente, original 

e cópia. Essa é a virada do tropo da metonímia… O mimetismo da repetição lúdica ou suplemento 

que expõe as operações de representação como produção de valor dentro de uma economia de 

sentido configurada por um conjunto específico de significantes sobrepostos. A métonymie, ao se 

infiltrar na produção metafórica, torna (im)possível a filosofia/teoria, tradução e gênero. Em vez de 

uma troca de signos constituir a identidade de grupos diferentes, há apenas a mudança de signos em 

uma combinação de agrupamentos provisórios que anuncia o reinado do significante. Ler de um 

significante a outro, conectando um significante a outro… Traduzir com o significante, à medida que 

é contaminado por outro, enquanto configurações passadas e futuras se misturam, espessando a 

rede de relações… As possibilidades de expansão do sentido transbordam, são excessivas, limitadas 

temporariamente apenas pelas contingências pragmáticas da instância específica de enunciação. A 

enunciação. A crítica de Irigaray aos sistemas de troca articula a necessidade da pragmática. Importa 

quem fala para quem e sob quais condições. 

O que está em jogo aqui é uma mudança da relação entre interpretação e objeto de 

interpretação para uma preocupação com as implicações dessa interpretação específica. Isso envolve 

uma transição de uma teoria e prática axiológica para uma teoria e prática ética da tradução, que 

investiga o ambiente de uma dada performance. 

 

12. A metonímia no texto da tradução ou: traduzindo por lapsos e limites 

 

Traduzir por “lapsos e limites” (Cixous & Clément, 1986, p. 96). Traduzir por falta ou 

excesso. Para concluir, quero retomar brevemente a questão de uma ética da tradução para 

investigar os efeitos de uma performance por meio da “alavanca de interpretação” apresentada por 

Irigaray, de uma releitura que examine as operações das figuras do discurso, as configurações 

imaginárias e as redes metafóricas de uma práxis específica. O que acontece com a rede de 

“antre”/”entre” quando ela é transformada do francês para o inglês? Uma mudança de um regime de 

heterogeneidade para entrar em um regime de analogia – esta é a história da tradução de Speculum 

de l’autre femme (1974), de Irigaray. Em contraste, tem-se a história da tradução de Vivre l’orange, de 

Cixous, sua primeira versão publicada de “lendo com Clarice Lispector”, onde a leitura é um 

processo complexo de tradução interlingual entre várias línguas.  

O livro é bilíngue, com os textos em francês e inglês frente a frente. Trocadilhos, jogos de 

palavras multilíngues com polissemia, proliferam através das línguas, estabelecendo em movimento 

uma cadeia de significantes que produz uma interlíngua, que se move entre inglês, francês e 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
21 de 27 

Artigo 
Original 

português, em uma contaminação e transformação textual. O que essas duas traduções realizam são 

algumas das estratégias possíveis para lidar com a metonímia no texto da tradução. A seguir, quero 

examinar brevemente as estratégias usadas para traduzir os jogos de palavras nos textos dessas duas 

teóricas feministas francesas, pois o trocadilho, como mostrei, tanto introduz as “metáforas” chave 

de seus sistemas teóricos quanto emprega a estratégia do mimetismo autorreflexivo. Essa evidência 

da métonymie ocorre pelo deslizamento de sentido ao longo da cadeia de combinação, à medida que 

significante se conecta com significante, deslizando sobre a barra do significado, em uma mostra/jogo 

de riso (espirituosidade6) que reorganiza a economia do logos (Lacan, 1998). 

Existem outras estratégias de releitura que poderiam explorar as contingências dos campos 

discursivos do feminismo francês e inglês nessas traduções; examinar os processos de tradução por 

meio da análise das estratégias características de quem traduz ao traduzirem para a letra ou para o 

sentido, como evidenciado em outras traduções, ou pelas escolhas específicas feitas durante a 

tradução, reveladas em um relato narrativo do processo. O que todas essas abordagens 

compartilham é a preocupação com a atenção à produção de sentido na tradução, em vez de uma 

des-coberta do sentido ou uma avaliação da fidelidade da “cópia” ao “original”. Nesse aspecto, elas 

abordam a atenção ao efeito-tradutor, ou seja, a quem traduz como o ponto em que o processo de 

semiose infinita é interrompido dentro de uma enunciação que trabalha para produzir efeitos 

políticos. O foco é quem traduz, para quem a tradução está sendo produzida, sob quais condições 

a tradução está sendo construída. Isso levanta questões sobre a imbricação de poder e verdade. 

Quem tem autoridade para fixar ou determinar as relações entre significantes e significados que 

produzem significação ou verdade (ou seja, convenção) em uma instância discursiva particular? Essas 

questões envolvem a instituição literária, a estrutura do desejo na relação transferencial entre sujeito 

e objeto da tradução (Godard, 1989), a produção de pessoas tradutoras, a autorreflexividade do 

processo de tradução (Godard, 1986, 1990) e a desmistificação da tradução como processo 

transformador de produção de sentido (Godard, 1991). 

Para articular plenamente o efeito-tradutor como operante na tradução de textos de Luce 

Irigaray e Hélène Cixous, seria necessário analisar os polissistemas das instituições literárias 

francesas e americanas, especialmente a articulação dos discursos feministas nesses sistemas e as 

normas de tradução em vigor (Godard, 1987). Tais mecanismos de transferência condicionam a 

seleção e manipulação de textos feministas em seu movimento de um sistema linguístico para outro. 

De modo geral, nesta instância de tradução para um sistema não canônico, os textos que entram 

no sistema feminista utilizam padrões de comportamento e modelos predominantes no sistema 

canonizado da língua de chegada, com o efeito de transformar o diferente em igual. O trabalho de 

tradução é oculto em uma teoria da linguagem e da tradução que assume a transparência do 

significante. Isso é mais evidente nas traduções de textos de Luce Irigaray, publicadas por editoras 

universitárias americanas.  

 
6 (N. T.) No texto de Godard, “wit”. Em Lacan (1966, p. 266), “l’esprit”. Reproduzimos aqui a nota de Lacan sobre o 

termo: “É exatamente esse o equivalente do termo alemão Witz com que Freud marcou a visada de sua terceira obra 

fundamental sobre o inconsciente. A dificuldade muito maior de encontrar esse equivalente em inglês é instrutiva: o wit, 

sobrecarregado pela discussão que vai de Davenant e Hobbes até Pope e Addison, cede suas virtudes essenciais ao 

humour, que é outra coisa. Resta o pun, estreito demais, no entanto” (Lacan, 1998, p. 512, nota de rodapé, grifos do 

autor). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
22 de 27 

Artigo 
Original 

No entanto, a primeira obra traduzida de Hélène Cixous foi publicada pela editora francesa 

des femmes, voltada para um público-leitor anglófono dentro da circunferência da instituição literária 

francesa. O fato de essa tradução ter sido um empreendimento colaborativo de Cixous com o 

auxílio de dois falantes de inglês amplifica as diferenças entre as duas práticas: Vivre l’orange é um 

caso de autotradução, e não de tradução da obra de outrem, pertencendo, portanto, a um modo 

diferente de reescrita, como repetição de um processo em vez de repetição de um produto. Por 

causa de sua posição dentro do sistema discursivo feminista francês, a tradução de Vivre l’orange teve 

pouco impacto sobre as normas de tradução para outros textos feministas franceses, embora tenha 

estabelecido um modelo para a tradução das obras de Cixous para o inglês. As traduções da obra 

de Irigaray, pelo contrário, atraíram considerável atenção de feministas estadunidenses. No entanto, 

os textos foram discutidos como se tivessem sido escritos em inglês e não submetidos ao processo 

transformador da tradução.  

A tradução em questão adotou uma estratégia diferente daquela gerada pela teoria da 

métonymie de troca articulada por Irigaray: ela silenciou os deslocamentos da métonymie, lendo o 

texto como discurso unitário, e não como prática significante transformadora. A recepção desse 

discurso por feministas dos Estados Unidos agravou o efeito da prática de tradução in-diferente, 

acusando Irigaray de essencialismo (Jones, 1985), lendo o corpo numa rede de significantes 

biológicos, em vez de como construção discursiva assumida deliberadamente para expor as 

contingências metonímicas de gênero operante nos textos teóricos. A narrativa da desconexão 

franco-estadunidense pode ser lida em outro lugar (Godard, 1987). Trata-se de um problema no 

discurso, onde configurações discursivas conflitantes de sentido se proliferaram como efeito da 

tradução. 

Uma grande diferença entre as duas práticas de tradução situa-se na atenção relativa dada 

ao significante. Traduzir pelo sentido difere de traduzir à letra. Quero ilustrar brevemente as 

implicações dessas questões em relação à tradução da polissemia. Como havia sugerido, o 

deslizamento do significante é crucial tanto para a forma como Irigaray apresenta seu argumento 

quanto para articular as questões em jogo nesse argumento. Na tradução de Gillian Gill de Speculum, 

a polissemia não é traduzida, nem é estabelecido um sistema compensatório de explicação das 

escolhas feitas. O complexo de termos que, em francês, articula redes sobrepostas em torno dos 

conceitos de semelhança, identidade, subjetividade, sentido literal, propriedade, retidão ou a lei, é 

fixado em termos singulares em inglês que rompem suas cadeias conectivas metonímicas de 

significantes. Assim, “non-propre” (Irigaray, 1974, p. 274) é traduzido como “non-propertied” (Irigaray, 

1985a, p. 291). Dessa forma, enfatiza-se a posse, a propriedade, e as outras possíveis significações 

de não-literal ou figurativo, contaminação, impróprio ou contra a lei, não são trazidas à tona, de 

modo que o significante “propre” é articulado apenas dentro de uma rede de objetos e corpos, e 

não dentro de uma rede adicional de discursos e convenções.  

De forma semelhante, os termos “même” e “autre”, que produzem sobreposições em francês 

entre oposições nos campos semânticos de si/outro e mesmo/diferente, são traduzidos por um dos 

possíveis significantes em inglês, de modo que, no contexto da discussão das sombras na caverna 

platônica, “les (mêmes) autres” (Irigaray, 1974, p. 338) é traduzido como “the (like) others” (Irigaray, 

1985a, p. 272), resultando no fato de que, em inglês, a questão da mimese se separa da subjetividade 

e da diferença sexual. É justamente o colapso das fronteiras entre essas categorias discursivas que 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
23 de 27 

Artigo 
Original 

o texto francês apresenta. O mesmo acontece com a contaminação polissêmica do espaço ou 

recinto do jogo de sombras forçado de quem filosofa pelos conceitos de passagem, movimento e 

mudança, encenada na sobreposição de “enceinte” como recinto e grávida, e de “antre” (Irigaray, 

1974, p. 347) como caverna e entre (“entre”), caverna e útero (“ventre”). Traduzido como 

“stronghold” e “den” (Irigaray, 1985, pp. 278-279), o jogo do significante se fixa em um único sentido 

“propriamente dito”, ironicamente reproduzindo o cenário de quem filosofa “ao se prender a um 

único projeto metafórico” (Irigaray, 1985, p. 279), que o texto busca desfazer ao estabelecer um 

cenário em que todos estão envolvidos em um “mimodrame”, em “mimétisme” ou “mimicry” (Irigaray, 

1974, p. 349; 1985, p. 280), onde não existe um único sentido “propriamente dito”, mas apenas 

ficções de identidade (Irigaray, 1985a) contingentes ao gênero. 

A construção da pessoa que filosofa como sujeito transcendental através da recuperação de 

um sentido singular é figurada por Irigaray como um ato de gênero de “re-con-naissance”, uma 

metonímia reprimida pelo projeto metafórico. Nesses casos de polissemia, há dificuldades óbvias na 

tradução, pois os campos semânticos dos termos em inglês e francês são diferentes. Várias 

estratégias compensatórias de não-tradução foram adotadas por Catherine Porter em sua tradução 

posterior de This Sex Which Is Not One, notadamente a adição de um glossário que oferece 

explicações detalhadas dos múltiplos significados dos significantes em questão. Outra estratégia que 

evidencia a polissemia no ato de leitura é citar todas as possibilidades em cada ocorrência textual 

(Cixous & Clément, 1986). Neologismos podem ser produzidos para destacar o trabalho sobre o 

significante, como em “knowing herself cunt birth” para “re-con-naissance” (Cixous & Clément, 1986, 

p. 91). Ou a polissemia pode ser introduzida quando tais possibilidades se apresentam na língua-alvo, 

como em “booby trapped silence” para “silence piégé” (Cixous & Clément, 1986, p. 93). Esta é a 

estratégia de traduzir por “lapsos e limites”, como Betsy Wing faz em inglês, para reproduzir o 

efeito significante do texto de Cixous em The Newly Born Woman: “winging it” para “voler” a língua. 

O modelo para essa prática de tradução é o texto manipulado por Cixous e suas colegas, 

Vivre l’orange, que literalmente “faz línguas” ao mesmo tempo que “realiza línguas” (“Je fais des 

langues”; Cixous, 1979, p. 21). Este texto responde ao “éclat” de “Clarice” (Lispector) (Cixous, 1979, 

p. 27) com um movimento para o outro que resulta em uma (con)fusão de línguas, vozes, textos. 

Uma teoria da tradução como combinação é elaborada neste texto na contaminação do francês, 

português e inglês, enquanto Cixous segue o percurso da laranja, “um começo” (Cixous, 2022, p. 

10), de onde todos as viagens são possíveis, incluindo o reconhecimento de que “o amor da laranja 

também é político” (Cixous, 2022, p. 12, grifo da autora), assim como o retorno à fonte – “Todo o 

oriente é laranja” (Cixous, 2022, p. 16) – através das cores vivas do Brasil de Lispector, de volta ao 

seu mundo infantil no Norte da África, com suas laranjas sanguíneas suculentas e brilhantes, e por 

meio da cadeia de significantes em uma tradução fonética para “Oran-je”, e sua cidade natal Orã, até 

a reflexão sobre a permeabilidade das fronteiras em “I/ran” (Cixous, 1979, p. 32). O som persegue 

o som, escorrega sob o substantivo e se funde a todas as formas (Cixous, 1979, p. 37).  

Estender a língua na tradução de laranja para a maçã é mover-se em direção à inocência 

edênica, implicada em um duplo movimento que é a tradução incorreta. A frase “amor da laranja”, 

princípio orientador em seu curso de imersão em outras línguas, outros idiomas, está na raiz de sua 

culpa, é “Pecado Original”, porque a maçã foi situada no princípio, uma maçã no escuro. Na 

“tradução da maçã (em laranja), eu tento me denunciar” (Cixous, 2022, p. 19). Esse desejo de tornar-

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
24 de 27 

Artigo 
Original 

se “simples como uma maçã”, onde tudo é jogo e prazer, não busca encontrar a inocência, mas a 

culpa, a alteridade. O encontro com Clarice envolve o reconhecimento de que “Longe da laranja 

[…] sou imperdoável. Sou estrangeira7“ (Cixous, 2022, p. 9). Apesar da assonância, “origin” [origem] 

está longe de “orange” [laranja] (Cixous 1979, p. 14): é, na verdade, “foreinge” [estrangeira]. O 

contínuo deslizamento dos significantes evidencia a aporia da tradução. Tudo é o mesmo; tudo é 

diferente, estrangeiro. Tudo é tradução: nada é traduzível. 

O problema da escrita, de fazer línguas, é enquadrado como um problema de tradução: 

“Comment s’appeler à l’étranger”, que é traduzido como “How to call oneself abroad?8“ (Cixous, 1979, 

p. 36). Um exterior? Isso é reformulado como “Como posso ser chamada de mulher?” (Cixous, 

2022, p. 19). Tem-se aqui uma “espécie de laranja aberta, sem fundo” que “mantém viva e faz circular, 

com vida, morte, mulheres, formas, volumes, movimento, matéria, os caminhos das metamorfoses” 

(Cixous, 2022, pp. 8-9). Este é o trabalho da tradução: “re-conhecer” [to re-know] conexões (Cixous, 

1979, p. 52) e animar fragmentos. Este é o trabalho de Clarice como escritora que adentra a 

escuridão com mãos como vozes que “entornam as palavras na direção das coisas como dedos 

extremamente atentos”, encontrando direções, sentido (Cixous, 2022, p. 8). Clarice “en son-je”, 

Clarice “en songe” [em sonho], usando o som, as possibilidades polissêmicas da língua, chama quem 

lê com nomes estrangeiros, ajudando-lhe a “se estranhar” e a chegar à língua (Cixous, 2022, p. 19). 

“Laranja” é o que ela chama de tela para o texto, a orange, oran-je, laranja, langue, “Lalgeria”: “laranja, 

ela a traduziu, até a minha língua, e eu reencontrei o sabor da laranja perdida, eu entendi a laranja 

novamente9“ (Cixous, 2022, p. 26). O brilho, o “éclair” de Clarice, ou o efeito da tradução, forja 

conexões entre idiomas, entre textos, enquanto um se projeta no outro, (con)fundindo-se como 

um dentro do outro. 

O texto de Cixous é tanto uma meditação quanto uma encenação da tradução com o 

significante, movendo-se entre português e francês e abrindo possibilidades de criação por meio do 

encontro com a diferença. A versão em inglês do texto intensifica o efeito de tradução, proliferando 

o jogo entre três línguas, desenvolvendo as possibilidades polissêmicas em inglês com o neologismo 

“foreinge” e a grafia alterada de “re-knew”. Além disso, a tradução destaca seu estranhamento ao 

traduzir à letra, introduzindo “regards” em um trecho onde “looks” teria sido mais coloquial (Cixous, 

1979, p. 24) e deixando “Montgolfier” repousar como uma pedra em um campo após a passagem 

de uma geleira francesa (Cixous, 1979, p. 22). Há também a tentativa de preservar parte da 

polissemia em frases como “toutes les relations de sens que toute orange maintient en vie”, que se torna 

“including all the sense relations that every orange keeps alive” (Cixous, 1979, pp. 16-17). Embora 

“senses” perca seu sentido de direção onde é mantido, ele desliza entre “meaning” e “sense”, um nó 

de associações central em Vivre l’orange, onde a impossibilidade de um “sentido propriamente dito” 

é encenada através dos processos de ligação associativa em torno dos sentidos de ouvir, ver, tocar 

e cheirar a laranja. Na tradução, optou-se por recriar o trabalho combinatório ao longo da cadeia 

fonêmica em vez de fixar um único sentido. 

 
7 (N.T.) A última parte da citação de Cixous, “Sou estrangeira”, foi incluída por nós por estar baseada na tradução para 

o inglês, na qual o trecho termina em “I am foreinge”, em um jogo fonético com a palavra orange [laranja] (Cixous, 1979, 

p. 40). No texto-fonte em francês e em sua tradução para o português, o trecho termina em “Je suis impardonnable”/”Eu 

sou imperdoável” (Cixous, 1979, p. 41; 2022, p. 19). 
8 (N.T.) “Como se chamar no exterior?” (Cixous, 2022, p. 18). 
9 (N.T.) “[…] I re-knew the orange” (Cixous, 1979, p. 52). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
25 de 27 

Artigo 
Original 

O que venho explorando aqui são os efeitos contrastantes de traduzir pelo significado (sob 

o reinado da metáfora) e traduzir pelo significante (sob o reinado da metonímia). No primeiro caso, 

o signo da tradução é escrito como um signo duplo, semelhante ao da metáfora, onde Se está ligado 

tanto a Sa1 quanto a Sa2. No segundo caso, a tradução atenta à letra, seguindo significante a 

significante, proliferam novos significados possíveis a cada nova configuração de significantes, de 

modo que Sa1 e Sa2 produzem Se1, Se2, Se3 etc. O deslizamento dos significantes é infinito. Os 

potenciais virtuais para os significados são limitados pelas contingências da atualização específica, 

mas, como em uma combinação, podem ser reorganizados e atualizados em novas configurações. 

Traduzir à letra abre o jogo do significante para além do sentido “literal” da palavra. Este é o trabalho 

da metáfora que não é uma metáfora, mas uma metonímia. A tradução que não é tradução, mas 

contaminação, um híbrido, tocando, vivendo… A (im)possibilidade da tradução/teoria. 

 

Referências 

 

Benjamin, Andrew. (1989). Translation and the Nature of Philosophy: A New Theory of Words. Routledge.  

Binhammer, Katherine. (1991). Metaphor or Metonymy? The Questions of Essentialism in Cixous. 

Tessera, 10, 65–79. https://doi.org/10.25071/1923-9408.23650 

Beauvoir, Simone de. (2019). O segundo sexo: volume 1: fatos e mitos; volume 2: a experiência vivida (6a 

ed.; S. Milliet, Trad.). Nova Fronteira. 

Berman, Antoine. (2002). A prova do estrangeiro (M. E. P. Chanut, Trad.). EDUSC. 

Butler, Judith. (2003). Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade (R. Aguiar, Trad.). 

Civilização Brasileira. 

Cixous, Hélène. (2022). A hora de Clarice Lispector (M. Bechara, Trad.). Nós. 

Cixous, Hélène. (1979). Vivre l’orange. [Bilingual edition] (A. Liddle & S. Cornell, Trads.). des femmes. 

Cixous, Hélène. (1990). Reading with Clarice Lispector (V. A. Conley, Trad.). University of Minnesota 

Press. 

Cixous, Hélène, & Clément, Catherine. (1986). The Newly Born Woman (B. Wing, Trad.). University 

of Minnesota Press. 

Cowie, Elizabeth. (1990). Woman as Sign. In Parveen Adams & Elizabeth Cowie (Eds.), The Woman 

in Question (pp. 117–133). MIT Press.  

Derrida, Jacques. (1967). L’écriture et la différence. Seuil. 

Derrida, Jacques. (1982). Margins of Philosophy (A. Bass, Trad.). University of Chicago Press. 

Derrida, Jacques. (1991). Margens da filosofia (J. T. Costa & A. M. Magalhães, Trads.). Papirus. 

Derrida, Jacques. (2005). A escritura e a diferença (M. B. Silva, Trad.). Perspectiva. 

Eco, Umberto. (1997). Tratado geral de semiótica (3a ed.; A. P. Danesi & G. C. C. Souza, Trads.). 

Perspectiva. 

Gallop, Jane. (1988). Thinking through the Body. Columbia University Press.  

Godard, Barbara. (1986). Preface. In Nicole Brossard, Lovhers (B. Godard, Trad., pp. 7–12). Guernica. 

Godard, Barbara. (1987). Translating French Feminism [Conference session]. Canadian Association of 

Comparative Literature, Learned Societies, Hamilton, Canada. 

Godard, Barbara. (1990). Theorizing Feminist Theory/Translation. In Susan Bassnett & André 

Lefevere (Eds.), Translation, History, and Culture (pp. 87–96). Frances Pinter.  

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392
https://doi.org/10.25071/1923-9408.23650


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
26 de 27 

Artigo 
Original 

Godard, Barbara. (1991). Essay/ons Traduction/Translation [Conference session]. Feminist Theory: An 

International Debate, Glasgow, Scotland.  

Goldman, Emma. (1970). The Traffic in Women and Other Essays on Feminism. Times Change Press.  

Harkin, Michael E. (2001). Potlatch in Anthropology. In Neil J. Smelser & Paul B. Baltes (Eds.), 

International Encyclopedia of the Social and Behavioral Sciences (pp. 11885–11889). Pergamon 

Press. 

Hjelmslev, Louis. (1975). Prolegômenos a uma teoria da linguagem (J. T. Coelho Netto, Trad.). 

Perspectiva. 

Irigaray, Luce. (1985). Speculum: Of the Other Woman (G. Gill, Trad.). Cornell University Press.  

Irigaray, Luce. (1987). Sexes et parentés. Minuit.  

Irigaray, Luce. (2017). Este sexo que não é só um sexo: sexualidade e status social da mulher (C. Prada, 

Trad.). Senac. 

Jakobson, Roman. (1963). Essais de linguistique générale (N. Ruwet, Trad.). Minuit. 

Jones, Ann Rosalind. (1985). Writing the Body: Toward an Understanding of l'Écriture feminine. In 

Elaine Showalter (Ed.), The New Feminist Criticism: Essays on Women, Literature and Theory (pp. 

366–377). Pantheon.  

Kristeva, Julia. (1982). Powers of Horror: An Essay in Abjection (L. S. Roudiez, Trad.). Columbia 

University Press.  

Lacan, Jacques. (1966). Écrits. Seuil.  

Lacan, Jacques. (1998). Escritos (V. Ribeiro, Trad.). Zahar. 

Lefevere, André. (1985). Why Waste Our Time on Rewrites? The Trouble with Interpretation and 

the Role of Rewriting in an Alternative Paradigm. In Theo Hermans (Ed.), The Manipulation of 

Literature: Studies in Literary Translation (pp. 215–243). Croom Helm. 

Lévi-Strauss, Claude. (2008). Antropologia estrutural (B. Perrone-Moisés, Trad.). Cosac Naify. 

Lévi-Strauss, Claude. (1982). As estruturas elementares do parentesco (M. Ferreira, Trad.). Vozes. 

Mauss, Marcel. (2003). Sociologia e antropologia (P. Neves, Trad.). Cosac Naify. 

Saussure, Ferdinand de. (2006). Curso de lingüística geral (A. Chelini, J. P. Paes & I. Blikstein, Trads.). 

Cultrix. 

 

Notas editoriais 

 
Direito de primeira publicação 
O artigo aqui traduzido foi publicado inicialmente na revista Traduction, Terminologie, Rédaction, vol. 4, n. 2, em 1991, sob 

o título “Translating (With) the Speculum”. 

 

Referência do texto-fonte 
Godard, Barbara. (1991). Translating (With) the Speculum. Traduction, Terminologie, Rédaction, 4(2), 85–121. 

https://doi.org/10.7202/037095ar 

 

Autorização de tradução 
Tradução autorizada via e-mail por Gillian Lane-Mercier, editora-chefe da revista Traduction, Terminologie, Rédaction, em 

17 de setembro de 2025. 

 

Financiamento 
Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes) e Fundação de Amparo à Pesquisa e Inovação 

de Santa Catarina (Fapesc). 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392
https://doi.org/10.7202/037095ar


 

Cadernos de Tradução, 45, 2025, e109392 

Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução 
Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil. ISSN 2175-7968 
DOI https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392 

        
27 de 27 

Artigo 
Original 

Conflito de interesses  
Não se aplica. 

 

Licença de uso 

Autores, autoras, tradutores e tradutoras, cedem à Cadernos de Tradução os direitos exclusivos de publicação da 

tradução em língua portuguesa, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 

4.0 Internacional (CC BY 4.0). Essa licença permite que terceiros remixem, adaptem e criem a partir do trabalho 

publicado, atribuindo o devido crédito de autoria e publicação inicial nesta revista. Tradutores e tradutoras, em consenso 

com os autores e autoras, têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição não 

exclusiva da versão do trabalho publicada neste periódico (por exemplo: publicar em repositório institucional, em 

website pessoal, em redes sociais acadêmicas, publicar uma tradução, ou, ainda, republicar o trabalho como um capítulo 

de livro), com reconhecimento de autoria da tradução e publicação em língua portuguesa nesta revista. 

 

Publisher 
Cadernos de Tradução é uma publicação do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Tradução, da Universidade 

Federal de Santa Catarina. A revista Cadernos de Tradução é hospedada pelo Portal de Periódicos UFSC. As ideias 

expressadas neste artigo não representam, necessariamente, a opinião da equipe editorial ou da universidade. 

 

Edição da seção 
Andréia Guerini – Willian Moura 

 

Normalização 
Alice S. Rezende – Ingrid Bignardi – João G. P. Silveira 

 

Histórico 

Recebido em: 19-10-2025 

Aprovado em: 05-12-2025 

Revisado em: 08-12-2025 

Publicado em: 12-2025 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/traducao/index
https://doi.org/10.5007/2175-7968.2026.e109392
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://periodicos.bu.ufsc.br/

