
"As Marias"

Dalton Trevisan

Maria, FILHA DE MARIA, a filha de Maria, tem trinta e um desgostos.
Lava a roupa, lava a louça, varre que varre, e a patroa —Jesus Maria José!
— a patroa ralhando.

Aos sete anos, foi dada pela mãe, à primeira patroa. Mulher cheia de
filhos, não podia com mais um: deu a pobre da Maria.

Morou sempre em casa estranha, dormindo em cama de vento,
comendo em pé ao lado do fogão. Trabalhadeira, era de confiança e não
tinha boca para pedir. Pálida, vivia debaixo de chá de ervas. Dormindo,
rilhava os dentes, com as bichas alvoroçadas. Maria, ai dela, nunca não
soube qual o gosto de uma maçã. O guarda-comida trancado a chave, ela
roia um naco de rapadura, escondida sob o travesseiro.

Aparecia de lenço amarrado na bochecha intumescida, usava cera
milagrosa para dor de dente, até que perdia o dente. Era vagarosa por
culpa de uma unha encravada. De lidar na potassa, partiam-lhe os dedos e
sofria de panarício. Nunca se despedia, era despachada pela patroa,
aborrecida de suas aflições e de sua cara de pamonha.

Ao rolar de uma para outra casa, engordava com os anos, gemia de
dor nas cadeiras e enleava-se no serviço. Sua alegria era lavar os cueiros
dos bebês. Ah, mas beijar a criancinha . . .

— Você está proibida, ouviu, Maria?

Criada não conhece o seu lugar, podia ter alguma doença.

Era moça séria, que não ia ao baile com as outras. No carão anêmico
esfregava papel de seda escarlate molhado na língua e, mal aparecia à
janela, a espiar os soldadinhos verdes, a patroa ralhava:

— Maria, já escolheu o arroz?
— Maria, já passou a roupa?
— Já encerou a casa, á Maria?

Areada a chapa do fogão, guardada a louça, varrida a cozinha, chega-
va-se medrosa à porta. O soldado rondava, parava, batia continência. Tinha
pressa, como soldado estava sempre indo para a guerra: logo queria pegar
na mão e cobrir de beijos.

- 30 -



— Deus me livre, podia ter alguma doença.

Maria faz o sinal da cruz: a boca só o marido é que iria beijar.

Onde estão os praças de cavalaria, que já não tilintam esporas na cal-
çada? Trinta e um anos de Maria. Eis que se queixa de não ir passear com a
Marta.

— Pois vá chorar no quarto — ordena-lhe a patroa. Não suporto cena
de gentinha.

Essa Maria, um objeto da casa, o capacho na porta, a vassoura no
prego.

Maria não vai ao circo, o palhaço é tão gozado.

Maria não vai ao Passeio Público ver o macaquinho comer banana.

Maria não vai ao cineminha na sexta-feira assistir ao Nascimento,
Paixão e Morte de Nosso Senhor Jesus Cristo.

Maria, a filha de Maria, passeando no domingo com a Marta, viu o seu
coração rolar do peito, e o prato que lhe escapou dos dedos gordurosos (a
patroa vai ralhar?) partiu-se em sete pedaços de sangue pelo chão.

Era um cabo? Maria nunca soube de que arma. Ele falava lindo e tão
difícil, puxando no xis — vixto mocinha? — que ela, a saltitar ora numa
perna ora noutra, esganada roia as unhas.

— Tem gente, cabo. Você me respeite. Ó cabo.

Ele a levou ao circo e Maria entrou soberba como uma patroa entre a
gentinha que fazia cena: no pescoço a velha pele de coelho mordendo a
cauda. A charanga, o peludo de cara pintada, o cabo das grandes botas de
general. Um palhaço chama outro de — "Gigolô" e o circo vem abaixo de
tanta gargalhada. Maria simplesmente sorri, o cabo lhe tira sangue do
peito.

— Ocê me deixa louco, Maria.

Sob o espanto do baleiro anunciando "Oi a bala, ói . . ." ela beijou a
mão do cabo.

Em nove meses Maria, filha de Maria, vai ser mãe de Maria.

"As Marias -	in: TREVISAN, Dalton. Desastres de amor. Rio de Janeiro, Edit. Civilização

Brasileira, 1968.

-31-



"As Marias"
Exercício de análise

Edda Arzila Ferreira *

Em "As Marias", Dalton Trevisan conta-nos a história de urna sub-
categoria profissional (a das empregadas domésticas), história que se
repete e que se perpetua através dos tempos.

A narrativa é marcada, do começo ao fim, por funções integrativas
(índices e informantes), responsáveis pela caracterização de Maria. O núcleo
fundamental da trama narrativa aparece logo nas primeiras linhas do
conto: "Aos sete anos, foi dada pela mãe, à primeira patroa". Daí por
diante, os demais núcleos funcionam como catálises desse grande núcleo
que abre, propriamente, a narrativa, na medida em que permite não apenas
deslanchar a história, mas, também, detectar a gênese da "peregrinação"
de Maria: .....nunca se despedia, era despachada pela patroa . . ." "ao
rolar de uma para outra casa . ."

Os espaços aí configurados apontam para dois "mundos" distintos (e
até antagônicos):

— o "mundo real" — asfixiante, representado pela(s) casa(s) da(s) pa-
troa(s), e que remete ao penoso trabalho de cada dia, às doenças, enfim, às
mazelas do cotidiano de Maria; e

— o "mundo mágico" — mundo da evasão, da fantasia: a praça (passeio
no domingo) e, ironicamente, o circo, palco da "libertação" de Maria.

Utilizando a técnica da condensação dramática, o narrador coloca
diante de nós, em apenas setenta linhas, trinta e um anos vividos por Maria.
Isto não é gratuito, visto que se trata de uma história exemplar. E nada mais
pertinente para retratá-la, do que a iteratividade.

Nesse conto, não se pode falar, propriamente, de personagens (mar-
cadas por uma singularidade), mas, sim, de arquétipos: Maria(s), a patroa,
o soldado. E as relações que entre eles se estabelecem são, nitidamente,
relações de dominação/exploração:

Dominadores:	 vs	 Dominados:
Patroa e soldado	 Maria (Marias)

" Dra. em Teoria Literária — CISP
Professora de Teoria Literária na CIFSC.

-32 -



No caso da patroa, trata-se de uma exploração econômica: a explo-
ração do trabalho, com todas as conseqüências que bem conhecemos:
aviltamento, coisificação de Maria. Quanto ao soldado, ele explora, tatica-
mente, a carência afetiva de Maria, sua vulnerabilidade emocional.

Entretanto, é interessante observar que apenas no primeiro caso, o
explorador (patroa) é representativo da classe dominante, pois que o
soldado, este, é um subalterno (representante do escalão mais baixo na
hierarquia militar). Isto, talvez, explique porque a exploração da patroa se
mostre cruamente como é — não há disjunção entre o ser e o parecer
(afinal, a classe dominante pode se dar ao luxo de afirmar sua prepotência,
sem escamoteações). Quanto ao soldado, essa disjunção é evidente.
Assim, diante de Maria ele parece enamorado; no entanto, todo o contexto
da história mostra-nos que ele não o é (cautelas de um subalterno, ou
"tática militar"?. . .).

Ainda mais: se compararmos Maria com as demais personagens,
verificamos que ela é, curiosamente, a única que apresenta uma evolução
no seu comportamento, até chegar a uma espécie de metamorfose final.
Vejamos o início do conto: "Maria, FILHA DE MARIA, a filha de Maria . . ." e
o seu final: "Maria, filha de Maria, vai ser mãe de Maria".

Essa mudança ganha um significado ainda maior, se considerarmos
que Maria é religiosa, ingênua, contida, cheia de escrúpulos ("Maria faz o
sinal da cruz: a boca só o marido é que iria beijar").

Em contrapartida, os representantes da classe dominante e das forças
armadas não evoluem. Assim, a insensibilidade da(s) patroa(s) indicia a
petrificação de uma classe social soberana, invulnerável a mudanças, pois
que tem seus "direitos" assegurados. A sedução, a "arma" do soldado,
registra, por sua vez, a covardia dos que detêm a força (no caso, o prestígio
da farda), a insensibilidade "guerreira" diante do aniquilamento do outro.
Não é sem razão que o narrador ironiza, ao relatar o "avanço" do soldado:
"Tinha pressa, como soldado estava sempre indo para a guerra: logo
queria pegar na mão e cobrir de beijos".

Paradoxalmente, a situação negativa da(s) patroa(s) representa um
papel fundamental na metamorfose de Maria: esta, espezinhada, coisifica-
da, torna-se vulnerável à sedução do soldado, e se liberta, momentanea-
mente, dos tabus e preconceitos sociais que lhe foram legados. Negação
da negação? Talvez, mas, de modo trágico, pois que Maria, ao negar todo
um "estilo de vida" que a martirizava, não se afirma; o que ocorre sim-

- 33 -



plesmente é uma troca de "patrão" — o que apenas garante a conti-
nuidade de sua condição de objeto (e com uma agravante: a reprodução
de outra Maria. . .).

Essa reificação, cristalina ao nível da história, é ratificada, de modo
contundente, pelos elementos que compõem o discurso narrativo.

Vejamos:

1. Linguagem e construção frásica — A linguagem coloquial
desse conto, aparentemente denotativa, traduz, entretanto, uma espécie de
significação segunda do cotidiano ai recriado. (ver, como exemplo, o 3c?
parágrafo do conto).

As figuras de linguagem também indiciam a condição aviltante de
Maria. E fica evidente, em todo o texto, seu processo de reificação, como,
por exemplo, através da enumeração comparativa (na qual ocorre uma
espécie de contaminação semântica entre os termos): "Essa Maria, um
objeto da casa, o capacho na porta, a vassoura no prego". Outras metáfo-
ras ratificam a coisificação de Maria: "ao rolar de uma para outra casa. . ."

"Maria... viu o seu coração rolar do peito, e o prato que lhe escapou dos
dedos gordurosos . . . partir-se em sete pedaços de sangue pelo chão".

Comparações, eufemismos, sinédoques e ironias marcam, inequivo-
camente, o drama da vida estreita e sem horizonte de Maria:

"Maria . . . tem trinta e um desgostos".
"Nunca não soube qual o gosto de uma maçã".
"O cabo lhe tirou sangue do peito".
"Maria entrou soberba como uma patroa entre a gentinha que fazia ce-
na: .....

E mesmo quando o texto não se refere, explicitamente, a Maria,
remete à sua situação; "Onde estão os praças de cavalaria, que já não
tilintam esporas na calçada?"; ai, uma dupla figuração (sinédoque e ironia),
como a indicar que mudam os tempos, mas, a história (das Marias),
não . . .

Por outro lado, a ordem direta, dominante na construção frásica, refor-
ça o que "dispõe" a história. Ou seja: as coisas acontecem simplesmente,
linearmente . . .

Mais ainda: à justaposição, na construção da sintaxe narrativa, alia-se a
recorrência de orações coordenadas, ratificando, mais uma vez, o que é
narrado: o sistema se prolonga "linearmente", em um encadeamento

- 34 -



perfeito, no qual proliferam milhares de Maria; assim também, o discurso
se processa através de encadeamentos e da coordenação entre orações.

2 — Predicação narrativa:

a) Translativa: ocorrem, nesse conto, dois tipos de transferência pre-
dicativa, sendo que em ambos, Maria é o objeto de troca:
Destinador (mãe de Maria) . . . objeto (Maria) . .. destinatário CP patroa).
Destinador ( P patroa) . . . objeto (Maria) . • . destinatário (outras patroas).

b) Atributiva: aqui, o sujeito é ao mesmo tempo destinador e desti-
natário:

Trata-se de uma atribuição reflexiva; ou seja, o sujeito quer alguma
coisa para si mesmo:
Destinador (soldado) . . . objeto (Maria) . . . destinatário (soldado).

Como vemos, Maria nunca é sujeito (de sua história), mas, objeto. Isto
explica porque apenas obliquamente encontramos a predicação.

c) Modal (modalidade do querer): Maria, na verdade, não ousa querer
nada, explicitamente: "não tinha boca para pedir". O seu querer apresenta-
se sempre como algo velado, implícito, ou através da negação. Vejamos
isto ao nível do posto e do pressuposto:

Posto	 Pressuposto

"AH, mas beijar a criancinha. . .Maria (quer) beijar a criancinha.
— Você está proibida, viu, Maria?
"Eis que se queixa de não ir Maria (quer ou quereria) passear com a
passear com a Marta"	 Marta.

3. Foco narrativo e modos do discurso:

Trata-se de uma narração apessoal (3 pessoa). Essa apessoalidade
ao nível do discurso, ao mesmo tempo que situa Maria, formalmente,
como não-pessoa (ela), tem, no entanto, um estatuto de pessoalidade,
pois Maria poderia ser revertida a um eu — agente de sua história.

O discurso narrativo é dominado pela fala do narrador (onisciente),
através de enunciados constativos e valorativos (dominantes). Só algumas
vezes, ocorre o discurso indireto livre; ou seja, poucas vezes sua fala é con-
taminada, semanticamente, pela fala das personagens. Isto é justificável, se

-35-



re /I

considerarmos que as personagens desse conto não têm uma individua-
lidade marcante (arquétipos): a patroa e o soldado nem ao menos têm
nome; e Maria, nome próprio, é comum: tão comum como a sua história,
igual -a de muitas outras Marias.

A ausência de diálogos configura a incomunicabilidade entre domi-
nadores e dominados: a fala de Maria aparece apenas duas vezes (e é
apenas dirigida ao soldado). A patroa quando fala, na verdade monologa;
monologismo que reforça, mais uma vez, a prepotência da classe domi-
nante (sua voz se basta a si mesma. . .).

4. Temporalidade narrativa:

"As Marias" é uma narrativa atemporal, acrônica (fora de um tempo
determinado, porque ligada a todos): o passado presentifica-se, de certa
forma, e se prolonga em um contínuo; portanto, trata-se de uma história de
todos os tempos: passado-presente, que se perpetuará em um futuro. Isto
aparece claramente, sobretudo através de algumas categorias gramaticais
(verbos e advérbios).

A recorrência do pretérito imperfeito, como sabemos, indica a iterativi-
dade de uma ação, em um passado indeterminado. E os exemplos são
inúmeros: 'vivia debaixo de chá de ervas"; "raia um naco de rapadura";
"perdia o dente"; "sofria de panarício"; "engordava com os anos; "nunca
se despedia, era despachada pela patroa; "gemia de dor nas cadeiras"
(e muitos outros).

Por sua vez, o presente reforça a idéia de uma ação habitual (e que dá
uma idéia de continuidade): "Lava a roupa, lava a louça, varre que var-

"Maria não vai ao circo"; Maria não vai ao Passeio Público"; "Maria
não vai ao cineminha na sexta-feira . . ."

Gerúndios que indicam o contínuo das ações (e sua continuidade):
" . . . e a patroa ralhando"; "dormindo em cama de vento"; "comendo
em pé ao lado do fogão", etc.

Infinitivos, com valor de gerúndio: "De lidar na potassa, partiam-lhe
os dedos (lidando na potassa. . .); " . . . ao rolar de uma para outra casa"
(rolando de uma para outra casa).

E, finalmente, o uso de advérbios de tempo, que revelam permanência
da ação: "morou sempre em casa estranha"; 'nunca não soube qual o
gosto de uma maçã (reforçada pela redundância da negação); "nunca se
despedia". - 36 -



Não pretendemos esgotar a análise desse conto. Mas, por tudo o que
vimos, resulta claro que o aspecto formal do mesmo reforça, quase exacer-
badamente, a história de Maria (Marias): a linguagem denotativa, bem
como a linguagem figurada apontam a reificação de Maria; o encadeamen-
to, as orações coordenadas, como que sacramentam a linearidade de sua
vida; Maria, uma não-pessoa (ela), poderia se reverter em um eu-sujeito de
sua história; a onisciência do narrador se contrapõe às limitações de Maria;
a fala soberana de um narrador como que "antropofágico", faz ressaltar a
impotência (também) verbal de Maria.

E o desfecho do conto aponta-nos apenas uma perspectiva: a falta de.
Ou seja, trata-se de uma "classe social" para quem, ao menos ficcional-
mente, a salvação parece configurar-se utópica, e a danação, permanen-
te . . .

Entretanto, Maria — sem voz, sem identidade (nome comum), sem
carteira de trabalho, sem os INAMPS da vida, vai se multiplicar . . . Outras
Marias virão, não obstante o mal-estar que causam aos bem-pensantes . . .
Virão para ficar. Até quando)!

- 37 -


